

دانشگاه هنر اصفهان دوفصلنامه علمی - ترویجی سال دوم شماره جهارم باییز و زمستان ۱۳۹۱

بازشناسی ساختار کالبدی باغها و کاخهای اطراف خیابان چهارباغ عباسی ۱ در دوره صفویه

سودایه قلی پور، احمد امین پور، آرمین بهرامیان

مطالعه تطبیقی نقوش هندسی- گیاهی مشترک در نقشههای خشتی قالی ۵ بیرجند و چالشتر

سيده مريم حسيئي، حميد صادقيان

فلسفه هنر و زیبایی شناسی عرفانی از دیدگاه مولانا با تأکید بر مثنوی معنوی ۳۳ فاطمه کیانی، حسن بلخاری قهی

باز خوانی اسناد تاریخی پیرامون سردر نظامالملکی ابر کوه هم

عیرحسین دریمی

شناسایی نقوش و فنون آرایه های گچی بند آجری مسجد جامع عتیق اصفهان 81 مئم کاظمان، حسام اصلانی

بررسی نقش نور در تبیین توالی فضای معماری مساجد

(نمونه موردی: مسجد شیخ لطف ا...)

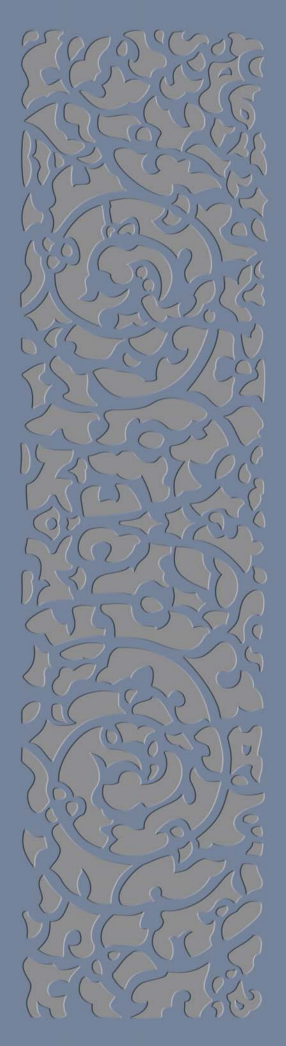
حمد رضا بمانیان، محمدعلی عالی نسب

نقش «نظام ناحیهای» در اصل «پیش تجسمِ» عکس نهایی و مدیریت فر ایند ۱۲۰ خلق عکس

ليرضا واعظ

آیین فتوت و نظام آموزشی هنرها و صنایع در ایران فاطمه کاتب. فرنوش شمیلی





# سمالهالاحس

#### شيوه نامه نگارش مقاله نشريسه «پــژوهــش هنــــر»

- ۱. موضوعات نشریه در زمینههای پژوهش در هنر مانند نوشتارهای علمی- پژوهشی، هنرهای تجسمی، هنر در معماری، شهرسازی، مرمت، طراحی صنعتی و پژوهشهای میان شتهای در عرصه هنر می اشد.
- ۲. مقالههای ارسالی نباید قبلاً در نشریهای دیگر یا مجموعه مقالات همایشها چاپ شده و یا همزمان برای مجله دیگری ارسال شده باشند.
  - ٣. مقالهها بايد به زبان فارسى و با رعايت اصول و آييننگارش اين زبان باشند.
  - ۴. تأیید نهایی مقالات برای چاپ در نشریه، پس از تأیید نظر داوران، با هیأت تحریریه نشریه است.
    - ۵. مسئولیت مطالب مطرح شده در مقاله بهعهده نویسنده یا نویسندگان است.
  - ۶. مجله در پذیرش، ردّ یا ویرایش محتوای مقالهها آزاد است. مقالههای دریافتی باز گردانده نخواهند شد.
    - ۷. استفاده از مقالههای چاپ شده در این مجله، با ذکر منبع بلامانع میباشد.
    - ۸. مقالهها باید حاصل کار پژوهشی نویسنده یا نویسندگان (Research Papers) باشند.
      - ۹. مجله از پذیرش ترجمه، گزارش و یادداشت علمی معذور است.
- ۱۰. ارسال نامه درخواست چاپ و تأییدیه استاد راهنما- نویسنده همکار، همراه مقاله الزامی است ( قابل دانلود از صفحه نشریه در سایت دانه گاه)
- ۱۱. جهت ارزیابی اولیه، باید یک نسخه کامل از فایل مقاله در قطع A4 درمحیط Word2007، همراه نامه درخواست چاپ با رعایت موارد (subject) مندرج در شیوهنامه و راهنمای تنظیم مقالات، به آدرس الکترونیک نشریه ارسال گردد. در قسمت موضوع پست الکترونیک (subject) عبارت "NEW" درج شود.
  - ۱۲. مقالهها باید ساختار علمی- پژوهشی داشته و بهترتیب دارای بخشهای زیر باشند:
- مشخصات نویسنده/ نویسندگان: این صفحه باید بدون شماره، شامل عنوان کامل مقاله (عنوان مقاله باید کاملاً گویا و بیانگر محتوای مقاله باشد)، نام و نام خانوادگی نویسنده/ نویسندگان، همراه رتبه علمی، نام مؤسسه یا محل اشتغال، نشانی، شماره تماس و پست الکترونیکی باشد.
- **چکیده فارسی**: حداقل ۲۵۰ و حداکثر ۳۰۰ کلمه، با ذکر عنوان مقاله و کلیدواژگان (سه تا پنج کلمه) در یک صفحه جداگانه تنظیم گردد. چکیده باید به تنهایی بیان کننده تمام مقاله و شامل طرح و بیان پرسش پژوهش، اهداف و روش پژوهش، مهم ترین یافتهها و نتیجه گیری باشد. - مقدمه: شامل طرح موضوع (بیان پرسش یا فرضیه، هدف یا اهداف پژوهش، ضرورت یا اهمیت پژوهش) باشد.
  - ے - پیشینه تحقیق
    - روش تحقيق
  - متن مقاله: شامل مبانی نظری، مطالعات و بررسیها، یافتهها و نتیجه گیری تحقیق باشد.
- نتیجه تحقیق: باید به گونهای منطقی و مستدل (همراه با جمع بندی موارد طرح شده) و شامل پاسخ به سؤال تحقیق در قالب ارائه یافتههای تحقیق باشد.
  - سپاسگزاری: قدردانی از همکاری و راهنمایی کسانی که در تدوین مقاله نقش داشتهاند (در صورت تمایل).
- **پینوشتها**: شامل برابرنهادهای لاتین و توضیحات ضروری درباره اصطلاحات و مطالب مقاله است که باید بهترتیب با شماره در متن و بهصورت پینوشت در انتهای مقاله درج گردد.
  - منابع و مآخذ: بهترتیب حروف الفبا برحسب نامخانوادگی نویسنده مرتب گردد (فارسی و لاتین).
- بخش انگلیسی: دو صفحه است که در پایان مقاله پس از منابع می آید و شامل مشخصات نویسندگان و ترجمه کاملی از چکیده فارسی است. ۱۳. متن مقاله: در حداکثر ۱۵ صفحه یکرو (با تمام اطلاعات: عکس، متن، نقشه و تصاویر)، در هر صفحه ۳۲ سطر، با قلم B-Nazanin اندازه ۱۲ وTimes New Roman اندازه ۱۱ تنظیم گردد.
  - ۱۴. کلیه صفحات بهجز صفحه مشخصات نویسنده/نویسندگان باید بهتر تیب شمارهگذاری شده باشند.
- ۱۵. حداقل تعداد ضروری تصویر، نمودار و جدول در مقاله حائز اهمیت است که باید با کیفیت مناسب (تصاویر با دقت 300 dpi و با فرمت ) jpg )، ذکر منبع و تعیین محل مناسب باشد.
  - عنوان جدول در بالا و مأخذ جدول در زیر جدول، سمت چپ آورده شود؛ عنوان تصویر در پایین و مأخذ، در زیر عنوان درج گردد.
    - ۱۶. شیوه تنظیم منابع (فارسی و لاتین):
    - در متن مقاله: (نام خانوادگی نویسنده، سال انتشار: صفحه)
      - در فهرست منابع پایان مقاله:
    - كتاب: نام خانوادگي نويسنده، نام نويسنده (سال انتشار). **عنوان كتاب**. جلد. نام مترجم يا مصحح، محل انتشار: نام ناشر.
- مقاله: نام خانوادگی نویسنده، نام نویسنده (سال انتشار). عنوان مقاله. **عنوان مجله**. دوره یا سال (شماره مجله در سال مورد نظر)، شماره صفحههای مقاله در مجله.
  - سند اینترنتی: نام خانوادگی نویسنده، نام نویسنده (تاریخ). عنوان سند. آدرس اینترنتی به طور کامل. بازیابی شده در تاریخ.
    - در منابع لاتین به جای نام نویسنده، به ترتیب حرف اول نام و نام میانی نویسنده آورده میشود.
      - ۱۷. مقالات فاقد شرایط مذکور، از فرآیند بررسی خارج خواهند شد.
- ۱۸. جهت آگاهی بیشتر برای تنظیم مقاله، به شیوهنگارش مفصل که از بخش مجلات سایت دانشگاه هنر اصفهان قابل دریافت است، مراجعه کنید.

# دو فصلنامه علمی - ترویجی پژوهش هنر دو فصلنامه علمی دانشگاه هنر اصفهان

سال دوم، شماره چهارم، پاییز و زمستان ۱۳۹۱

صاحب امتیاز: دانشگاه هنر اصفهان مدیر مسئول: فرهنگ مظفر سردبیر: مهدی حسینی

هيأت تحريريه (به ترتيب حروف الفبا): پروین پرتویی دانشیار دانشگاه هنر تهران اصغر جواني استادیار دانشگاه هنر اصفهان عیسی حجت دانشیار دانشگاه هنر تهران مهدى حسيني استاد دانشگاه هنر تهران جلالالدين سلطان كاشفى دانشیار دانشگاه هنر تهران محمد مسعود استادیار دانشگاه هنر اصفهان افسانه ناظري استادیار دانشگاه هنر اصفهان على ياران استادیار وزارت علوم، تحقیقات و فناوری

مدیر داخلی: حسن یزدان پناه مدیر اجرایی: مهری قبادی همکار اجرایی: دکتر احمد شاهیوندی

طراح سرلوحه: حمید فرهمند بروجنی طراح جلد: افسانه ناظری گرافیست: سام آزرم ویراستار ادبی فارسی: سیما شاپوریان ویراستار ادبی انگلیسی: احسان گلاحمر صفحه آرا: فاطمه وزین قیمت: ۵۰،۰۰۰ ریال

نشانی: اصفهان، خیابان چهارباغ پایین، بین چهارراه تختی و میدان شهدا، کوچه پردیس(۲۱)، پلاک۱۱، چاک ۱۱۸ دوچه معاونت پژوهشی دانشگاه هنر اصفهان دفتر نشریه «پژوهش هنر» کد پستی: ۸۱۴۸۸–۳۳۶۹۱ تلفن: ۴۴۶۰۳۲۸ -۴۴۶۰۷۵۵ ناکس: ۴۴۶۰۹۲۹ فاکس: ۴۴۶۰۹۰۹ ناکس: E-mail: p.honar@aui.ac.ir

داوران این شماره:

دكتر رضا ابويي دكتر محمدرضا اولياء دكتر محمد ايرانمنش فلور بنده خدا دکتر پروین پرتویی دكتر محمدحسن خادمزاده دكتر محمد خدادادي مترجمزاده دكتر عليرضا خواجه احمد عطارى دكتر عليرضا خواجه گير دكتر احمد صالحي كاخكي دکتر جهانگیر صفری دكتر حميدرضا عظمتى دكتر سيدعلى مجابي دكتر مهدى مقيمنژاد دكتر جمال الدين مهدى نژاد دكتر افسانه ناظرى دکتر مجید نیکویی رضا وحيدزاده

همكار نشريه:

ناصر جعفرنيا

مقالات مندرج لزوماً دیدگاه نشریه پژوهش هنر نیست و مسئولیت مقالات به عهده نویسندگان محترم می باشد.

استفاده از مطالب و کلیه تصاویر نشریه پژوهش هنر با ذکر منبع، بلامانع است.

نشریه «پژوهش هنر» بر اساس مجوز شماره ۳/۱۵۵۸۶۷ مورخ ۹۱/۰۷/۲۶ از کمیسیون محترم بررسی نشریات علمی کشور وزارت علوم، تحقیقات و فناوری دارای درجه علمی – ترویجی می باشد و در پایگاه استنادی علوم کشورهای اسلامی (ISC) به نشانی www.ricest.ac.ir، پایگاه اطلاعاتی علمی جهاد دانشگاهی به نشانی www.SID.ir و بانک اطلاعات نشریات کشور به آدرس www.magiran.com نمایه می شود.

پروانه انتشار نشریه «پژوهش هنر» از سوی اداره کل مطبوعات وزارت فرهنگ و ارشاد اسلامی، طی مجوز شماره ۹۱/۱۹۵۲۱ مورخ ۹۱/۷/۹ صادر گردیده است.



# فهرست

| بازشناسی ساختار کالبدی باغها و کاخهای اطراف خیابان چهارباغ عباسی در دوره صفویه سودابه قلیپور، احمد امینپور، آرمین بهرامیان | • |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---|
| مطالعه تطبیقی نقوش هندسی- گیاهی مشترک در نقشههای خشتی قالی بیرجند و چالشتر سیده مربم حسینی، حمید صادقیان                   | • |
| فلسفه هنر و زیبایی شناسی عرفانی از دیدگاه مولانا با<br>تأکید بر مثنوی معنوی فاطمه کیانی، حسن بلخاری قهی ۳۳                 | - |
| بازخوانی اسناد تاریخی پیرامون سردر نظامالملکی ابرکوه امیرحسین کریمی                                                        | - |
| شناسایی نقوش و فنون آرایههای گچی بندآجری مسجد جامع عتیق اصفهان میثم کاظمیان، حسام اصلانی                                   | - |
| بررسی نقش نور در تبیین توالی فضای معماری مساجد (نمونه موردی: مسجد شیخ لطفا)<br>محمد رضا بمانیان، محمدعلی عالینسب           | • |
| نقش «نظام ناحیهای» در اصل «پیش تجسمِ» عکس نهایی و مدیریت فر آیند خلق عکس علیرضا واعظ                                       | - |
| آیین فتوت و نظام آموزشی هنرها و صنایع در ایران<br>فاطمه کاتب، فرنوش شمیلی                                                  | - |
| چکیده انگلیسی مقالات                                                                                                       |   |

# بازشناسی ساختار کالبدی باغها و کاخهای اطراف خیابان چهارباغ \*عباسی در دوره صفویه

سودابه قلی پور \*\* احمد امین پور \*\*\* آرمین بهرامیان \*\*\*\*

#### چکیده

دوره صفویه از درخشان ترین دورههای تاریخ معماری ایران و خیابان چهارباغ یکی از مهم ترین و ارزشمند ترین عناصر هویت بخش شهر تاریخی اصفهان محسوب می شود و به نظر می رسد که نخستین بلوار شهری با این ویژگی ها در جهان است. هدف از این تحقیق، شناسایی ساختار کالبدی باغها و کاخهای از دست رفته دوران صفویه در خیابان چهارباغ عباسی و بازشناسی ذهنی طرح آنهاست. از آنجا که نشانههای فیزیکی این باغها و کاخها تاحدی باقی مانده است، براساس اطلاعات به دست آمده از متون و اسناد، به ویژه سفرنامه ها، می توان به ارائه تصویری فرضی برای آنها پرداخت تاحدی که راه گشای تحقیقات آینده باشد. این تحقیق مبتنی بر مطالعات و نکات ذکر شده در متون و اسناد تاریخی و تحلیل محتوایی آنها به منزله مهم ترین منابع تاریخی و بررسی تحقیقات پژوهشگران معاصر درباره ساختار معماری و شهرسازی در دوره صفویه است.

در این راستا با بهره گیری از روش توصیفی-تاریخی و گویاسازی اسناد مصور کهن و ازطریق مقایسه آنها با یکدیگر و منابع مکتوب به این پرسش پاسخ داده میشود که باغها و کاخهای دوره صفوی در اصفهان چه ویژگی هایی داشته اند. یافته های تحقیق مبیّن آن است که پلان همه باغهای این خیابان به جز «باغ خرگاه» به صورت مستطیل در دو جهت شرقی - غربی و شمالی - جنوبی بوده؛ همچنین این باغها به گونه های مختلف از نظر تعداد کوشک (با کوشکهای متعدد تا بدون کوشک میانی) دیده شده است. استفاده از چادر در باغ خرگاه و کوشک هشت ضلعی هشت بهشت در باغ بلبل و قفسهای باغهای شیرخانه و قفس خانه، نمایانگر گونه های شکلی متعدد فضای مصنوع باغهای این خیابان بوده است.

# كليدواژهها: اصفهان، صفوى، باغ، كاخ، خيابان چهارباغ عباسى، ساختار كالبدى.

<sup>\*</sup> این مقاله بر گرفته از پایاننامه کارشناسی ارشد سودابه قلی پور با عنوان «کالبد کاخ و باغهای ازدست رفته دوران صفوی در اصفهان است. با اتکا به متون و اسناد (مطالعه موردی: خیابان چهار باغ عباسی)» به راهنمایی آقای دکتر احمد امین پور در دانشگاه هنر اصفهان است. \*\* کارشناس ارشد مطالعات معماری، دانشگاه هنر اصفهان.

<sup>\*\*\*</sup> استادیار دانشکده هنر و معماری، دانشگاه هنر اصفهان.

<sup>\*\*\*\*</sup> استادیار، دانشکده هنر و معماری، دانشگاه هنر اصفهان.

مقدمه

#### روش تحقيق

مدت یک قرن و نیم اصفهان پایتخت شاهعباس و جانشینان او بود. در این دوره طولانی نکتهای که جلب توجه می کند، علاقه عموم پادشاهان این سلسله اعم از قوی و ضعیف، لایق یا بی کفایت به امر عمران، آبادانی و ایجاد بناهای جدید و افزودن بر ساختمانهای پیشین بوده است و در این کار نوعی رقابت در به وجود آوردن آثاری باشکوه مشاهده می شود.

در این مقاله متون تاریخی و مطالب ارائهشده در سفرنامه ها بههمراه منابع تصویری و مطالعات انجامشده توسط پژوهشگران معاصر بررسی شده است. اکنون براساس مطالب، مناظر و تصاویر می توانیم به مطالعه بناها و مناظر تاریخی بپردازیم و آنها را با موقع کنونی مقایسه و به تجدید بنا طبق ویژگیهای گذشته آن اقدام کنیم. همچنین، با انجام این نوع تحقیقات زمینه های مناسب برای تجربههای عینی از کاربرد باغ ایرانی و طراحی باغهای جدید براساس نیازهای امروزی فراهم می آید که باغهای جدید براساس نیازهای امروزی فراهم می آید که این مرزوبوم باشد. در این مقاله، پس از توصیف اجمالی ویژگیهای خیابان چهارباغ عباسی در دوره صفویه در سه نظام کاشت، آب و ساخت با ارائه تصاویر، ترسیمها، پلانها و ... بهمعرفی باغها و کاخهای اطراف این خیابان پرداخته شده و درانتها شکل سهبعدی این خیابان ارائه شده است.

#### ييشينه تحقيق

پژوهش مرتبط با این موضوع، «مکتب اصفهان در شهرسازی» از دکتر زهرا اهری است. وی در تقسیمبندی کاخها ازنظر شکل هندسی دو گونه کلی، کاخهای برون- گرا و کاخ های درون گرا را مطرح میسازد و به تحلیل کالبدی کاخ ها میپردازد. همچنین، مهوش عالمی در مقاله «باغهای دوره صفویه: گونه ها و الگوها» بهمعرفی مقاله «باغهای دوره صفویه: گونه ها و الگوها» بهمعرفی تعدادی از کاخها و ارائه تصاویر ترسیمشده از کاخ ها پیترو دلاواله ، ژان شاردن آ، انگلبرت کمپفر آ و ... منابع معتبری در ارزیابی گذشته تاریخی این خیابان هستند. همچنین، محمدحسن جابری انصاری در کتاب تاریخ اصفهان بهمعرفی باغها پرداخته و دونالد ویلبر آنیز با توجه به توضیحات گزارشهای سایر جهانگردان و با استفاده از اطلاعات به دست آمده از منابع ایرانی، نقشهای برای این خیابان طراحی کرده است.

در این پژوهش به معرفی باغ های خیابان چهار باغ عباسی بههمراه کوشکهای آن پرداخته می شود و برای دستیابی به این مهم، از اسناد مکتوب و مصور تاریخی و نوشتههای پژوهشگران معاصر با رویکرد توصیفی - تاریخی استفاده شده است.

برای درک باغهای جبهه شمالی خیابان – اعم از باغ خرگاه، بلبل و هشتگوش – از ترسیمی که کمپفر برای دولتخانه صفوی ترسیم کرده، استفاده شده است. این ترسیم بههمراه برخی از واقعیتهای موجود، ازقبیل وجود مادیها، وجود سردر باقیمانده از باغ خرگاه و کاخ هشت بهشت در باغ بلبل و ...، کمک بزرگی برای بازشناسی این بخش از خیابان هستند. برای بازشناسی بقیه باغها نیز با استفاده از جمعبندی نظر سیاحان درباره خیابان چهارباغ و مطالب ارائه شده در کتاب تاریخ اصفهان از جابری انصاری (به خصوص مساحت باغها) و نظر شاردن درباره نام باغها یا دروازه های روبروی هر حوض و نقشههای ارائهشده توسط ویلبر و پاسکال کست و ... استفاده شده است.

#### ویژگیهای خیابان چهارباغ عباسی در دوره صفویه

در این بخش ویژگیهای خیابان در سه بخش نظام کاشت، آب و ساخت بررسی شده است:

### نظام کاشت در خیابان چهارباغ

چهار ردیف درخت از نوع چنار مسئله مشترک مطرح شده بین اکثر سیاحانی بوده است که در دوره قاجار از اصفهان دیدن کردهاند (دیولافوا، ۱۳۷۸: ۴۹۹؛ نوردن، ۱۳۶۵: ۱۲۷۸ و هولستر، ۱۳۵۵: ۸۷). سیاحانی که در دوره صفویه به اصفهان آمدند، تعداد ردیفهای درخت چنار در این خیابان را دو ردیف بیان داشتهاند (کمپفر، ۱۳۶۳: ۱۳۶۷ کارری، ۱۳۴۷: ۶۷). اکثر سیاحان برای این خیابان درخت چنار را برشمردند، تنها در تاریخ عالمآرای عباسی از درختان سرو، چنار، کاج و عرعر نام برده شده است (ترکمان، ۱۳۵۰: ۵۴۵). از آنجاکه تاریخ ساخت خیابان رترکمان، ۱۳۵۰: ۵۴۵ ه.ق. (۱۸۹۸ م.) و تاریخ اتمام آن در سال ۱۰۲۵ ه.ق. (۱۶۱۶ م.) بوده است (چسنی، آن در سال ۱۰۲۵ ه.ق. (۱۶۱۶ م.) بوده است (چسنی،

نشریهٔ پژوهش هنر (دوفصلنامهٔ علمی- ترویجی) سال دوم، شماره چهارم، پاییز و زمستان ۱۳۹۱

باقى بماند. دلاواله اشاره مى كند كه «اين حوضها، فوارههای بسیار زیبایی دارند و ازطریق جویبارهای سنگی منشعب از نهر بزرگ خیابان تغذیه می شوند» (دلاواله، ۸۹۳۱: ۹۷۹).

### نظام ساخت در خیابان چهارباغ

از نوشتههای سیاحان و تاریخنویسان این گونه برداشت می شود که هریک از باغهای اطراف خیابان دارای دو عمارت بوده است که یکی در سردر باغ و از هر طرف بهسمت باغ و خیابان باز بوده و دیگری در داخل باغ بوده و کوشک مرکزی نامیده میشده است و از هر سو بهسمت باغ باز می شده است. هم چنین، در گزارش دلاواله و شاردن آمده که کوشکها در همه باغها (تقریباً) دارای مساحت يكسان بوده ولى ساختمان آنها متفاوت است. همچنين قرینه سازی در دو سمت خیابان، با قرارگیری سردرها، رعایت شده است (دلاواله، ۱۳۴۸: ۴۰؛ شاردن، ۱۳۷۵: ۱۱۹).

# معرفي باغها و كاخهاى اطراف خيابان چهارباغ عباسي

باغها و کاخهای خیابان چهارباغ عباسی در دو جبهه شرقی و غربی این خیابان قرار داشتند. جبهه شرقی این خيابان شامل باغ خرگاه، باغ بلبل، مدرسه چهارباغ، باغ توت، مهمان خانه درویشان نعمت اللهی و شیر خانه بوده است (شکل۱).

جبهه غربی این خیابان شامل باغ هشت گوش، باغ تخت، باغ مو، مهمان خانه درویشان حیدری و قفس خانه (شکل۲) بوده است (شاردن، ۱۳۷۵).

اکثر سیاحان به عمومی بودن باغهای خیابان چهارباغ اشاره داشتهاند. دلاواله در اینباره مینویسد: «این باغها متعلق به شاه است ولى مردم با آزادى كامل از آنها استفاده می کنند و آنقدر میوه در آنان وجود دارد که برای تمام شهر کافی و حتی زیاد است» (دلاواله، ۱۳۴۸: ۴۰).

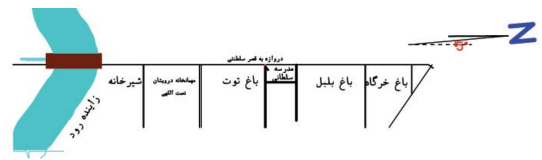
# کاخ جهان نما

«باغ قصر جهاننما درحدود دروازهدولت امروزی بوده است. این قصر که مسافر ایتالیایی، پیترو دلاواله، نیز از آن یاد می کند؛ تاقبل از ساخته شدن بنای چهلستون بهفرمان شاهعباس دوم (حدود سال ۱۰۵۷ هـ.ق.) کاخ شاه و محل پذیرش مسافران و فرستادگان خارجی بوده است» (تفضلی، ۱۳۸۲: ۷۵۸). که پس از اتمام چهارباغ از اصفهان دیدن کرده، علاوه بر درخت چنار به درختان دیگری نیز اشاره داشته؛ اما نامی از آنها ذکر نکرده و پیترو دلاواله به نوع درختان اشاره نکرده و ژانباتیست تاورنیه $^{V}$  و آدام اولئاریوس $^{A}$ که در سالهای اول پس از اتمام این خیابان به اصفهان آمدند، فقط از درختان چنار نام بردهاند (تاورنیه، ۱۳۶۳: ٣٩۴؛ دلاواله، ١٣٧٠: ۴١)؛ مي توان اين گونه برداشت كرد که درهنگام ساخت، درختانی همچون چنار، سرو، کاج و عرعر بوده ولی پس از مدتی جای خود را فقط به درختان چنار دادهاند یا تعداد این درختان بهقدری ناچیز بوده که جلب توجه نمی کرده است و پس از مدتی بالاخص در دوره قاجار اثری از این درختان دیده نشده است. همچنین، برخی از سیاحان از وجود باغچههای گل یاد کردهاند (دلاواله، ۱۳۴۸؛ شاردن، ۱۳۷۵).

## نظام آب در خیابان چهارباغ

گزارش سیاح فرانسوی، شاردن، در مورد معماری آب چهارباغ مفصل ترین گزارشی است که از دوران صفویه ارائه شده است. وی تعداد حوضهای خیابان را هفت عدد دانسته (شاردن، ۱۳۷۵: ۱۲۰) علیرغم عدم ذکر فواصل حوضها، درهنگام معرفی هر حوض از کوچهها و باغهای اطراف آن نام برده است. در تاریخ عالمآرای عباسی علاوه بر نهر وسط، از جوی آب در دو طرف خیابان نیز نام برده شده است (ترکمان، ۱۳۵۰: ۵۴۵). اکثر جهانگردان به نهر وسط خیابان چهارباغ اشاره کردهاند. فقط تاورنیه علاوه بر نهر وسط، به جویهای دیگری اشاره داشته که احتمالاً منظور وي همان نهرهاي پاي درختان بوده است (تاورنیه، ۱۳۶۳: ۳۹۳). دلیل عدم توجه یا اشاره جهانگردان به جویهای کناری آن است که جویهای کناری بهصورت بنای سازهای از سنگ ساخته نشده و صرفاً حکایت از مسیر خاکی آب در پای درختان چنار داشته است. بنا به گفته تاورنیه، تعداد آبشارها در محل تقاطع هر حوض با نهر وجود دارد (همان)؛ ولى بنا به گفته ديگر سياحان در بعضى از تقاطعها آبشار بهوجود مىآيد، ازجمله شاردن به سه آبشار در این خیابان (چهارباغ عباسی) اشاره کرده است (شاردن، ۱۳۷۵: ۱۲۱).

همچنین، سیاحان بهوجود حوضهایی در عمارت سردر اشاره و بیان داشتهاند که این حوضها همسطح کففرش خیابان بوده است. احتمالاً فاصله آنها از دیوارهای کناری بهاندازهای بوده است که مسیری برای عبور پیاده یا سواره



شکل ۱. فضاهای جبهه شرقی خیابان چهارباغ (نگارندگان)



شکل ۲. فضاهای جبهه غربی خیابان چهارباغ (نگارندگان)

«طبقه زیرین عمارت "چهار فصل" نامیده می شد و در طبقات فوقانی آن حجرههایی بود که از آنها دورنمای وسیعی از خیابان چهارباغ و عمارات اطراف دیده می شد (تصاویر ۱ و ۲). این قصر تا سال ۱۰۳۸ هـ.ق. برپا بود» (مقتدر، ۱۳۸۲: ۲۵۶).

در اکثر توصیفاتی که توسط سیاحان اروپایی از چهارباغ انجام شده، به ساختمانی مرتفع در ابتدای چهارباغ اشاره شده است که دروازههای اطراف آن محل ورود شاه به خیابان چهارباغ محسوب میشده است. دلاواله آن را «محلی برای تماشای خیابان و رویدادهای آن توسط اهل

(تاورنیه، ۱۳۶۳: ۳۹۳)؛ که با توجه به گفتههای سیاحان دیگر و تصاویر بهجا مانده اشتباه بهنظر می رسد. شاردن این کاخ را این گونه توصیف کرده است: «ابتدای این خیابان دلپذیر زیبا عمارت کلاهفرنگی مربع بلند و بزرگی است ... عمارت سهطبقه است و در سمت عقب و طرف چپ در و منفذی ندارد؛ زیرا این دو قسمت بهطرف اندرون شاهی است و در دوطرف دیگر نیز بهجای شیشه پنجرههایی است که از داخل بیرون را می توان دید ولی از بیرون چیزی



تصویر ۱.کاخ جهاننما، اصفهان (جابری انصاری، ۱۳۷۸: ۱۸۸)



حرم و زنان شاه برشمرد» (دلاواله، ۱۳۴۸: ۳۹). تاورنیه

آن را بنایی دوطبقه و چهل پای مربع معرفی کرده است

تصویر ۲. کاخ جهاننما، اصفهان در اواخر دوره قاجار (جابری انصاری، ۱۳۷۸: ۱۸۵۵)

خرگاه یا خرگه بهمعنی خیمه بزرگ، سراپرده یا چادر بزرگ است و برابر با واژه خیمه گاه بهمعنای جایی است که در آن یک یا چند خیمه برپا کرده باشند. شاردن باغ خیمه گاه یا خرگاه را ناشیانه بهصورت «باغ الاغ» ترجمه کرده، (این اشتباه در ترجمه شاردن باعث می شود که دونالد ویلبر نیز در کتاب باغها و کوشکهای ایرانی این باغ را «باغ خر» بنامد).

اکنون بخشهای باقی مانده سردر باغ خیمهگاه در گوشهای از باغ خیمهگاه که به باغ بلبل پیوسته است و اکنون «پارک شهید رجایی» نامیده میشود، بهصورت نیمهویران بهچشم میخورد (تصویر۳).

#### پلان

«طبقه همکف عمارت سردر تبدیل به مکانی تجاری شده و با تیغههایی به فضاهای متعدد تقسیم شده است ولی خوشبختانه بسیاری از فضاها فرم کلی خود را حفظ کردهاند. در کل، پلان بنا بهشکل مستطیل است که همانند بسیاری از ورودیها از سه دهانه تشکیل شده که محور غربی - شرقی آن کمی کشیده تر است. دهانه میانی که وظیفه اصلی ورود و خروج را بهعهده داشته، از پیشخوان ورودی، هشتی و راهرو منتهی به باغ خرگاه و دهانههای کناری در طبقه همکف، از اتاق هایی با پلان چلیپا و مستطیل که کاربری آن دقیقاً مشخص نیست، تشکیل شده است» (رحمتی، ۱۳۸۶: ۱۰۰).

«کف سازی به وسیله آجر ۲۰x۲۰ سانتیمتری صورت گرفته، پوشش طبقه همکف به صورت تاق و تویزه است و این پوشش در دهانه میانی با رسمیبندی نیز همراه شده است. در حال حاضر، بدنهها با گچ و رنگ و روغن پوشیده شده است. در طبقه اول بدنه های شمالی و جنوبی از اصالت بیشتری برخوردار میباشد ولی جرزهای وسط فضا در زمان پهلوی برچیده شده و برای استفاده بیشتر از فضا چهار ستون در وسط الحاق شده است» (همان: ۱۰۱).

#### کوشک باغ خرگاه

این کوشک روشی جالب از به کارگیری بناهای سبک و سنگین را نشان می دهد. روی پایهای هشتگوش مرکب از قوسهای بزرگ در همه جوانب، سازهای چوبی قرار دارد و بر این سازه، خیمهای عظیم افراشتهاند (شکل۳)، (عالمی، ۱۳۸۵: ۸۶).

پیدا نیست. این پنجرهها را با گچ ساخته و به طرز مجلل و زیبایی نقاشی و طلاکاری کردهاند» (شاردن، ۱۳۷۵: ۱۱۹). شرحی که محمدحسن جابری انصاری از این بنا بهدست می دهد، احتمالاً آخرین توصیفی است که از قصر جهان نما چنین می نویسد: «ابتدای خیابان چهارباغ، قصر چندطبقه جهان نما قرار داشته و آن محلی برای تماشای خیابان چهارباغ بوده است. در کاشی کاریهای آن، صورتهای زنان و دختران عجم از کیانی تا ساسانی دیده می شد. این کاخ به دستور افتخارالدوله - خواهر ظل السلطان - و به بهانه پیدابودن اندرونی کاخ هشت بهشت از این کاخ تخریب شد (جابری انصاری، ۱۲۷۸: ۱۶۱).

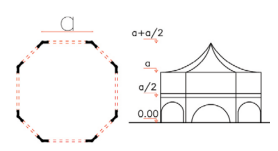
### باغ خرگاه

بنا به توصیف جابری انصاری، باغ خرگاه معروف به خیمهگاه درمقابل باغ بادامستان و پشت باغ چهلستون قرار داشته و مساحت این باغ بیش از سی و چهار هزار ذرع بوده است. میرزااسماعیلخان لسانالدوله از مظفرالدین شاه فرمان گرفته بود که آن را به اصفهانی ها بفروشد؛ سرانجام بنای آن را ویران کردند و از مصالح آن خانهها، مغازهها و حمام ساختند (جابری انصاری، ۱۳۲۱: ۳۵۷).

این باغ را از آنجهت خیمهگاه مینامیدند که محل خیمهگاه شاهی بوده و میدانی نیز برای برپایی مسابقات داشته است (شاردن، ۱۳۷۵: ۱۲۰). البته باغ خیمهگاه به باغ خرگاه نیز مشهور بوده است چون در زبان فارسی



تصویر ۳. آثار باقیمانده از سردر باغ خرگاه اصفهان (نگارندگان، ۱۳۹۱)



شکل ۳. پلان و نمای کوشک باغ خرگاه از روی کروکی ترسیمی از با توجه به کروکی کمپفر اگر هر ضلع این هشتضلعی را (a) فرض کنیم، ارتفاع کلی آن، (a + a/2) بهدست می آید (نگارندگان)

#### بررسی لیتوگرافی کمپفر از سه باغ (خرگاه، بلبل و گلدسته)

در این طرح باغ خرگاه و باغ هشتبهشت در کنار هم و در ضلع شرقی خیابان چهارباغ و باغ گلدسته در قسمت شرقی باغ هشتبهشت قرار گرفته است. در زیر به چند مورد برداشتشده از این لیتوگرافی اشاره می شود.

- ورودی باغهای خیابان چهارباغ در دو طرف خیابان روبروی هم قرار گرفتهاند.

- سردرها نسبت به خیابان عقبنشستگی دارند.
- ازطریق راه سرپوشیده از دولتخانه به باغهای اطراف چهارباغ دسترسی پیدا می کردند.
- در باغ خرگاه، کلاهفرنگی (کوشک) در مرکز باغ قرار

- زاویه بین مجموعه های شاهی و محور چهارباغ تركيببندى نامعمولي ايجاد كرده بود. دولتخانه موازي با میدان نقش جهان است؛ درحالی که در این لیتو گرافی اشتباها موازی با خیابان چهارباغ ترسیم شده است (شکل۴). کمیفر این اشتباه خود را در ترسیم سه بعدی از دولتخانه جبران کرده است (شکل۹).

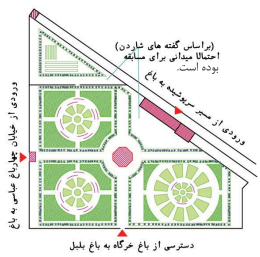
درمقابل باغ خرگاه یک حوض هشتضلعی و روبروی باغ هشتبهشت (بلبل) یک حوض چهارگوش ترسیم شده است، حال آن که بنا به گفته شاردن حوضهای روبروی باغ خرگاه و بلبل بهترتیب چهارگوش و هشتضلعی بوده است.

#### باغ بلبل

باغ بلبل، باغ مستطیل شکلی است که در محور طولی آن پیادهرو عریضی از شمال به جنوب تعبیه شده است و آبنمایی از غرب به شرق بهعرض هشتمتر و طول

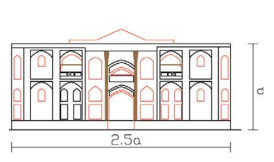


شکل ۴. محل قرار گیری باغهای گلدسته، خرگاه و بلبل در اطراف دولتخانه به ترسيم انگلبرت کمپفر (http://libraries.britishmusem.org)



شکل ۵. پلان ترسیمی باغ خرگاه با توجه به کروکی ترسیمی از کمپفر (نگارندگان) S=37000 m<sup>2</sup>

پنجاه متر از هر طرف بنا کردهاند. در محل تقاطع این دو محور روی سکویی کاخ هشتبهشت قرار گرفته است. بهاین ترتیب، باغ به چهار قطعه و هر قطعه نیز با راههای شمالی-جنوبی به قطعات کوچکتری تقسیم می شود. معماری کاخ و تقسیمبندی باغ ملهم از یکدیگر بهنظر میرسند و باهم ارتباطی مستقیم دارند (مقتدر، ۱۳۸۲: ۲۶۱).

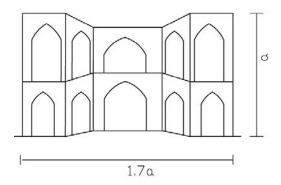


شکل ۷. نمای کاخ هشتبهشت اصفهان، ترسیم از روی عکس گرفته شده از نمای کنونی (نگارندگان)

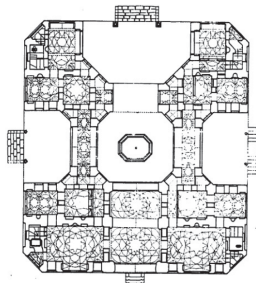
#### ترسیمهای کمیفر و ارائه پلان باغ بلبل

طرح ترسیمی کمپفر از سردر باغ بلبل تنوع در پلان عمارتهای سردر را نشان میدهد. سردر باغ بلبل از گردشگاه چهارباغ بهصورت دو نوع ایوان تصویر شده است که مطابق پلان دارای فرورفتگی استقرار یافتهاند (عالمی، ۱۳۸۵: ۸۵). در سردر باغ بلبل، نسبت ارتفاع به طول سردر (۱ به ۱۰۷) بوده است (شکل ۸).

نسبت طول به عرض سردر بین باغ بلبل و باغ گلدسته ۱۰۵ به ۱ بوده است (شکل ۱۰). در این سردر حوض آبی در وسط و نهر آبی در چهار سمت دیده می شود که ادامه جریان آب از باغ بلبل و مادی شاه بوده است. در ادامه با توجه به دورنمای دولتخانه (شکل ۹) پلان باغ بلبل ترسیم شده اما با توجه به وضعیت موجود باغ، بابل ترسیم شده اما با توجه به وضعیت موجود باغ، توصیفات ذکرشده و ترسیم ویلبر از آن احتمالاً کمپفر پلان این باغ را کاملاً مطابق با واقعیت ترسیم نکرده است (شکل ۱۱).



شکل ۸. نمای سردر باغ بلبل از روی کروکی کمپفر، نسبت ارتفاع به طول ۱:۱٫۷ (نگارندگان)

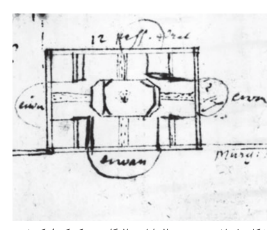


شكل ۶. پلان هشت بهشت اصفهان ، طبقه هم كف (پيرنيا، ۱۳۸۲ : ۳۱۱)

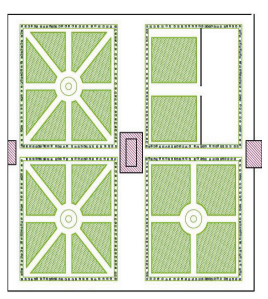
### كاخ هشتبهشت

کاخ مسکونی این باغ که در شمال بازارچه بلند قرار دارد، عمارتی هشتگوش و دوطبقه است. چهار ضلع کاخ، بزرگ و چهار ضلع دیگر آن کوچک است. طبقه اول کاخ هشت بهشت دو متر بالاتر از سطح زمین است. در اطراف آن سکویی باارتفاع کم وجود دارد که جوی آبی به دور آن می گشته و پس از آن به نهر اصلی باغ می پیوسته است. دو راه پله در بخشهای شرقی و غربی کاخ قرار دارند که به ایوانهایی میرسند که سقفشان را دو ستون چوبی نگه داشتهاند. باگذشتن از این ایوانها میتوان به تالار هشت گوش بزرگی وارد شد که حوضی هشت گوش در وسط آن قرار دارد. این تالار نیز دارای چهار ضلع بزرگ و چهار ضلع کوچک است، اضلاع بزرگ آن که به ایوانهای اطراف راه داشته، باز بوده است. در چهار ضلع دیگر این تالار، در هر طرف دو اتاق چهار گوش قرار دارد. ازارههای این طبقه از سنگ و جرزهای آن از آجرتراش است (شکلهای۶ و ۷). در طبقه دوم نیز اتاقهایی چهار گوش قرار گرفتهاند که راهروهایی در بین قوسهای اتاقها، آنها را به یکدیگر مربوط می کند. سقف تالار هشتی وسط بهشکل گنبد است و در بالای آن قبهای با هشت دریچه مشبک قرار دارد. در بالای اتاقهای طبقه دوم نیز قبههایی کوچکتر موجود است. حوض چهارگوشی نیز در ایوان شمالی هست که آب آن با فوارهای تأمین می شده و پس از لبریزشدن حوض به صورت آبشار از سنگ شیبداری فرومی یخته است (دهمشگی، ۱۳۶۶: ۲۵۱).

شکل ۹. دورنمای دولتخانه اصفهان در کتاب کمپفر (سایت ایراننامه، ۱۳۹۰)



شکل ۱۰. پلان سردر بین باغ بلبل و باغ گلدسته، کروکی از کمپفر (http://libraries.britishmuseum.org)

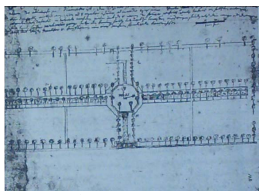


شکل ۱۱. پلان ترسیمی باغ بلبل با توجه به کروکی ترسیمی از کمپفر  $S=70000~m^2$ 

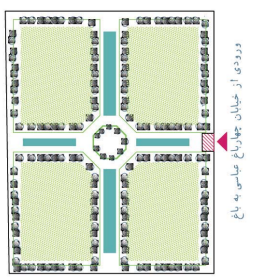
### باغ هشتگوش

باغ هشتگوش «اولین باغ در سمت غرب چهارباغ و روبروی باغ خرگاه بوده است. در کتاب تاریخ اصفهان و ری، وسعت این باغ ۲۴هزار مترمربع ذکر شده است (جابری انصاری، ۱۳۸۷: ۱۶۲). «در باغ مثمن، واقع در جانب غربی ابتدای چهارباغ، کوشک سردر تنها بنای باغ بود. این امر بر این واقعیت تأکید می کند که چهارباغ عنصر اصلی در طرح این بخش از شهر بودهاست» (عالمی، ۱۳۸۵: ۷۷).

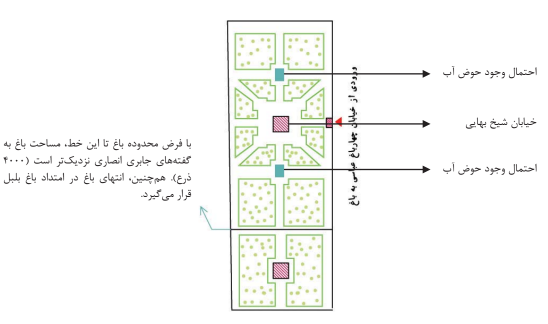
در پلان ترسیمی توسط کمپفر از این باغ، نسبت طول به عرض ۲۰۵۱ است (شکل ۱۲)، با فرض مستطیل بودن این باغ و مساحت ارائه شده (۲۴۰۰۰ متر مربع) توسط جابری انصاری، طول این باغ ۲۴۰ متر و عرض این باغ ۱۲۰۰متر به دست می آید که با توجه به پلان ترسیمی ویلبر



شکل ۱۲. پیمایش باغ مثمن (هشتگوش)، از انگلبرت کمپفر (عالمی، ۱۳۷۷: ۳۰)



s=24000 m2 پلان ترسیمی باغ هشتگوش اصفهان (نگارندگان) (نگارندگان)



شكل۱۴. پلان باغ تخت، براساس ترسيم ويلبر (ويلبر، ۱۳۸۴: ۸۵)، S=50000 m² (نگارندگان)

و نقشه اصفهان توسط نقشهبرداران روسی، نادرست بهنظر مى رسد ولى از كليت اين باغ - تقسيم باغ به چهار قسمت و باغی بدون کوشک مرکزی - در ترسیم استفاده شده است. کلیت این باغ یادآور باغ جهاننمای شیراز است. طول و عرض این باغ با توجه به نقشه ویلبر، نقشه وضع موجود و مساحت این باغ، ۱۴۰x۱۷۵ متر لحاظ شده است (شکل ۱۳).

#### باغ تخت

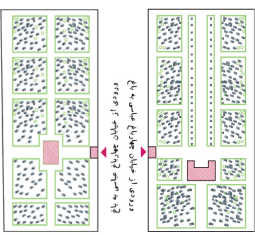
«باغ تخت تقریباً چهلهزار ذرع بود به مغربی چهارباغ آن را نیز میرزامرتضی خان نوری ناظر فرمان گرفت و قطعهقطعه به دیگران فروخت و باغ تخت دو قصر داشت، یکی رو به چهارباغ یکی رو به خیابان فرعی محل شمس آباد که امروزه خیابان شیخ بهایی نامیده می شود. طرف جنوبی باغ تخت دو باغ اربابی که یکی وقفی و بهدست آقایان پاقلعه بود و یکی باغ و خانه محمدامین خان و در رقب دولتی نام نداشت بهمفت و پانصد فروش رفت و خانههای گرانبها شد» (جابری انصاری، ۱۳۲۱: ۳۵۵) (شکل۱۴).

#### باغ توت

این باغ در ضلع شرقی چهارباغ و درمقابل باغ تاکستان واقع شده است (شکل ۱۵).

باغ مو

در سمت غرب چهارباغ بهشکلی قرار گرفته بود که مادی فرشادی از ضلع شمال آن خارج می شد (شکل ۱۶). طبق گفته اولئاریوس، «چهارباغ موستان بزرگی دارد که انواع مختلف انگور را می دهد و از جمله، انگورهایی که دانههای آنها سیاه رنگ، بهاندازه یک بند انگشت و بسیار خوشمزه است» (اولئاریوس، ۱۳۷۹: ۶۱۴).



ترسیم ویلبر (ویلبر، ۱۳۸۴: ۸۵)، (نگارندگان) S=36000 m<sup>2</sup>

شكل ١٥. پلان باغ توت، براساس شكل ١٤. پلان باغ مو، براساس

ترسیم ویلبر (ویلبر، ۱۳۸۴: ۸۵)،

(نگارندگان) S=39000 m<sup>2</sup>

در باغهای صفوی نماد شیر به صور مختلف دیده می شود. از جمله می توان به شیر سنگ های کاخ چهلستون اشاره کرد. هم چنین، هنریش بروگش از حک شدن «یاعلی» روی پوست تنه در ختان چهار باغ خبر می دهد (بروگش، ۱۳۶۸: ۳۶۱).

همچنین، بعضی نمادهای تصویری ویژه در این عصر مورد استفاده قرار گرفت که از آن جمله نماد شیروخورشید است. خورشید نماد پیغمبر(ص) و شیر در فرهنگ شیعه نماد حضرت علی(ع) و این حضرت نماد قدرت بوده است(خزایی، ۱۳۸۹).

«در زمان شاه عباس در اصفهان دو موضع مهم در کنار چهارباغ به باغ پرندگان و باغ وحش اختصاص داده شده بود. در چهارباغ غزالها بیش از سایر حیوانات دیده می شدند و هنوز هم دیده می شوند» (ویلبر، ۱۳۸۴: ۲۷). از نوشته ویلبر اینگونه نتیجه گرفته می شود که این باغها تا اوایل دوره پهلوی پابرجا بودهاند.

«باغ شیرخانه پشت طرف مشرقی چهارباغ به محلی که امروزه به کوچه شیرخانه معروف است و معبرش از باغ پهلوان حسین بود» (جابری انصاری، ۱۳۷۸: ۱۶۴). این باغ بنا به گفته شاردن مقابل باغ قفس خانه قرار داشته است.

در کتاب رستمالتواریخ، در بخش عجایب دربار شاهسلطان حسین، این باغ اینگونه توصیف شده است:

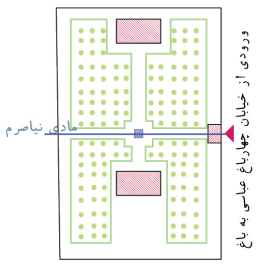
«...و شیرخانهای بود، پر از شیر و ببر و پلنگ و سیاه گوش و یوز و خرس و بوزینه و کفتار و گرگ و روباه و شغال و گربه کوهی و موسوره و موش خرما و مار و افعی و سنگ پشت» (آصف، ۱۳۸۲ ۱۹۰).

دونالد ویلبر نیز در کتاب خود به شیرخانه سلطنتی اشاره داشته (شکل ۲۰) و اینگونه بیان می کند: «..تعدادی ببر و پلنگ و فیل و کرگدن در آن جای داشتند، شخص با خود میاندیشد که آیا این کرگدن، که از خلیجفارس به اینجا آمده، چند کیلومتر راه را در جادههای سوزان و سراشیبهای تند و پستی و بلندیها با مشقت پیموده تا به اصفهان رسیدهاست» (ویلبر، ۱۳۸۴: ۱۲۸).

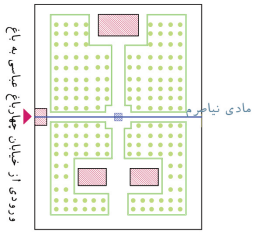
در زیر، اندازههای نمای سردر باغی در خیابان چهارباغ (احتمالاً باغ شیرخانه)، با توجه به اندازه قد اشخاص در نزدیکی سردر، بهطور تقریب بهدست آمده است (شکل ۱۹ و تصویر ۵).

# مهمان خانههای درویشان نعمتاللهی و درویشان حیدری

طبق گفتههای شاردن این باغها مخصوص درویشان بوده است، مهمان خانه درویشان نعمتاللهی در قسمت شرقی و مهمان خانه درویشان حیدری در قسمت غربی خیابان و درمقابل حوض ششم از حوضهای هفت گانه خیابان چهارباغ قرار داشتهاند. با توجه به گفتههای شاردن این باغها با تمام ابنیه خود، خاص تارکین دنیاست (شاردن، ۱۳۷۵). با توجه به تصویری که دونالد ویلبر ترسیم کرده است، ساختمانها بهصورت پراکنده بودهاند. مادی نیاصرم نیز از این دو باغ عبور می کرده است (شکلهای ۱۷ و ۱۸).



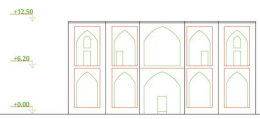
شکل ۱۷. پلان مهمانخانه درویشان نعمتاللهی، براساس ترسیم ویلبر (ویلبر، ۱۳۸۴، ۸۵)، S=26000 m² (نگارندگان)



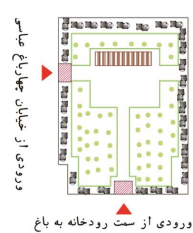
شکل ۱۸. پلان مهمان خانه درویشان حیدری، براساس ترسیم ویلبر(ویلبر، ۱۳۸۴: S=24000  $m^2$ ، (نگارندگان)



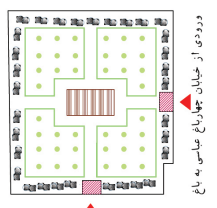
تصویر ۵. سردر باغی در خیابان چهارباغ( شیرخانه؟) (www.iiiwe.com)



شکل ۱۹. نمای سردر باغی در خیابان چهارباغ (شیرخانه؟) (نگارندگان)



شکل ۲۰. پلان باغ شیرخانه، براساس ترسیم ویلبر (ویلبر، ۱۳۸۴: ۸۵)



ورودی از سمت رودخانه به باغ

شکل ۲۱. پلان باغ قفس خانه، براساس ترسیم ویلبر (ویلبر، ۱۳۸۴:  $\Delta \Lambda$  دو ورودی از سمت رودخانه و خیابان چهارباغ،  $S=16000~m^2$  (نگارندگان)

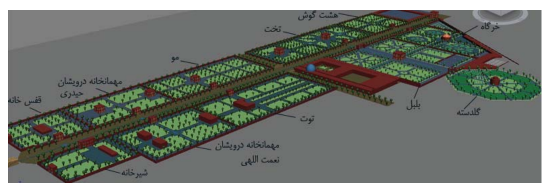
شکل ۱۰. پلان باغ شیرحانه، براساس ترسیم ویلبر (ویلبر، ۱۱۸۳: ۸۵ دو ورودی از سمت رودخانه و خیابان چهارباغ، S=14000 m² (نگارندگان)

#### باغ قفسخانه

این باغ مقابل باغ شیرخانه و در جبهه غربی خیابان چهارباغ قرار داشته است (شکل ۲۱). مفتولهای قفسهای

آن از طلاست (شاردن، ۱۳۷۵: ۱۲۱).

در شکل۲۲ نمایی از خیابان چهارباغ عباسی نشان داده شده است.



شکل ۲۲. شکل سه بُعدی از خیابان چهارباغ عباسی (نگارندگان)

17

با بررسیهای انجامشده این نتیجه حاصل می شود که با وجود تاریخی بودن اسناد مصور کهن، عمدتاً نمی توان به سندیت مفاد هریک از طرحها (به جز عکسها) بدون همخوانی با دیگر مدارک تاریخی یا شواهد عینی دیگر اعتماد کرد و گاه در اسناد مصور با تناقضهایی روبرو می شویم. در ارائه سایر اسناد بجز عکسها اعم از ترسیم، نقاشی و سبیان مفهوم بسیار مهمتر از ارائه طرح دید سه بعدی یا طرح کمی دقیق است. در این گونه اسناد کیفیت مطالب اهمیت بیشتری دارد.

باغسازی در دوران صفویه به چنان شکوهی میرسد که باغهای این دوران را منحصر بهفردترین باغهای ایرانی یاد می کنند. سبک باغسازی و استفاده از علم هیدرولیک در امر آبرسانی و به کارگیری شیوههای معماری در دسترسی به باغ از ویژگیهای بارز باغسازی دوران صفویه است. پایداری این فضاهای سبز نیز مرهون وجود آب بوده که آن نیز توسط مادیهای متعدد در سطح شهر صورت می پذیرفته است.

درواقع این باغها مکانهایی بودند که در آن به مردم این امکان داده می شد که در فضایی به فعالیتهای اجتماعی بپردازند. چهارباغ گردشگاهی بود که هم می توانستند در آن گام بزنند و تفرج کنند و هم در کوشکها و نظرگاههای اطراف به مناظر و گذران زندگی بنگرند؛ بههمین دلیل کوشکها به گونهای در باغ قرار گرفتهاند که از داخل آن مناظر باغ قابل رؤیت بوده و از بیرون نیز مانع دید اطراف باغ نشوند و همچنین کوشکهای سردر بهمنظور رؤیت خیابان چهارباغ به کار می رفته است.

ویژگیهای دولت صفویه در این خیابان دیده شده است، ازجمله ابعاد کاخ هشتبهشت نشاندهنده قدرت و مدرسه چهارباغ و مهمانخانه درویشان حیدری و نعمتاللهی نشاندهنده مسئله وقف و فرقه گرایی در دولت صفویه بوده است.

پلان همه باغهای این خیابان به جز باغ خرگاه به صورت مستطیل در دو جهت شرقی - غربی و شمالی - جنوبی بوده و فقط پلان باغ خرگاه به صورت ذوزنقه دیده شده است. استفاده از چادر در باغهای دوره صفوی ازجمله در باغ خرگاه در این خیابان دیده شده است. این سنت در باغهای دوره تیموری که قومی بیابانگرد بودهاند، نیز دیده شده و در این دوره ادامه پیدا کرده است. کوشک باغ هشت به صورت هشت ضلعی است و به احتمال زیاد این گونه، گونه ای غالب در کوشکهای این خیابان بوده است. در باغ هشت گوش کوشک سردر تنها کوشک باغ بوده و در برخی دیگر (مهمان خانههای درویشان نعمت اللهی و درویشان حیدری) تعداد کوشکهای داخل باغ بیشتر از یک عدد بوده و این می تواند نشان از کاربری این مجموعه ها داشته باشد که خاص تارکین دنیا بوده است.

#### پینوشت

- 1- Della Valle, Pietro
- 2- Chardin, Jean
- 3- Kaempfer, Engelbert
- 4- Wilber, Donald
- 5- Coste, Pascal
- 6- Figueroa, D. Garcia de silva
- 7- Tavernier, Jean Baptiste
- 8- Olearius, Adam
- 9- Brugsch, Heinrich

#### منابع و مآخذ

- آصف، محمدهاشم (۱۳۸۲). رستمالتواریخ. تصحیح میترا مهرآبادی، تهران: دنیای کتاب.
- اولئاريوس، آدام (١٣٧٩). سفرنامه آدام اولئاريوس. ترجمه حسين كردبچه، تهران: هيرمند.
- بروگش، هاینریش کارل (۱۳۶۸). سفری به دربار سلطان صاحبقران. ترجمه حسین کردبچه، تهران: اطلاعات.
- پیرنیا، محمد کریم (۱۳۸۲). سبک شناسی معماری ایران. تدوین دکتر غلامحسین معماریان، تهران: پژوهنده معمار.
- تاورنیه، ژانباتیست (۱۳۶۳). سفرنامه. ترجمه ابوتراب نوری، تهران: انتشارات کتابخانه سنایی و کتاب فروشی تأیید اصفهان.
  - ترکمان، اسکندربیک (۱۳۵۰). تاریخ عالمآرای عباسی، تهران: امیرکبیر.
  - تفضلی، حمید (۱۳۸۲). گزارشی از سفر هاینریش فنپوزر به اصفهان. ایران شناسی، شماره ۶۰. (۴)، ۷۶۳–۷۴۸.
    - جابری انصاری، محمدحسن (۱۳۲۱). تاریخ اصفهان و ری، تهران: حسین عمادزاده.
- خزایے ،، محمد (۱۳۸۹). تأویل نمادین نقش خورشید در هنر ایران. www.irane7000saale.com (بازیابی شده در تاریخ ۲۰ آبان ۱۳۹۱).
  - \_\_\_\_\_ (۱۳۷۸). تاریخ اصفهان و ری. تصحیح جمشید مظاهری، اصفهان: مشعل.
- چسنی، رابرت دیمک (۱۳۸۵). چهار منبع درباره ساختههای شاهعباس در اصفهان. گلستان هنر، ترجمه مهرداد قیومی. شماره ۶. (۴)، ۷۵–۴۶.
  - دلاواله، پیترو (۱۳۴۸). سفرنامه پیترودلاواله. ترجمه شعاعالدین شفا، تهران: علمی و فرهنگی.
    - دهمشگی، جلیل (۱۳۶۶). جلوههای هنر در اصفهان. تهران: جانزاده.
- دیولافوا، ژان (۱۳۷۱). سفرنامه مادام دیولافوا: ایران، کلده و شوش. ترجمه علیمحمد فرهوشی، تهران: دانشگاه تهران.
- رحمتی، جواد (۱۳۸۶). طرح حفاظت و مرمت سردر باغ خیمه گاه (خرگاه) چهار باغ عباسی. پایان نامه کار شناسی ار شد مرمت ابنیه. اصفهان: دانشکده مرمت دانشگاه هنر اصفهان.
  - شاردن، ژان (۱۳۷۵). سفرنامه شاردن. ترجمه اقبال یغمایی، تهران: توس.
- عالمی، مهوش (۱۳۷۷). باغهای شاهی عهد صفوی و روابط آنها با شهر، مجله معماری و شهرسازی، شماره ۴۲، ۴۳–۲۰.
- \_\_\_\_\_(۱۳۸۵). باغهاي دوره صفويه: گونهها و الگوها. گلستان هنر، ترجمه محسن جاوري. شماره۵. (۳)، ۹۱-۷۲.
- فیگوئرا، دن گارسیا (۱۳۶۹). سفرنامه دن گارسیا دسیلوا فیگوئرا سفیر اسپانیا در دربار شاهعباساول. ترجمه غلامرضا سمیعی، تهران: نشر نو.
- کارری، جملی (۱۳۴۸). سفرنامه کارری. ترجمه عباس نخجوانی، آذربایجان شرقی: اداره فرهنگ و هنر آذربایجان شرقی.
  - كميفر، انگلبرت (١٣٤٣). سفرنامه كميفر. ترجمه كيكاوس جهانداري، تهران: خوارزمي.
  - مقتدر، رضا (۱۳۸۲). اصفهان تصویری از چهارباغ. مجله ایراننامه، شماره ۸۳. (۳)، ۲۷۰-۲۵۱.
    - نوردن، هرمان (۱۳۵۶). زیر آسمان ایران. ترجمه سیمین سمیعی، تهران: دانشگاه تهران.
  - ویلبر، دونالد (۱۳۸۴). باغهای ایران و کوشکهای آن. ترجمه مهین دخت صبا. چاپ سوم، تهران: علمی فرهنگی.
- http://libraries.britishmuseum.org (access date: 20/10/2012).
- http://www.drshahinsepanta.blogsky.com/print/post-538 (access date: 20/08/2011).
- http://www.iiiwe.com (access date: 20/10/2012).

# مطالعه تطبیقی نقوش هندسی- گیاهی مشترک در نقشههای خشتی قالی بیرجند و چالشتر

سيده مريم حسيني \* حميد صادقيان \*\*

#### چکیده

یکی از مشهور ترین گونههای فرش در مناطقی از ایران، فرش نقش خشتی است. بافت نقشه خشتی هماکنون در قالیهای مناطقی چون چالشتر، قم، بیرجند و تبریز ادامه دارد. مطالعه تفاوتهای موجود در طرحها و نقوش گیاهی و هندسی مشترک دو منطقه چالشتر و بیرجند بهعنوان دو مرکز مشهور تولید این گونه فرش، مسئله اصلی این تحقیق است.

این مقاله ضمن بررسی ویژگیهای قالی نقش خشتی دو منطقه چالشتر و بیرجند با هدف بررسی تغییرات آنها در طی حدود نیم قرن گذشته- با توجه به شرایط اقلیمی و تأثیرات ذهنی بافندگان و بازتاب این تأثیرات در فرش دو منطقه- تفاوتهای موجود در نقوش خشتهای مشترک این دو دستباف را برشمرده است. شیوه گردآوری مطالب کتابخانهای و میدانی و روش تحقیق توصیفی- تحلیلی است.

نتایج حاصله حاکی از اصالت و تقدم بافت نقوش فرش خشتی چالشتر نسبت به همین گونه فرش در بیرجند بود که پس از گذشت حدود پنج دهه از تقلید و تولید آن در بیرجند، نقوش و رنگهای موجود در آن بومی شده و کاملاً با شرایط محیطی منطقه هماهنگی پیدا کرده است به گونهای که این نقوش درحال حاضر هویتی مستقل یافته است.

كليدواژهها: قالى، نقشه خشتى، نقوش، هندسى، گياهى، چالشتر و بيرجند.

<sup>\*</sup> كارشناس صنايع دستى، دانشگاه شهركرد.



وجود طرحهای مشترک در هنرهای سنتی نظیر حجاری، منسوجات، فلز کاری و ... همچنین اصل کامجویی متقابل هنرها از یکدیگر در نظام نشانهای و اشتراکات تزیینی، نمادین و مفهومی هر دوره بهخوبی مبیّن تبلور و تلألو نقوش و بازتاب آن بر كليه مصنوعات دستى و سنتى آن دوران است. با توجه به قابلیتهای کیفی موجود در هریک از هنرهای صناعی، نقوش نیز امکان شکل گیری و بروز یافتند و ضمن حفظ چهارچوبهای کلی نقش در جزئیات توسعه چشمگیری حاصل شد. تقسیم فضاهای وسیع به فضاهای محدودتر، کادربندی و چینش آن بهصورت مطلوب برای گسترش و ایجاد تنوع در طرح و تزیین، ویژگی قابل توجهی است که تاکنون در هنر ایران نقش آفرینی کرده است. در همین راستا، نقش خشتی از روزگار دیرین تا به امروز مورد توجه شماری از هنرمندان و طراحان ایرانزمین بوده است، تا جایی که بسیاری پیشینه استفاده از آن را در فرش به کهن ترین قالی مکشوف جهان معروف به «پازیریک» میدانند. شواهد دیگری نیز وجود این تقسیمبندی را بر فرش ایران دوران هخامنشی تأیید می کند که از این جمله قالیچه سنگی تخت جمشید- حجاریشده روی درگاه غربی تالار صدستون - را می توان نام برد.

همنشینی نقش و نگارهها با رنگینههای ملون طبیعی در انتظامی هندسی و متنوع، گویای برداشتهای ذهنی هنرمندان از طبیعت پیرامون، نگارههای موجود و همچنین وجود ریشههای فرهنگی و تصویری عمیق و بازتاب آن در یک کل متحد است. نقشه خشتی گواهی راستین بر تنوعطلبی و میل به ذوق آزمایی در طرح و رنگ توسط بافندگان است. هر خشت محدودهای مجزا و درعین حال هماهنگ با دیگر کادرهای مشابه را دراختیار بافندگان قرار میدهد تا بتوانند آزادانه رخش خیال را در آن رها کنند.

امروزه نقوش خشتی در اکثر قالیهای بافتهشده در مناطقی چون تبریز، قم، بیرجند، چالشتر و.... مشاهده می شود، که هرکدام بسته به منطقه و اقلیمی که در آن تولید می شوند انعکاسی متناسب دارند. موضوع اصلی این مقاله، بررسی تطبیقی شکل و فرم نقوش خشتی قالیهای مناطق بیرجند و چالشتر است. عمده تلاش این مقاله، مطالعه نقوش خشتی این مناطق در نیمقرن گذشته بهجهت شناسایی هرچه بهتر قالی خشتی و بهدستآوردن متغیرهای نقوش اصلی و ارائه شاخصهای از هر منطقه برای

مقایسه آن با دیگری است. این مقایسه بهصورت جمعآوری متغیرهای یک نقش در هر دو منطقه، آنالیز فرمی و انتخاب شاخصههای آنها و سپس بررسی تفاوتهای اشکال صورت گرفته است. در این تحقیق تعداد زیادی فرش بررسی و شاخصهها و ویژگیهای «نقوش» مشترک و تفاوتهای آن در دو منطقه مذکور تعیین شد. تعداد بیشماری از فرشهای یافتهشده بهصورت خانگی، نقشههای قدیمی و نیز قالیهای موجود در ارگانهای مربوطه هستند لذا تعداد مشخصی از آنها مد نظر نبوده و بعد از عکسبرداری از آنها آنچه بهطور خاص بررسی شد، نقوش مورد استفاده بود که قدمت و اصالت آنها به ادعای صاحبان و متولیان حدوداً بیش از ۵۰ سال تعیین شده است.

# صنعت قالى بافى بيرجند

بدون شک تاریخ قالی بافی در بیر جند به سال های بسیار دور بازمی گردد، تا آنجاکه مقدسی در قرن دهم می گوید: «قالی و سجاده در نواحی کوهستانی بیر جند شهرت دارد» و لرد کرزون می نویسد: «مرکز عمده فرش عبارت است از ناحیه قائن و بیر جند در خراسان که فرشهای ریزبافت دارند و به قیمت گران فروخته می شوند». در اواخر دوره قاجار به تدریج فرش سهم مهمی در اقتصاد منطقه می یابد. سرپرستی سایکس در ۹۰ سال قبل می گوید: «گسگ پنجاه خانوار دارد با این حال ۳۰ دستگاه قالی بافی در آنجا دایر است». متعاقب این رکورد اقتصادی قالی ها از حیث کیفی و حتی کمّی تنزل شدیدی یافت. اما در سال ۱۳۳۰ با ورود افرادی هم چون عزیز محمد زهرایی، دکتر عبدالعلی احمدی، عبدالمجید جمشیدی و دیگران که از تولید کنندگان و عرضه کنندگان فرشهای مرغوب بیر جند بودند، اوضاع به تدریج دگرگون شد. در این



تصویر ۱. قالی نقش خشتی بیرجند (نگارندگان)

قاجار شرکت قالی شرق بیرجند که وابسته به شرکت قالی شرق کرمان بود تأسیس شد، میتوان بهطور قطع گفت که طرح خشتی تجار بیرجند مستقیماً از قم وارد بیرجند شده است نه چهارمحال و بختیاری. ولی بهطور کلی قالی خشتی در ایران منصوب به چهارمحال و بختیاری است و حتی تأثیرات بومی و طبیعی این منطقه را میتوان در طرحهای هر خشت به خوبی مشاهده کرد۲.

#### صنعت قالى بافى چالشتر

روستای چالشتر یکی از قدیمی ترین و درعین حال فعال ترین مناطق قالی بافی در استان چهارمحال و بختیاری است. شادابی و زندهبودن بیشازپیش طرحها و على الخصوص رنگهاى به كار بردهشده باعث خلق يكى از زيباترين قاليهاي دستباف اين استان شده است.طرحهاي خشتی از جمله طرحهای رایج و مرسوم این روستا میباشد که توسط بافندگان دیگر مناطق نیز مورد تقلید قرار گرفته و تحت عنوان طرح خشتی چالشتری شهرت یافته است (ژوله، ۱۳۸۱: ۲۰۱). امروزه در چالشتر قالی بافی و یکسری ابزار و ادوات مربوط به قالی بافی ساخته می شود (آهنجیده، ۱۳۷۸: ۲۲۹). قالی بافی در این منطقه سابقهای بیشتر از یک صد و هشتاد سال ندارد. فرشهای این منطقه در سبکهای منحنی و شاخهشکسته بافته میشوند (نصیری، ۱۳۸۲، ۱۹۸). طرح خشتی قابی از معروفترین طرحهای بختیاری است. این طرح نمودار باغی زیباست که هر خشت آن باغچهای را نشان می دهد که با خطوط جانبی مرزبندی شده است. زمینه خشتها با استفاده از طرح درختانی چون سرو، کاج، بید مجنون، درخت انار، درختان شکوفهدار و همچنین طرح گلدانی و محرابی به صورتی ساده و انتزاعی تزیین شده است.



تصویر ۲. قالی نقش خشتی چالشتر (نگارندگان)

میان حاج حسین امینی از تجار و تولید کنندگان باسابقه فرش بیرجند بیش از همه در شهرت جهانی فرش بیرجند همت گماشت. بهنحوی که قالیهای مرغوب وی تا مدتها بهعنوان بافتههای بیرجند شناخته نمی شد. ویژگیهای فرش بیرجند نظیر تمام فرشهای خوب دیگر ایرانی، استفاده از جنس و رنگ خوب و عمدتاً گیاهی، پشمهای محلى و بافت و ساختار عالى بوده است. نقشه متداول کارگاهی در زمانهای گذشته و تجدید حیات قالی بافی طی سالهای اواخر قرن سیزده هجری در این شهرستان، نقشه هراتی بوده است.

علاوه بر طرح فوق براساس تحقیقی که در سال ۱۳۶۸ از ۲۳۸ کارگاه قالی بافی در این شهرستان به عمل آمده است، ۲۲ عنوان نقشه متمایز از یکدیگر معرفی شدهاند که برخی از مهمترین آنها عبارتاند از: طرح ربعی سعدی، طرح كلهاسبي، طرح افشان، طرح كفساده، طرح سه گل، طرح خشتی و ... (بهنیا، ۱۳۸۱: ۴۹۷). سیسیل ادواردز می گوید: قالی بیرجند در سالهای ۱۹۳۴- ۱۹۳۸ در اوج شهرت خود بود. گرچه طرحهایی که در آن به کار می رفت تنوع چندانی نداشت ولی خوب و مرغوب بود. رنگهایی که مورد استفاده قرار می گرفت عالی بود و کار بافندگی با مهارت انجام می گرفت. این قالی ها دارای زیبایی و ظرافتی بودند که جز بهترین نوع قالی مشهد، سایر قالیهای این خطه فاقد آنها بودند، ولى بازارهاى اروپا قالى بيرجند را به قالی مشهد ترجیح می دادند (ادوار دز، ۱۳۶۸: ۱۹۷).

#### تاریخچه و پیشینه طرح خشتی بیرجند

قدیمی ترین طرحهایی که در بیرجند بافته می شدند و تاحد زیادی به خشتی نزدیک بودند باعنوان «قابی» شهرت داشتند. در این طرحها قابهای مربع یا مستطیل شکل در ابعاد متفاوت و بهتعداد کم در سطح فرش نقش میبستند که نقشهای آن بسیار خلوتتر از خشتیهای امروزه بوده است. در این نوع قالی هر قاب تنها یکبار بافته میشد و هرگز در سطح یک قالی مجدد تکرار نمیشد. این طرح در منطقه درخش توسط آقای زهرایی و حاج آقا کامیابی بافته میشده است. بهمرور زمان با بیشترشدن روابط تجاری با قم و مشاهده طرحهای قابی (خشتی) ظریفتر در آن شهر طراحان و تاجران فرش بیرجند به این طرحها روى آوردندا. بهاعتقاد برخى، ازآنجايي كه قالى بيرجند تحت تأثیر کرمان و مشهد بوده و اصولا مسیر کرمان -بيرجند يا مشهد- بيرجند را طي كرده و از اواخر دوره



تصویر۳. خشت درخت قدیم بیرجند (نگارندگان)



تصویر ۴. خشت درخت جدید بیرجند (نگارندگان)

از کنار سنگ عمود بر زمینه خشت نقش بسته است. هر شاخه از درخت شامل سه برگ است و تعدادی برگ سبز کوچک نیز در اطراف چند عدد از برگها قرار دارد. تنه درخت در قسمت شروع انحنا دارای زایده کوچکی است و دو برگ تک نیز بر تنه نقش بسته است. تغییرات این خشت تا به امروز بسیار جزئی بوده است و تنها در تعداد برگهای کوچک و تختهسنگ مشاهده میشود. در بعضی از نمونهها درخت از سمت راست خشت شروع میشود و بهصورت افشان در سمت چپ خشت بهاتمام میرسد. برگهای درخت بهرنگ آبی روشن و سفید با مغزی برگهای درخت بهرنگ آبی روشن و سفید با مغزی گلخار و دور گیر ه لاکی بافته میشوند (تصاویر ۳و ۴).

#### خشت بادام چالشتر (درخت)

خشت بادام در چالشتر از نقوش بسیار قدیمی است که امروزه در کمتر نمونهها می توان آن را مشاهده کرد. درخت بادام چالشتر از گوشه سمت راست قاب و روی زمینه خشت شروع و بهطور افشان در سطح خشت تقسیم می شود. جهت حرکت آن به سمت چپ خشت است.

c, c = c دارای سه شاخه است که شاخه پایین چهار برگ و دو شاخه بالایی درخت هرکدام سه برگ دارند. تعدادی برگ کوچک ختایی بر تنه درخت و شاخهها نقش بسته است. یک گل سه پر در پایین درخت قرار دارد با ساقه منحنی که درامتداد شاخه درخت بهسمت گوشه مقابل خمیده شده است. در چالشتر اصولاً برگهای درخت قهوهای و صورتی با مغزی سبز بافته می شوند. همیشه دور گیر تمامی نقوش در قالی خشتی چالشتر با رنگ مشکی بافته می شود (تصویر ۵).

# تطبيق خشت درخت بيرجند و بادام چالشتر

در بیرجند درخت از روی یک صخره و از سمت چپ خشت شروع می شود و به صورت افشان در سمت راست طرح حاشیه پهن ترکیبی از نقوش قاب و گل و پرنده است. حاشیههای باریک نیز با زمینه طلاییرنگ بهوسیله گلچهها یا پارهسیبهای بههم پیوسته تزیین شده که حاشیه پهن را احاطه کردهاند. این قالی اساساً «بی بی باف» است و معمولاً زیر نظر همسر و عروس خان بافته میشده و در بافتن آن الیاف مرغوب استفاده میشده است (بصام و همکاران، ۱۳۸۳: ۱۶۱). در فرهنگ ایلیاتی بی بی لقبی است که به همسر خان داده میشود. اطلاق نام بی بی بر این فرشهای مرغوب با قبول این فرض که اگر همسر خان بافنده آن بوده باشد، لذا بافت آن را نه براساس احتیاج و بافیده مرغوب با قبول سرگرمی و تفنن صورت داده و بافید به طبع در آن مواد اولیه مرغوب تری را به کار برده و بافت بهطبع در آن مواد اولیه مرغوب تری بهاتمام رسانیده است را با حوصله بیشتر و سلیقه بهتری بهاتمام رسانیده است (نصیری، ۱۳۸۲: ۱۳۸۰).

از معروف ترین قالی های چالشتر که شهرت جهانی در بازارهای فرش اروپا دارد و در همه جا آن را منسوب به چهارمحال می دانند، قالی های خشتی این منطقه است که در این خصوص آقای اریک اشنبرنر می گوید: «از میان بهترین قالی ها، قالی های باغی با طرح گل و پیچک می باشد. در قالی های دیگر زمینه با طرح های مشبک و خانه خانه که درون آنها با گل تزیین شده، عنوان بهترین قالی ها را دارند» (اشنبرنر، ۱۳۸۴: ۴۸).

## تطبيق نقوش خشتى مشترك بيرجند و چالشتر

تنوع نقوش خشتهایی که در یک تخته قالی بیرجند بافته میشود بسیار محدود و تنها نُه عدد است که بهصورت واگیره ۳×۳ خشت در سطح قالی تکرار میشود. از این نُه خشت شش خشت با خشتهای چالشتر بهلحاظ نقوش و ترکیب شباهت دارند. اکنون به بررسی هریک از این شش خشت مشترک بهصورت مجزا در مناطق نامبرده می پردازیم.

# خشت بادام (درخت) خشت درخت بیرجند (بادام)

خشت بادام در بیرجند بهنام خشت درخت معروف است. این درخت از صخرهای کوچک در گوشه سمت چپ خشت شروع میشود و بهصورت افشان تمام خشت را می پوشاند و در سمت راست، بالا و پایین خشت پراکنده می شود. گل چهار پر سهشاخهای با فاصله تقریباً دوگره

#### خشت بيد مجنون

#### خشت بيد مجنون بيرجند

تنه درخت بید مجنون بیرجند در قدیمی ترین نمونههای این نقش از یک گل هشتپر که بهصورت یک دوم نقش بسته است شروع و به یک قاب هندسی ختم می شود. در هر سمت از تنه درخت چهار شاخه با طرح هندسی (شکسته) بهصورت آویز از بالا به پایین نمایان می شود. شاخههای بید دارای برگهای هندسی هستند که بهصورت قرینه در دو طرف ساقه نقش میبندند. درابتدای سهشاخه بزرگتر برگها بهصورت تک بافته مى شوند.

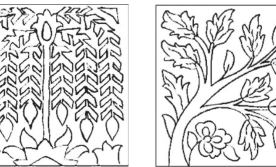
سهشاخه ابتدایی که بزرگتر هستند، در یک نقطه به پایان میرسند ولی شاخه آخر کوتاهتر است و با یک ردیف برگ کمتر بهپایان میرسد. انتهای تمام شاخهها به یک فرم اشکمانند منتهی میشود. در ابتدای خشت و دو طرف تنه بید مجنون سه برگ نقش میبندد. در گوشههای بالای خشت بهمنظور ایجاد تعادل و تقسیم فضای مثبت و منفی در هر طرف یک فرم هندسی شبیه به مثلث بافته می شود (تصویر ۶). در قالی های امروز بیرجند تنه درخت روی یک صخره قرار می گیرد. در بعضی نمونهها درخت در هر سمت سه شاخه دارد که شاخه کوچک از روی خود تنه درخت شروع می شود و دو شاخه بزرگ از روی قاب نقش میبندند. روی صخره نیز تعدادی برگ برای پرشدن فضا بافته می شود (تصویر ۷).

#### خشت بید مجنون چالشتر

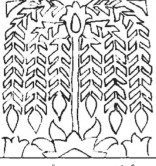
تنه درخت بید مجنون چالشتر روی خود زمینه خشت شروع و به یک گل شاهعباسی ختم می شود. بید مجنون ينج شاخه اصلى دارد كه تا زمينه خشت امتداد مي يابد.

خشت نقش میبندد، درصورتی که در چالشتر درخت بدون صخره و روی زمینه خشت در گوشه راست شروع می شود و سپس به صورت افشان در سمت چپ خشت نقش می بندد. بر هریک از سه شاخه درخت بیرجند سه برگ بزرگ کنگرهدار نقش میبندد اما در چالشتر تنها دو شاخه بالایی دارای برگ هستند و اولین شاخه درخت دارای چهار برگ كنگرهدار است. دركنار تنه درخت بادام بيرجند سه شاخه گل چهارپر بهصورت کاملاً عمود بر زمینه خشت بافته می شود، در صورتی که در چالشتر تنها یک شاخه گل سه پر و درامتداد شاخههای درخت از سمت راست مایل بهسمت چپ خشت روی زمینه بافته می شود. در خشت درخت بیرجند تعدادی برگ ختایی کوچک در اطراف تعدادی از برگهای بزرگ درخت بافته میشود، درصورتی که در چالشتر این برگهای کوچک اصولاً روی تنه درخت یا شاخههای آن بافته میشود. تعداد این برگها نیز در هریک از مناطق نام برده برحسب سليقه طراح و بافنده كموزياد بافته می شود. در یک آنالیز هندسی تمام برگهای خشت درخت بیرجند در فرم مثلث طراحی شدهاند درصورتی که برگهای خشت بادام چالشتر در فرم لوزی نقش بستهاند. گل پایین خشت درخت بیرجند در آنالیز مانند یک

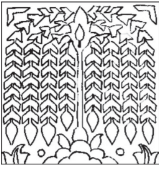
شاخه خشک عمود بر زمینه بهنظر میرسد که دو زائده خشک و شکننده نیز در دو سمت چپ و راست خود دارد، درصورتی که گل پایین خشت بادام چالشتر حتی در حالت آنالیز خود نیز دارای طراوت و زندگی است و بهصورت یک ساقه منحنی مشاهده میشود، نیز زائده ساقه و برگ روی گل دارای فرم منحنی است. در خشت بیرجند یک برگ عمود بر زمینه قرار دارد که در آنالیز، فرم یک خط را شامل می شود اما در خشت بادام چالشتر این برگ طراحی نمى شود (جدول ١، الف).



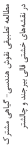
تصویر ۵. خشت درخت بادام چالشتر (نگارندگان)



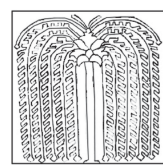
تصویر ۶. خشت بید مجنون قدیم بیرجند (نگارندگان)



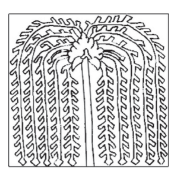
تصویر ۷. خشت بید مجنون جدید بیرجند (نگارندگان)



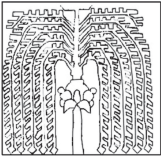
۲.



تصویر ۸. خشت بید مجنون تکبرگ چالشتر (نگارندگان)



تصویر ۹. خشت بید مجنون تکبرگ و دوبرگ چالشتر (نگارندگان)



تصوير ١٠. خشت بيد مجنون چالشتر كه شاخه ها از تنه درخت شروع میشود (نگارندگان)

تمام پنج شاخه بید مجنون چالشتر در یک نقطه توسط یک لوزی کوچک که به «نظربند» معروف است بهپایان میرسند. در بعضی نمونهها دو یا سه شاخه فرعی بدون برگ نیز بالاتر از شاخههای اصلی بافته می شود که تنها بهصورت شاخههای تازهروییده بر درخت جلوه می کنند. شاخههای بید مجنون چالشتر تنها در یک طرف برگ دارند و دارای فضای مثبت و منفی یکسان از بالا به پایین و بهصورت رفتوبرگشت هستند (تصویر۸). در بعضی نمونهها ممکن است شاخههای کوچک دو برگ قرینه داشته باشند (تصویر ۹). در تعدادی دیگر از نمونهها تنه درخت بعد از گل شاهعباسی هم ادامه می یابد و به خط بالایی خشت ختم می شود. در این نمونه تمامی شاخهها روی این تنه ثانویه نقش میبندند (تصویر ۱۰).

## تطبیق خشت بید مجنون بیرجند و چالشتر

ساقه خشت بید مجنون بیرجند اصولا روی یک تختهسنگ نقش میبندد و با نقش هندسیمانند کنگرهای سادهشده بهپایان میرسد، درصورتی که در چالشتر ساقه بید مجنون روی خط زمینه نقش میبندد و به یک گل شاهعباسی ختم میشود.

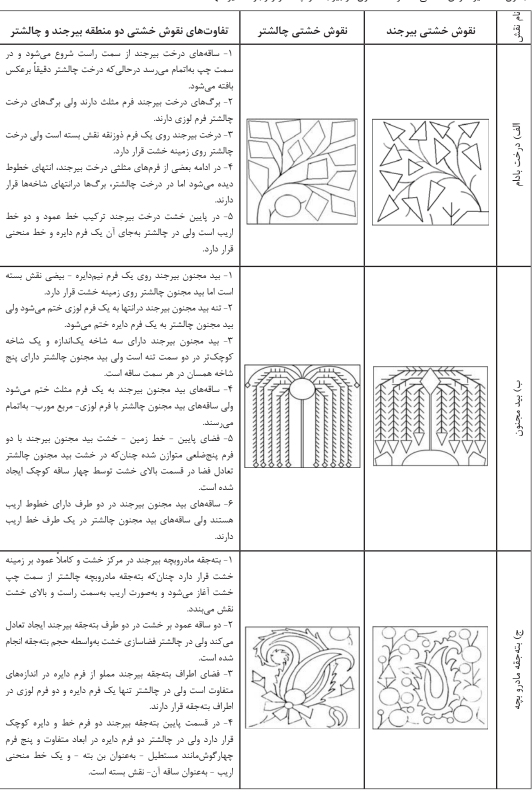
خشت بید مجنون بیرجند علاوه بر درخت بید مجنون و صخره (تختهسنگ) دارای چند برگ در سمت چپ و راست پایین زمینه خشت و دو نقش هندسی برای پرشدن فضای گوشههای بالایی خشت است. شاخههای بید مجنون بیرجند اصولا چهار عدد هستند ولی در چالشتر این درخت پنج شاخه دارد. در بیرجند سه شاخه بزرگ یکاندازه بافته میشود و از داخل قاب هندسی که درانتهای ساقه بید قرار دارد، آویزان می شود. شروع شاخه کوچک از روی تنه درخت و ارتفاع آن نیز کمتر از سه

شاخه دیگر است ولی در خشت بید مجنون چالشتر تمام شاخهها از داخل نقش گل شاهعباسی که درانتهای تنه نقش بسته است، بافته می شوند و همه روی خط زمینه خشت به پایان می رسند. ارتفاع در خت بید مجنون چالشتر بیشتر از بید مجنون بیرجند است و تمامی شاخههای آن در قسمت عمود شاخه تا به پایین یازده برگ دارند ولی در بیرجند تعداد برگهای هیچیک از شاخهها به یک نسبت نیست و عموماً به تعداد شش، پنج و چهار متغیر هستند. نقش نظربند درانتهای هر شاخه بید مجنون بیرجند شبیه به نقش یک اشک هندسی بافته می شود ولی در چالشتر همیشه بهصورت یک لوزی کوچک است که در آنالیز هندسی نظربندهای بیرجند فرم مثلث دارند ولی نظربندهای چالشتر فرم لوزی خود را حفظ کردهاند. فرم قاب انتهای ساقه درخت بید مجنون بیرجند لوزی است ولی در چالشتر فرم دایره دارد (جدول ۱، ب).

# خشت بتهجقه

#### خشت بتهجقه بيرجند

این خشت در بیرجند شامل نقش بتهجقهای تک با نقوش ختایی دراطراف است که روی پایهای بهصورت برگ سهپر از ابتدای خشت ادامه میابد. فضای داخل بتهجقه با ساقه ختایی عمودی که بهترتیب شامل یک جفت برگ کوچک، یک گل هشتپر و یک جفت برگ و غنچه کوچک که درنهایت به یک برگ بسیار کوچک ختم می شود پر شده است. در دو طرف نقش بته جقه دو ساقه ختایی به صورت تقریباً قرینه از مرکز یک جفت برگ شروع می شود و به ترتیب شامل سه گل هشتیر، یک گل سهپر و چهار تا پنج غنچه است که با تعدادی برگ پر شده است. در طرحهای جدید این نقوش ختایی از یک



برگ شروع میشوند. تعداد غنچهها هم با گلها برابر بافته می شود. ابتدا سه گل ختایی هشت پر و در وسط ساقه یک غنچه سهپر بافته می شود و درنهایت با چهار غنچه بهاتمام میرسد (تصویر ۱۱).

بته جقه های امروز بیر جند به صورت بته مادروبچه بافته می شوند. جهت بافت بته جقه به صورت برگ شعلهای تزیین شده است. اصولاً یک بته جقه ساده و چند دایره داخل بته مادر بافته میشود. بته بچه نیز بسیار کوچک است که از مرکز بته مادر درجهت مخالف حرکت کرده است و داخل آن طرح یک بته کوچکتر برای تزیین بافته می شود (تصویر ۱۲). در چند نمونه بته جقه از درون یک جفت برگ از سطح زمینه خشت شروع می شود (تصویر ۱۳).

#### خشت بتهجقه چالشتر

بتهجقه قالیهای خشتی چالشتر دو نوع هستند: بته مادروبچه

شامل دو بتهجقه با جهت مخالف که بته مادر بزرگتر و بته بچه که درون آن جای می گیرد، کوچکتر بافته می شود. این نوع بته جقه در چالشتر از یک ساقه در گوشه سمت چپ پایین خشت شروع می شود، بته مادر در گوشه سمت چپ بالایی و بتهبچه در سمت راست خشت بهاتمام

مى رسد. خطوط محيطى تشكيل دهنده بتهجقه بهصورت کنگرههای برگ شعلهای است. در چالشتر بته جقه مادروبچه از زیر یک گلبرگ مو بهصورت یکدوم و یک غنچه سهپر که روی ساقه قرار دارد شروع می شود. قسمت بالایی فضای داخل بته مادر توسط نقوش دایره یا لوزی تزیین می شود. فضای خالی اطراف بته جقه با سه غنچه و یک گل پنج پر و برگ که در گوشه سمت راست بالای خشت بافته می شود، پر می شود (تصویر ۱۴).

تنوع این خشت در چالشتر منوط به رنگ بته جقهها، گلها، برگها و غنچههای اطراف بتهجقه آن است. گاهی نقوش ختایی را گلهای سهپر و برگهای شعلهای یک طرفه دربرمی گیرد. نکته مهم دیگر این که گاهی درانتهای بته مادر، گل هشت پر و چهاربرگ قرار دارد، نیز مرکز بتهها با ساقه سادهشدهای شامل نقوش دایره و خط تزیین می شود و گاهی نیز مرکز آنها ساده و بدون نقش تزیینی ارائه می شود و اطراف بته جقه نیز با گل هشت پر، برگ مو، برگ شعلهای کوچک، غنچه چهارپر و ... ترکیب مىشود (تصاوير ١٥ الى ١٧).

#### بتهجقه قهروآشتي چالشتر

بتهجقه قهروآشتی از گوشه سمت راست خشت توسط یک غنچه پنجیر شروع می شود. بته ها توسط برگ شعلهای





(نگارندگان)

تصوير ۱۴. خشت بتهجقه مادروبچه چالشتر (نگارندگان)



تصوير ۱۵. خشت بتهجقه مادروبچه چالشتر (نگارندگان)



تصویر ۱۳. خشت بتهجقه جدید بیرجند (نگارندگان)



تصوير ۱۶. خشت بتهجقه مادروبچه چالشتر (نگارندگان)





تصویر ۱۸. خشت بتهجقه قهر و آشتی چالشتر (نگارندگان)

تصوير ۱۷. خشت بتهجقه مادر و بچه چالشتر (نگارندگان)

تزیین شدهاند. مرکز قاب بته شامل یک گل پنج پر است، سر قاب بته قهروآشتی، یک جفت بته جقه قهروآشتی کوچک تر قرار گرفته که به گل سه پر ختم می شود و گوشه سمت چپ بالای خشت را گلهای چهار پر کوچک پر کرده است. فضای انتهایی قاب بته قهروآشتی بزرگ با دو ساقه ختایی به صورت قرینه شامل غنچه سه پر در مرکز، بته مادروبچه و یک غنچه پنج پر و تعدادی برگ پر شده است (تصویر ۱۸).

#### تطبيق خشت بتهجقه مادروبچه بيرجند و چالشتر

در قالیهای خشتی بیرجند، بته جقه مادروبچه در مرکز قاب و بهصورت عمود بر زمینه قاب خشتی نقش می بندد و در بعضی موارد توسط دو برگ به زمینه خشت وصل می شود درصورتی که در چالشتر این نقش با یک ساقه از گوشه چپ قاب و از داخل یک گلبرگ مویی و غنچه سه پر شروع می شود و فضای خشت را پر می کند. نقش بته جقه بیر جند به صورت کامل بافته می شود چنان که در چالشتر قسمت شروع بته مادر زیر گل و بته بچه نیز در زیر غنچه قرار گرفته است.

در بیرجند نقش تزیینی بهصورت چند دایره زیر بته بچه قرار میگیرد و یک نقش برگ نیز بر بالای بتهبچه، یعنی در دل بته مادر بافته میشود درصورتی که نقش تزیینی در بته مادروبچه چالشتر تنها دو نقش دایره در قسمت داخلی بته مادر است. بته بچه در بیرجند توسط یک نقش بته کوچکتر و ساده پر میشود ولی در چالشتر توسط یک بتهجقه ساده که گویی از داخل نقشی شبیه به کاسبرگ روئیده پر میشود. انتهای بته مادروبچه بیرجند در همان مرکز قاب خشت است درصورتی که در چالشتر بهدلیل کشیدگی و بزرگی این نقش، انتهای بته مادر در و سمت چپ بالایی قاب و چسبیده به خطوط بالایی و سمت چپ قاب است و بتهبچه نیز تا نزدیک خط سمت راست قاب بافته می شود.

بهطور کلی، اندازه بتهجقه بیرجند کوچک و باریک است ولی بته جقه چالشتر طول و عرض زیادی دارد که همین امر باعث خمیدگی بیشتر سر بته مادروبچه شده است در صورتی که در بیر جند این خمید گی بسیار کم است. در بیرجند فضای اطراف بتهجقه خالی است و با دو ساقه ختایی پرگلوبرگ که در سمت چپ و راست قاب بافته می شود و تا بالای قاب ادامه می یابد، پر می شود به شکلی که گویی بته جقه بر زمینهای از گلوبرگ نقش بسته است ولى فضاى اطراف بته مادروبچه چالشتر توسط خود نقش پر می شود و تنها یک گل چهارپر کوچک با یک برگ در گوشه سمت راست بالای خشت بافته می شود و در گوشه سمت راست پایین خشت نقش بتهجقه که روی گل برگ مو بافته میشود، توسط یک ساقه از بته مادروبچه شروع می شود و رو به گوشه پایین قاب بهاتمام می رسد. در بيرجند همين يكنوع بتهجقه بافته مىشود درصورتىكه در چالشتر بتهجقه قهروآشتی، بتهجقه تک روی زمینه گل و ... نیز بافته می شود. براساس آنالیز هندسی بته جقه بیرجند در فضایی مملو از خط و دایره قرار گرفته است درحالی که دراطراف بتهجقههای چالشتر فقط تعداد کمی دایره، مثلث و حتی لوزی مشاهده می شود (جدول ۱، ب).

# خشت محرابی (ستون) خشت محرابی (ستون) بیرجند

قدیمی ترین نوع خشت محرابی بیر جند با زمینه سفید و محراب قهوهای بافته شده است. در نمونههای قدیمی یک غنچه چهارپر کوچک درابتدای گوشههای طاق محراب قرار دارد و درانتهای ساقه آن یک غنچه سهپر است که انتهای ساقه با نقوش دایره بهاتمام رسیده است. داخل محراب و در مرکز آن یک قندون ٔ روی گل هشت پر قرار دارد که بهصورت نیمه نقش بسته، یک غنچه سهپر داخل گلدان قرار گرفته است و سر گلدان تعداد هفت تا هشت برگ قرار دارد که درون آنها پنج گل هشت و دوازدهپر نقش بسته است. این گلها از پایین به بالا از کوچک به بزرگ هستند. در دو طرف گلدان سه شاخه غنچه سهپر قرار دارد که غنچه وسط بزرگتر است و ساقه عمود دارد و ساقه کنار بهسمت گوشهها زاویهدار و شکسته است. در هر طرف این سه ساقه دوبرگ بر زمینه خشت نقش بسته است، در بعضی موارد ساقه از درون دو برگ چسبیده به یکدیگر نقش می بندد. در نمونه های جدید گلدان کمی باریکتر شده است، غنچههای اطراف بر یک ساقه نقش میبندند، برگهای اطراف آنها حذف میشود و غنچه سهپر روی محراب نیز به برگ ختم می شود (تصویر ۱۹).

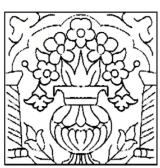
74



تصویر ۱۹. خشت محرابی فاقد ستون بیرجند (نگارندگان)



(نگارندگان)



تصویر ۲۱. خشت محرابی ستون دار بیرجند (نگارندگان)

در نمونههای جدیدتر گلدان کاملاً فرم طبیعی پیدا کرده است و روی زمینه خشت قرار می گیرد. تعداد برگهای لبه گلدان کمتر شده است و تنها سه برگ بافته می شود. تمامی گلهای داخل گلدان نیز از نوع پنجپر بافته می شوند و فاصله آنها نیز از یکدیگر کمتر است. بعد از آخرین شاخه گل با یک فرم تزیینی شبیه به کاسبرگ نقش داخل گلدان تمام میشود. زیر پایه گلدان یک غنچه بزرگ سهپر بهسمت بیرون نقش بسته است (تصویر ۲۰). در یک نمونه نادر نیز محراب روی پایههایی بهنام ستون شكل گرفته است كه داخل طاق محراب بهدليل كمشدن فضا فقط یک سر بند کوچک اسلیمی بافته میشود. این طرح بهندرت بافته شده است (تصویر ۲۱).

#### خشت ستون (محرابی) چالشتر

خشت محرابی در چالشتر بهنام خشت ستون معروف است. در حال حاضر چالشتر تقریبا دارای چهار نوع ستون است که بهطور عمده توسط بافندگان بافته میشود. خشتهای ستون چالشتر بهطور عمده از نقش محراب که روی یک پایه قرار دارد تشکیل شده است و معمولا در داخل محراب یک نقش گلدان گل بافته می شود. در بعضی موارد به جای گلدان نقش قاب اسلیمی ساده یا یک گل بزرگ قرار می گیرد.

تنوع خشتهای محراب چالشتر بهشرح ذیل است:

#### خشت محرابي دوستونه

در تعدادی از خشتهای محرابی چالشتر، محراب روی دو پایه که به صورت نیمه بافته می شوند، نقش می بندد. در مركز اين خشت نقش گل يا قاب اسليمي قرار مي گيرد. اگر قاب اسلیمی بافته شود، زیر آن یک پایه دیگر بهنام ستون قرار می گیرد و در مرکز گل شاه عباسی بافته می شود. سر آن نیز یک غنچه پنجپر قرار می گیرد. در دو طرف این قاب دو ستون کوتاه قرار دارد که ارتفاع آنها تا زیر

اسلیمیهای قاب است و دو برگ بزرگ و دو برگ کوچک ختایی از درون قاب بهسمت بیرون قاب نقش بسته است. پایههای محراب بهصورت نقش هندسی که با خطوط اریب ایجادشده تزیین و به دو رنگ متضاد بافته می شود. لبه محراب اصولا با نقش برگ شعله نقش میبندد. روی پایه قاب اسلیمی یک گل سهپر بافته می شود. در هر گوشه طاق محراب یک غنچه بهصورت نیمه قرار دارد. داخل قاب محراب در بعضی موارد یک چهارم گل بافته می شود که در دو طرف آن یک غنچه بهصورت نیمه بافته میشود. روی غنچه سربند نیز یک غنچه کوچک قرار می گیرد (تصاویر ۲۲ و ۲۳).

#### خشت محرابي فاقد ستون

خشت محرابی بدون ستون اصولاً با نقش یک غنچه و برگ به زمینه خشت وصل می شود. در هر گوشه محراب یکچهارم نقش گل هشت پر بزرگ بافته می شود که در دو طرف آن دو غنچه بهصورت نیمه قرار می گیرد. درانتهای قاب محراب طرح یک غنچه بهصورت یک دوم بافته می شود. در مرکز این خشت و روی زمینه نقش یک گل بزرگ معروف به «بتهخربزه» بافته می شود که یک برگ سهتایی در پایین آن قرار دارد و یک برگ شعله در دو طرف بالای آن، و سر آن دو برگ و یک غنچه نقش بسته است (تصویر ۲۴).

#### خشت محرابی چهارستون

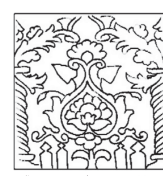
نوع دیگری از نقش محرابی در قالی چالشتر دارای چهار ستون کاملا ساده و باریک است. دو پایه مرکزی بهصورت کامل بافته میشود ولی دو پای کنار محراب که به خطوط عمودی قاب خشت متصل هستند، بهصورت یک دوم بافته می شوند. هریک از این دو ستون دارای یک سرستون چهارگوش بسیار ساده هستند. پایههای مرکزی



تصویر ۲۴. خشت محرابی فاقد ستون چالشتر (نگارندگان)



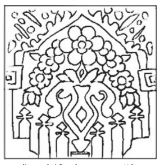
تصویر ۲۳. خشت محرابی دو ستون چالشتر (نگارندگان)



تصویر ۲۲. خشت محرابی دو ستون چالشت (نگارندگان)



تصویر ۲۵. خشت محرابی چهار ستون چالشتر (نگارندگان)



تصویر ۲۶. خشت محرابی گلدانی چالشتر (نگارندگان)



تصویر ۲۷. خشت محرابی گلدانی چالشتر (نگارندگان)

فضای داخلی محراب را به سه قسمت تقسیم می کنند که قسمت مرکزی بزرگ تر از دو قسمت کنار است. در فضای مرکزی نقشی شبیه به گلدان ساده بافته می شود که داخل آن نقش گل چهار پر بافته می شود. بر لبه گلدان یک نقش گل سه پر کوچک قرار دارد که روی آن یک گل شبیه به شاه عباسی بافته می شود و در دو طرف آن یک غنچه نقش می بندد. در دو فضای کنار تنها یک گل چهار پر بافته می شود.

در این خشت محراب کاملا ساده بافته می شود و در قسمت پایین آن تنها یک نقش بته جقه مادروبچه بسیار ساده بافته می شود. در بعضی نمونه ها از داخل گلدان دو شاخه شبیه به شاخه بید به صورت آویز بافته می شود و سه نقش گل چهار پر یا لوزی در اطراف آن قرار می گیرد (تصویر ۲۵).

#### محراب گلدانی

در این خشت قالی چالشتر، محراب توسط دو ستون بسیار ساده بر زمینه قاب خشتی بافته می شود. در قسمت مرکزی خشت نقش یک گلدان دسته دار که قسمت پایین آن شبیه مثلث است، بافته می شود. گلدان فرمی شبیه به لوزی دارد و روی آن نیز نقشی تزیینی شبیه لوزی

بافته می شود. بر لبه گلدان چهار برگ که در مرکز آنها یک نقش لوزی به عنوان پایه بافته می شود، نقش بسته است. یک گل شش پر بزرگ روی پایه لوزی مذکور نقش می بندد و در هر قسمت آن سه گل چهار پر کوچک درامتداد یکدیگر و روی هم قرار می گیرند که درانتها با یک غنچه سه پر تمام می شوند.

در قسمت پایین خشت و دو طرف گلدان سه ستون با سه ارتفاع متفاوت بافته میشود. هرچه این ستونها از گلدان فاصله می گیرند، با ارتفاع بیشتری بافته میشوند. این خشت محراب با لبههای کنگرهدار بافته میشود و داخل آن با نقوش کوچک دایره و خط تزیین میشود (تصویر ۲۶).

در نمونه تغییریافته این طرح، محراب با نقوش اسپیرال تزیین و خود محراب نیز با کنگرههای بسیار ساده بافته می شود. دو گل چهار پر بهجای سه گل کوچک در گلدان بافته می شود، بهجای نقش لوزی برای پایه گل از یک طرح بزرگ استفاده می شود و سر غنچه ها نیز یک برگ قرار می گیرد (تصویر ۲۷).

#### تطبیق خشت محرابی بیرجند و ستون چالشتر

در بیرجند امروزه دو نوع خشت محرابی بافته می شود. در یک نوع آن محراب پایههایی بهنام ستون دارد و در نوع دیگر محراب فاقد ستون است و با یک سرترنج بهاتمام میرسد ولی در چالشتر بیش از چهار نوع محراب بافته می شود که تنها دو نوع آن به خشتهای محرابی بیرجند نزدیکاند.

# تطبیق خشت محرابی فاقد ستون بیرجند و چالشتر

در این نوع خشت در بیرجند، محراب با سرترنجی که نقش پایه محراب را ایفا می کند، بهاتمام می رسد ولی در خشت چالشتر محراب با غنچه و برگی که نقش پایه را دارند تمام می شود. فضای سطح محراب در بیرجند به طور قرینه با یک ساقه ختایی که از پایه محراب شروع می شود و تا بالای محراب ادامه می یابد، پر می شود. پایه این ساقه ختایی ابتدا با یک گل چهار پر و برگ شروع و در وسط ساقه با یک فرم دایره تزیین می شود، درانتها نیز با یک گل سمه پر و برگ به پایان می رسد. در حالی که در چالشتر فضای سطح محراب به صورت قرینه در گوشه محراب توسط یک گل هشت پر که به صورت یک چهارم بافته شده و دو سمت آن یکی در جهت پایین محراب و دیگری در جهت بالای محراب یک دوم طرح یک غنچه بافته شده است و پر می شود. در قسمت انتهای قاب محراب نیز مجدداً فضا توسط یک دوم طرح یک غنچه پر می شود.

فضای داخل محراب در بیرجند توسط یک گلدان که گاهی باریک است و گاهی کاملاً فرم طبیعی یک دایره را دارد پر می شود. روی دهانه این گلدانها اصولاً پنج یا سه برگ بافته می شود و از داخل برگها پنج ساقه گل نقش می بندد که سر هر ساقه یک گل چهار پر بافته می شود. روی هریک از گلها ابتدا نیز یک برگ بافته می شود در صورتی که در چالشتر، فضای داخل این نوع محراب توسط یک گل بسیار بزرگ که به بته خربزه معروف است توسط سه غنچه که گاهی از داخل دو برگ نقش می بندند پر می شود ولی در چالشتر فضای بایین گل توسط خود توسط سه غنچه که گاهی از داخل دو برگ نقش می بندند پر می شود ولی در چالشتر فضای بالای آن به طور قرینه نقش گل پر شده است و تنها فضای بالای آن به طور قرینه توسط یک برگ شعله پر می شود. در قسمت سر گل یعنی مرکز بالای خشت نیز دو برگ و یک غنچه جهت پرشدن فضا بافته می شود.

در طرح هندسی شده خشت هردو منطقه، تمام فضای خشت محرابی بیرجند با فرمهای دایره در اندازههای

متفاوت پر می شود. در حالی که در خشت ستون چالشتر تنها یک فرم نیم دایره در سطح خشت بافته می شود. در خشت محراب بیر جند فضای داخلی محراب دارای فرم گلدانی منحنی و لطیف است در حالی که فضای داخل محراب خشت چالشتر با یک فرم هندسی که به انتزاع کامل می رود، پر می شود (جدول ۲، الف).

# تطبیق خشت محرابی دارای ستون بیرجند و چالشتر

در خشت محرابی ستوندار بیرجند تنها دو پایه در دو طرف محراب اضافه شده است و نقش سطح محراب نیز بهدلیل کهشدن فضای محراب به یک سربند کوچک با نقش اسلیمی در اطراف تغییر کرده است. این ستونها بهصورت خطوط اریب تزیین شده و روی پایهای که از سه قسمت مجزا تشکیل شده است، به محراب وصل میشود. طرح محراب از پنج قوس یکاندازه تشکیل شده است و دو غنچه با فرم طبیعی نیز در دو طرف گلدان بافته میشود در صورتی که در چالشتر سرستون مکعبشکل است و به ظرافت سرستون بیرجند نیست. لبههای محراب کنگرهدار است و گویی با برگ شعلهمانند تزیین شده است، سطح محراب با نقوش اسپیرال اسلیمی تزیین میشود و در مواردی نیز با نقوش ریز دایره و خط سطح را پر می کنند.

فضای داخلی محراب با گلدان لوزی شکلی پر می شود که با دو ساقه ختایی مانند بید مجنون و گل چهار پر تزیین و پر شده است. در دو طرف گلدان نیز سه ستون به صورت قرینه بافته می شود که خشت قالی بیر جند فاقد این طرح است.

در آنالیز هندسی خشت محراب بیرجند، فضای زیر گلدان با نقش سه خط و یک لوزی پر میشود، درصورتی که در خشت محراب چالشتر فضا توسط سه خط عمود بر زمینه خشت پر شده است. فضای روی گلدان در خشت بیرجند با پنج دایره بزرگ، دو دایره کوچک و دو لوزی پر میشود، درصورتی که در چالشتر فضای روی گلدان با پنج دایره در اندازههای متفاوت و دو مثلث پر شده است. محراب در خشت بیرجند با پنج نیمدایره شکل گرفته است درصورتی که محراب چالشتر با یک نیمدایره نقش بسته است. فضای گوشه قاب محراب بیرجند با نقش لوزی و خط پر میشود، درصورتی که در چالشتر توسط خطوط منحنی فضاسازی شده است (جدول ۲، ب).

جدول ۲. آنالیز نقوش خشتی مشترک متداول در بیرجند و چالشتر و وجوه تمایز آنها

| 7                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | ۴. انالیز نقوش خشتی مشتر ک متداول در بیرجند و چالشتر و وجوه تمایز انها |                  |                       |  |  |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------|------------------|-----------------------|--|--|
| تفاوتهای نقوش خشتی دو منطقه بیرجند و چالشتر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | نقوش خشتی چالشتر                                                       | نقوش خشتی بیرجند | نام نقش               |  |  |
| ۱- در خشت محرابی فاقد ستون بیرجند قاب محراب در دو طرف بهصورت متصل به یکدیگر است ولی در محرابی چالشتر قاب محراب در قسمت بالای خشت از یکدیگر جدا میشود. ۲- قاب محراب بیرجند با فرمهای دایره و بیضی که با یک خط - ساقه - به یکدیگر متصل شدهاند، فضاسازی شده است ولی در چالشتر توسط یک نیمدایره و دو فرم مثلث بهصورت یکدوم و یک فرم لوزی فضاسازی انجام شده است. ۳- فضای داخل محراب بیرجند توسط یک فرم گلدان که مملو از فرم دایره است، پر شده درصورتی که در چالشتر فضای داخل محراب توسط یک فرم گنداند که داخل محراب توسط یک فرم گنددند که داخل فضای داخل محراب توسط یک فرم گندمانند که داخل آن یک شش ضلعی قرار دارد پر شده است.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                                                                        |                  | الف) محرابي فاقد ستون |  |  |
| ۱- در خشت محرابی ستوندار بیرجند، پایهها و سرستونها بسیار باریک و در فرم مستطیل هستند ولی در چالشتر پایهها و سرستونها بسیار پهن نقش بستهاند و پایه ستونها بهصورت نیمدایره و سرستونها نیز بهصورت فرمهایی از مربع و دوزنقه هستند.  ۲- فرم قاب محراب در بیرجند از پنج نیمدایره تشکیل شده است ولی در چالشتر بهصورت یک نیمدایره که در مرکز بالای خشت قطع شده است نقش بسته، بهعبارتی ۳- مرکز خشت محرابی ستوندار بیرجند با یک فرم گلدان که کاملاً منحنی و نزدیک به فرم دایره است پر گلدان که کاملاً منحنی و نزدیک به فرم دایره است پر ۴- در گلدان باریک که در فضاسازی انجام شده است.  ۴- در گلدان بیرجند فرم پنجدایره مشاهده می شود که فضاسازی انجام شده است.  روی سه فرم مثلث خای دارد و بر پایهای مربعشکل نقش می بندد، روی سه فرم مثلث شار دارند و درانتهای آنها در هر خش یک فرم مثلث خای در چالشتر پنج فرم دایره طرف یک فرم مثلث می شود.  با اندازههای بسیار متفاوت که درانتها به یک فرم مثلث ختم شده مشاهده می شود.  ۵- در خشت محرابی ستوندار بیرجند برای پرکردن ختم شده مشاهده می شود.  استفاده می شود ولی در چالشتر سه خط عمود به زمینه فضای زیر گلدان را متعادل می کند. |                                                                        |                  | ب) محرابی ستون\$ار    |  |  |

### خشت قاب اسلیمی یا سربند

این نقش در چالشتر به همان نام ستون معروف است ولى بهدليل شباهت زياد با نقش خشت سربند اسليمي بيرجند، أن را با اين خشت تطبيق مي دهيم.

#### خشت قاب اسلیمی یا سربند اسلیمی بیرجند

نقش قاب اسلیمی بیرجند از مرکز خشت و روی زمینه آن شروع می شود و با یک غنچه پنجپر نسبتا بزرگ در بالای خشت بهاتمام میرسد. از این غنچه پنجپر یک شاخه ختایی شامل سه غنچه پنجپر کوچک و یک گل سهپر بهصورت عمود بهسمت پایین خشت نقش بسته است. یک شاخه ختایی با گل هشتپر و یک برگ روی ساقه نیز از دو طرف پایین این قاب بهسمت گوشههای پایین کادر نقش بسته است (تصویر۲۸).

در نمونههای جدید قاب با اسلیمی تزیینی ارائه می شود و فضای بالای آن قاب نیز توسط یک ساقه ختایی با سه غنچه سهپر طبیعی پر میشود. فضای پایین قاب نیز با یک گل هشت پر و یک گل سه پر کوچک پر می شود (تصویر ۲۹).

#### خشت قاب اسلیمی یا سربند اسلیمی چالشتر (ستون)

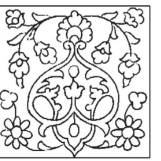
قاب اسلیمی چالشتر دارای پایهای شبیه درخت است که دو برگ بهصورت قرینه بر آن نقش بسته است. داخل قاب یک غنچه پنجپر بزرگ با برگ ساده و گل تزیینشده قرار دارد. این قاب در قسمت بالای خشت با یک غنچه تمام می شود. زمینه خشت با یک ساقه ختایی حاوی چهار غنچه و یک گل شعله پر می شود.

روی پایه قاب نیز دو نقش غنچه قرار دارد. در امتداد آنها نقش سه ستون در هر قسمت قاب اسليمي بافته می شود. درانتهای بالایی قاب اسلیمی نیز یک غنچه با سه برگ قرار دارد (تصویر ۳۰). در بعضی نمونهها تمام فضای اطراف قاب با برگ مو و غنچههای شعله تزیین می شود (تصویر ۳۱).

#### تطبیق خشت قاب اسلیمی بیرجند و چالشتر

نقش قاب اسلیمی بیرجند از روی خود زمینه خشت شروع و با یک غنچه پنجپر بزرگ در بالای خشت تمام می شود. در صورتی که این نقش در چالشتر روی پایهای ستونمانند بافته می شود و انتهای آن با یک غنچه ساده بهپایان میرسد. در اکثر نمونههای بررسیشده بیرجند

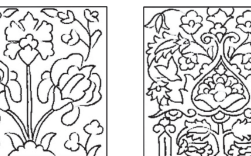
(نگارندگان)



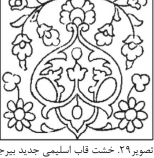
تصویر ۲۹. خشت قاب اسلیمی جدید بیرجند (نگارندگان)

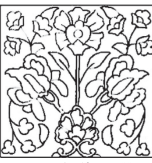


نصویر ۲۸. خشت قاب اسلیمی قدیم بیرجند (نگارندگان)



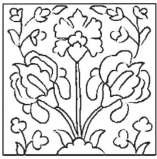
تصویر ۳۱. خشت قاب اسلیمی با تزیین برگ مو چالشتر (نگارندگان)





تصویر ۳۰. خشت قاب اسلیمی چالشتر

تصویر ۳۳. خشت گل پیاز جدید بیرجند (نگارندگان)



(نگارندگان)



تصویر ۳۵. خشت گل پیاز چالشتر (نگارندگان)



تصویر ۳۴. خشت گل پیاز چالشتر (نگارندگان)



هر گل پیاز یک شاخه بهسمت گوشههای خشت نقش بسته است که هریک سه غنچه سهپر دارد. پایین خشت در دو سمت صخره یک ساقه باریک که دوشاخه شده و هریک دارای یک غنچه سهیر هندسی است، نقش می بندد (تصویر ۳۲).

(نگارندگان)

تصویر ۳۶. خشت گل پیاز چالشتر

در خشتهای امروزی بیرجند دربعضی موارد بهجای صخره یک غنچه پنجپر وجود دارد که ساقه گلها روی آن قرار می گیرد. همچنین بهجای دو غنچه پایین خشت، یک شاخه از هر گل پیاز بهسمت پایین حرکت میکند و بعد از تقسیم به سه شاخه به گلهای سهپر منتهی میشود. روی ساقه وسط (ساقه غنچه پنجپر) دو برگ ساده بافته مي شود (تصوير ٣٣).

#### خشت پیاز چالشتر

در چالشتر این خشت بهدلیل چهار برگ کشیده و بزرگی که در پایین طرح قرار دارد به این نام معروف شده است. گل پیاز در خشتهای چالشتر از درون چهار برگ بزرگ که در مرکز خشت و روی خط زمینه آن قرار دارد شروع مىشود.

گل پیاز دارای یک ساقه اصلی است که ساقه دو گل پیاز اطراف، از آن منشعب میشود یک گل پیاز بدون ساقه نیز روی اولین برگ سمت چپ خشت بافته می شود که برای پرشدن فضا در این قسمت، شاخهای متشکل از چند گل و برگ از برگ پیاز شروع می شود و به سمت پایین خشت ادامه می یابد (تصویر ۳۴).

در نوع دیگری از این خشت برای پرشدن فضای بالای آن، یک شاخه افقی که مملو از گلهای چندپر و غنچه است، بافته می شود (تصویر ۳۵). در بعضی موارد نیز به دلیل کمبودن فضا در یک خشت ممکن است بافنده بهاختیار خود این شاخه ختایی را حذف کند (تصویر ۳۶).

فضای داخلی قاب اسلیمی با ترکیب اسلیمیهای درون آن پر میشود درصورتی که در چالشتر اسلیمی تنها تشکیل یک قاب می دهد و فضای داخل آن توسط یک غنچه پنجپر بزرگ و یک برگ ساده پر می شود. فضای پایین قاب اسلیمی بیرجند توسط یک ساقه ختایی متشکل از یک برگ کوچک درابتدای ساقه و یک گل چهار پر که درانتها به یک برگ ختم می شود و از خود قاب انشعاب یافته است، پر می شود در صورتی که فضای پایین قاب اسلیمی چالشتر با سه ستون عمود بر زمینه خشت پر میشود. در آنالیز هندسی فضای اطراف قاب اسلیمی بیرجند با سه فرم دایره در اندازههای متفاوت و دو مثلث پر میشود درصورتی که در چالشتر فضا توسط پنج دایره و سه خط عمود بر زمینه خشت پر شده است.

فضای داخل قاب اسلیمی بیرجند تنها دارای یک فرم دایره در پایین و یک فرم دایره و لوزی در مرکز بالای قاب است درصورتی که در چالشتر فضا در قسمت مرکز قاب توسط یک فرم مثلث و یک نیمدایره که روی آن قرار دارد پر میشود. انتهای قاب اسلیمی بیرجند به یک فرم دایره ختم میشود، درصورتی که در چالشتر قاب اسلیمی با یک فرم لوزی بهانتها میرسد. قاب اسلیمی بیرجند در یک فرم لوزی قرار می گیرد اما این قاب در چالشتر در فرم مثلث جای دارد (جدول ۳، الف).

# خشت پیاز خشت پیاز بیرجند

در نمونههای قدیمی بیرجند این خشت سه شاخه دارد که از روی یک صخره و در مرکز خشت بافته می شود. دو شاخه سمت چپ و راست دارای گل پیاز است و شاخه وسط که بلندتر است و تا انتهای خشت بافته می شود، یک غنچه پنجپر بزرگ دارد. برای پرشدن فضا از انتهای

٣.

# جدول ۳. آنالیز نقوش خشتی مشترک متداول در بیرجند و چالشتر و وجوه تمایز آنها

|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ، در بیرجند و چنستر و وجوه نمای | , , , , , , , , , , , , , , , , , , , , |                 |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------|-----------------------------------------|-----------------|
| تفاوتهای نقوش خشتی دو منطقه بیرجند و چالشتر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | نقوش خشتی چالشتر                | نقوش خشتى بيرجند                        | نام نقش         |
| ا - در خشت قاب اسلیمی بیرجند فضای مرکز خشت توسط قاب اسلیمی که در فرم لوزی جای دارد پر می شود ولی در چالشتر فضاسازی توسط قاب اسلیمی انجام می شود که در فرم مثلث جای می گیرد.  ۲ - قاب اسلیمی بیرجند روی زمینه خشت جای می گیرد ولی در چالشتر قاب اسلیمی روی پایهای قرار دارد که دو فرم دایره ۳ - فضای پایین قاب اسلیمی بیرجند در هر سمت توسط یک دایره بزرگ و دو خط عمود بر آن که با یک خط منحنی به قاب وصل می شود و یک فرم دایره بسیار کوچک پر می شود، ولی در چالشتر فضای پایین قاب اسلیمی بیرجند در هر سمت توسط یک عمود بر زمینه خشت است، پر شده است.  ۴ - فضای بالایی قاب اسلیمی بیرجند در هر سمت توسط توسط خطهایی شکسته به یکدیگر متصل هستند پر می شود دو دایره بزرگ و کوچک و دو فرم مانند مربع و لوزی که توسط خطهایی شکسته به یکدیگر متصل هستند پر می شود ولی در چالشتر در هر سمت فضاسازی توسط سه دایره با انجام شده است.  یکدیگر متصل اند و یک دایره بسیار کوچک تر در گوشه خشت انجام شده است.  انجام شده است.  اسلیمی پر می شود ولی در چالشتر توسط یک مثلث و نیم دایره فضاسازی شده است.  اسلیمی پر می شود ولی در چالشتر توسط یک مثلث و نیم دایره فاب اسلیمی پر می شود ولی در چالشتر به یک فرم منحنی ختم می شود ولی قاب اسلیمی چالشتر به یک فرم منحنی ختم می شود ولی قاب اسلیمی چالشتر به یک فرم منحنی ختم می شود ولی |                                 |                                         | الف) قاب اسليمي |
| ۱- گل پیاز بیرجند به صورت دو شاخه مجزا از یکدیگر روی یک نیمدایره که بر زمینه خشت قرار دارد نقش می بندد ولی گل پیاز چالشتر به صورت سه شاخه که از یک شاخه اصلی انشعاب می گیرد، از بین چهار برگ کشیده نقش می بندد. ۲- گل پیاز بیرجند در فرم مثلث قرار دارد ولی گل پیاز چالشتر در فرم لوزی. ۳- مرکز خشت گل پیاز بیرجند با یک فرم دایره که روی یک خط عمود نقش بسته است، پر می شود ولی فضاسازی مرکز خشت گل پیاز چالشتر توسط یک فرم لوزی که روی یک خط منحنی قرار دارد انجام می شود. ۴- در دو طرف قسمت پایین خشت گل پیاز بیرجند دو دایره یکسان روی دو خط منحنی قرار دارد ولی فضاسازی قسمت کل پیاز چالشتر توسط دو دایره با اندازههای پایین خشت گل پیاز چالشتر توسط دو دایره با اندازههای متفاوت در سمت راست خشت و دو دایره و یک مثلث که روی خطی منحنی قرار دارند، در سمت چپ خشت انجام می شود. کو ضاسازی قسمت بالای خشت گل پیاز بیرجند توسط خطی منحنی با سه دایره یک اندازه در دو طرف انجام شده است ولی در چالشتر فضاسازی و تعادل توسط همان یک خط منحنی با سه دایره یک فرم دایره در سمت راست فشرم لوزی انجام می شود و تنها یک فرم دایره در سمت راست خشت قرار می گیرد.                                                                                                                                                             |                                 |                                         | ب) گل پياز      |

# تطبیق خشت پیاز بیرجند و چالشتر

ساقه گل پیاز در خشتهای بیرجند اصولاً به شکل سه شاخه مجزا روی یک صخره یا یک غنچه بافته می شود درصورتی که در خشتهای چالشتر ساقه گل پیاز همیشه بهصورت یک شاخه اصلی از درون چهار برگ کشیده بافته می شود و دو ساقه دیگر روی این ساقه اصلی بافته می شوند. در خشتهای بیرجند تنها دو گل پیاز در یک خشت بافته می شود ولی در چالشتر عموماً سه گل بافته می شود که در بعضی موارد این تعداد به چهار نیز می رسد. در خشتهای بیرجند برای پرشدن فضا اصولاً دو شاخه که از خود گل پیاز شروع می شود تعادل فضای مثبث و منفی را حفظ می کند اما در چالشتر به واسطه اندازه بزرگ

گلهای پیاز و برگهای آن، عمدتاً فضای باقی مانده توسط یک یا چند گل مجزا از یکدیگر تکمیل می شود. این گلها ممکن است از برگ یا گل پیاز شروع شوند. ساقه گلهای پیاز بیرجند به صورت هندسی و شکسته است درحالی که ساقه گلهای پیاز چالشتر کاملاً طبیعی و دارای انحنا هستند. در آنالیز هندسی، گلهای پیاز بیرجند فرم مثلث دارند و فضای خشت توسط فرمهای دایرهای بزرگ و کوچک و سه خط عمود پر می شود. درصورتی که در آنالیز خشت پیاز چالشتر، گلهای پیاز فرم لوزی دارند و تنها یک خط عمود در مرکز خشت قرار می گیرد، باقی خطوط منحنی هستند. ضمناً علاوه بر دایره، فرم بیضی خطوط منحنی هستند. ضمناً علاوه بر دایره، فرم بیضی نیز مشهود است (جدول ۳، ب).

### نتيجهگيري

در بیرجند قالیهای نقش خشتی ابتدا بسیار ساده با نقوش گلهای ختایی و چند برگ هندسی که شبیه به اسلیمی بودند بافته میشد، بهمرور زمان و با بومیشدن این قالی و احساس نیاز مردمان کویر به آب، سرسبزی و طبیعت و بهعبارتی تعصب بر نگارههای نباتی و حیوانی، خشتها سراسر به گلوبوته، درخت، حیوان و پرنده تبدیل شد. قالی خشتی بیرجند درطول ۵۰ سال گذشته بیشترین تغییرات را در رنگآمیزی داشته است، به گونهای که به ادعای بافندگان و نیز دستاندر کاران فرش منطقه، قالیهای ابتدایی این منطقه با رنگ غالب لاکی بافته میشد. با بررسیهای انجامشده درمورد دلایل این تحول رنگی میتوان گفت:

الف) هزینه بالای رنگدانه قرمزدانه و نیز دوام کم رنگهای شیمیایی باعث حذف تدریجی این رنگ از کارگاه قالی بافی بیر جند شده است.

ب) تأثیرات ذهنی منطقه از نظر جغرافیایی، انعکاس طبیعت و آبوهوای کویری در اذهان متبادر میشود به طوری که با وجود تغییرات در نقوش و تحولات طرح و رنگ در آنها، وجود رنگهای کرم، خاکی و شتری هنوز می تواند رد پای کویر را در این قالیها بهنمایش بگذارد.

درمورد تحولات نقوش بهجرأت مى توان گفت:

الف) درطول حیات قالی نقش خشتی بیرجند تحول چندانی در نوع نقوش- داخل هر خشت - بهوجود نیامده، به گونه ای که تا به امروز نام بسیاری از نقوش آن برای مردمان این دیار نیز ناشناخته مانده است.

ب) نقوش موجود در نقشه خشتی این قالی غالباً تقلیدی است و ردپای طبیعت، نقوش و تزیینات معماری چهارمحال بهسادگی در آن مشاهده میشود، چراکه مثلاً نقش معروف بید مجنون و درخت بادام که در قالی بیرجند بافته میشود درواقع انعکاسی از طبیعت چهارمحال و بختیاری در فرش این منطقه است اما این نقوش در بیرجند که واقع در منطقهای کویری و عاری از درختانی چون بادام و خصوصاً بید مجنون است - این درختان عمدتاً در نواحی پرآب میرویند - تنها می تواند الگوبرداری از قالی خشتی چهارمحال باشد.

ج) در قرن گذشته، گرایش به انتزاع و تجرید کمتر شده است. این گونه طرحها روبه طبیعت گرایی نهاده است، این گرایش به طبیعت گرایی را در فرشهای اخیر چهارمحال و بختیاری می توان مشاهده کرد (زارعی، ۱۳۸۲: ۱۶۷). به نظر می رسد که براساس موارد فوق منشأ برخی نقوش خشتی قم و تبریز نیز اساساً منسوب به چهارمحال باشد و با توسعه روابط اجتماعی و تجاری به سایر نقاط ایران و گسترش قالیبافی در این مناطق، این طرح به دیگر اماکن نیز انتقال یافته است بهعلاوه با انجام مقایسهای ساده بین نقوش دو منطقه میتوان به تفاوتهای ظاهری که در پس این نقل مکان ایجاد شده است، پی برد و در یک آنالیز ساده به اصالت نقشها و ریشه آنها دست یافت.

به طور کلی با توجه به شواهد و محدوده نقوش و تغییرات موجود در قالی خشتی بیرجند در روند استحاله و بومی شدن آن و هم چنین تنوع و توسعه چشمگیر طرحها، رنگ آمیزی و تعدد خشت در قالی چالشتر و نیز اصالتهای موجود در رابطه با منطقه و انعکاس آن در قالی چالشتر (صرف نظر از اصالت بنیان نقش خشتی)؛ قالی نقش خشتی چالشتر از قدمت، تنوع و اصالت بیشتری در مقایسه با این نوع قالی در بیرجند برخوردار است لذا در بیرجند به لحاظ بومی شدن رنگ و نقش، کلیه ویژگی های مربوط به اقلیم بر ساختار فرش هماهنگی یافته است.

### یی نوشت

۱. مصاحبه با جناب آقای کامیابی، مسئول اتحادیه فرش دستباف. بیرجند، ۱۳۸۷/۱۲/۱۴.

۲. مصاحبه با جناب آقای عبدالله احراری، پژوهشگر فرش، بیرجند، ۱۳۸۸/۱/۵.

3- Erich Aschenbrenner

۴. در اصطلاح محلی بهمعنی رنگ صورتی است.

۵. منظور، خط محیطی برگ است که رنگ برگ را از زمینه جدا می کند.

۶. برگرفته از فرم قندان که اصطلاحاً قندون نامیده میشود.

# منابع و مأخذ

- آخوندی، اردشیر و زمانی پور، بابک (۱۳۸۵). سیمای میراث فرهنگی، صنایع دستی و گردشگری استان چهارمحال و بختیاری. بختیاری.
  - آهنجیده، اسفندیار (۱۳۷۸). **چهارمحال و بختیاری و تمدن دیرینه آن**. اصفهان: مشعل.
  - ابهامپوپ، آرتور (۱۳۸۰). شاهکارهای هنر ایران. ترجمه پرویز خانلری، تهران: علمی و فرهنگی.
    - ادوار دز، سیسیل (۱۳۶۸). قالی ایران. ترجمه مهین دخت صبا، تهران: فرهنگسرا.
- اشنبرنر، اریک (۱۳۸۴). قالیها و قالیچههای شهری و روستایی ایران. ترجمه مهشید تولایی و محمدرضا نصیری، تهران: یساولی.
- بصام، سیدجلال الدین؛ فرجو، محمدحسین و ذریهزهرا، سیدامیراحمد (۱۳۸۳). رؤیای بهشت «هنر قالیبافی ایران». جلد دوم. تهران: وزارت دفاع و پشتیبانی نیروهای مسلح سازمان اتکا.
  - بهنیا، محمدرضا (۱۳۸۱). بیرجند نگین کویر. تهران: دانشگاه تهران.
  - حصوری، علی (۱۳۸۵). مبانی طراحی سنتی در ایران. چاپ دوم. تهران: چشمه.
- زارعی، محمدرضا (۱۳۸۲). نقش خشتی از پازیریک تا چهارمحال و بختیاری. مجموعهمقالات اولین سمینار ملی تحقیقات فرش دستباف. جلد دوم. تهران: مرکز تحقیقات فرش دستباف ایران.
  - ژوله، تورج (۱۳۸۱). پ**ژوهشی در فرش ایران**. تهران: یساولی.
  - صوراسرافیل، شیرین (۱۳۸۳). بر کویرهای سبز جنوب (فرش خراسان). تهران: رویداد.
    - نصیری، محمدجواد (۱۳۸۲). فرش ایران. تهران: پرنگ.
  - هانگلدیان، آرمن (۱۳۷۵). قالیهای ایرانی. ترجمه اصغر کریمی، تهران: فرهنگسرا (یساولی).
  - یساولی، جواد (۱۳۷۰). قالی و قالیچههای ایران. ترجمه مهشید تولایی و محمدرضا نصیری، تهران: یساولی.

# فلسفه هنر و زیباییشناسی عرفانی از دیدگاه مولانا (با تأکید بر مثنوی معنوی)

فاطمه كياني \* حسن بلخاري قهي \*\*

### چکیده

مثنوی معنوی، اثر مولانا جلال الدین محمد بلخی، یکی از برجسته ترین گنجینه های ادب و عرفان فارسی است که می توان به منظور شناخت مفهوم و کارکرد زیبایی و هنر به آن توجه و استناد کرد. در این مصحف شریف با طرح دقیق ترین تمثیلات و لطیف ترین تشبیهات، مهم ترین مبانی فلسفه هنر و زیبایی شناسی عرفانی تبیین شده است. این فلسفه، که شاخص ترین رکن آن،گذر از صور زیبای محسوس و انکشاف حقیقت حسن و وجود است، شالوده و بنیاد هنری را شکل می دهد که مهم ترین رسالتش پاکیزه ساختن روح از کدورت خودبینی، دوبینی و درک حقیقت وحدت وجود است؛ چنان که مثنوی مولوی، یکی از نمودهای بارز چنین رویکردی، اسطرلاب آفتاب جمال الهي مي شود و نردباني بهسوي آسمان حقايق و زيباييهاي معنوي. مسئله مورد پژوهش در این تحقیق آن است که چگونه می توان بر اساس مبانی معرفتی چون تجلی، حسن، عشق و خیال ارکان زیبایی شناسی عرفانی و فلسفه هنر اسلامی را در مثنوی معنوی بازشناخت. بر این اساس مؤلفان در نظر دارند تا با توجه به نگرش عارفانه و عاشقانه مولانا نسبت به هستی و فلسفه خلقت، آراء زیباشناسانه او را درباره هنر و مقام هنری مورد مطالعه قرار دهند. مهم ترین اهداف این مطالعه، درک میزان پیوند و تعامل ادبیات حکمی و عرفانی با آفرینشهای هنری در تمدنهای سنتی ـ ایرانی و شناخت معیارها و مبانی هنرهای اسلامی جهت اعمال نقدهای سنجیده تر و پرهیز از پیش داوری های شتابزده و سطحی است. در این جستار گرداوری مطالب بهشیوه کتابخانهای و ارائه تحقیق بهروش توصیفی و تحلیل محتوایی صورت گرفته است.

كليدواژهها: زيبايي شناسي عرفاني، فلسفه هنر اسلامي، مثنوي معنوي، تجلي، حسن.

\*\* دانشیار، دانشکده هنرهای زیبا، دانشگاه تهران.

<sup>\*</sup> كارشناسارشد صنايع دستى، مدرس دانشگاه غير انتفاعى گنجينه هنر، كرمانشاه.

### مقدمه

زیبایی از مهمترین و دشوارترین مفاهیمی است که از ديرباز در حوزه فلسفه و عرفان مورد توجه و مطالعه واقع شده و شناخت چیستی و چگونگی دریافت و درک آن در شکل گیری فلسفه هنر و آفرینشهای ادبی و هنری و همچنین مشخصههای آنها در دورهها و مکاتب مختلف نقش مهمی داشته است. درحالی که زیبایی شناسی و هنر در فلسفه غرب از جایگاه ویژه، تاریخچه مدون و سیر تحولی مشخصی برخوردار است، چنین بهنظر می رسد که در حوزه فلسفه و عرفان اسلامی دستگاه نظری منسجم و نظام مندی که موضوع مورد مطالعه آن زیبایی و هنر باشد، وجود نداشته است. این چنین قضاوت های سطحی و کممایهای از عدم شناخت صحیح مفهوم و کارکرد هنر در جامعه سنتی ناشی می شود. در چنین جامعهای هنر بهمعنای خاص که لزوماً بر نوعی از ساختن و ابداع دلالت داشته باشد، بهعنوان شاخهای مستقل مطرح نبوده است و آنچه در غرب تحت عنوان زیبایی شناسی معرفی می شود، در تمدن اسلامی نمونه و مصداقی ندارد. در حقیقت، آنچه حکما و عرفای اسلامی درباب زیبایی مطرح کرده اند، هیچگاه بهطور خاص به هنرهای صناعی معطوف نبوده است بلکه زیبایی نیز مانند سایر مفاهیم و مبانی معرفتی ایشان مبتنی بر جهانبینی خاص آنها و دربرگیرنده کلیه شئونات و ارکان حیات بشری بوده که هنر و آثار هنری تجلی و ظهور خلاقانه آن در بستر فعالیت های فردی و اجتماعی است. به دیگر سخن، در حکمت و عرفان اسلامی زیبایی بیشتر جنبه وجودشناسی داشته و از شأنی عینی برخوردار است؛ تاآنجاکه در عرفان «بحث از زیبایی، بحث از وجود و موجودات است... [زیرا در این نظرگاه] زیبایی ظهور وجود و حقیقت است» (یازوکی، ۱۳۸۴: ۲۵). بهاین ترتیب در دستگاه نظری متفکران اسلامی، بهویژه عرفای قائل به وحدت وجود، هستی شناسی زیبایی و هنر جایگزین چیستیشناسی آنها میشود. بهاین سبب درک مفهوم و غایت زیبایی شناسی و فلسفه هنر اسلامی وابسته به شناخت دیدگاه خاص آنها نسبت به وجود، عالم و آدم است؛ بنابراین، بهرغم تصور و پیشداوری نخست می توان با تأمل در گنجینه عظیم ادب و عرفان فارسی و براساس مبانی معرفتی چون تجلی، حُسن، عشق و خيال به فلسفه هنر و زيبايي شناسي اسلامي دست يافت. یکی از برجسته ترین متون ادبی و عرفانی که می توان برای شناخت حقیقت زیبایی و هنر به آن رجوع کرد، مثنوی

معنوی است. لیکن در چنین پژوهشی باید درنظر داشت که مولانا بههیچوجه بهعنوان نظریهپرداز در عرفان اسلامی شناخته نشده است. عرفان او مبتنی بر عشق، شور، ابتهاج و زیبابینی بوده و طریقتی عملی است نه عرفانی نظری. در منظومه معرفتی او آنچه اصالت دارد، تجربه درونی سالک از وجود و زیبایی است و مهم ترین و کلیدی ترین شکل بیان این تجربه و معرفت شهودی نیز قصه و تمثیل است.

### ييشينه تحقيق

تحقیق و پژوهش در مبانی نظری و زیرساختهای فلسفی هنرهای اسلامی و رمزگشایی صور نمادین آنها از پنجاه سال پیش توسط متفکران سنتگرایی چون هانری کُربَن '، تیتوس بورکهارت ٔ، فریتهوف شوان ٔ، رنه گنون ٔ، سیدحسین نصر و دیگران بهصورت جدی و پیگیر آغاز و در سالهای اخیر ازجانب پژوهشکدهها و مؤسسههای فرهنگی سالهای اخیر ازجانب پژوهشکدهها و مؤسسههای فرهنگی حهنری با برگزاری نشستها، همایش ها و سمینارهای علمی – پژوهشی دنبال شده است. لیکن نمونههای مطالعاتی که به تحقیق و تبیین فلسفه هنر و زیباییشناسی اسلامی در مثنوی معنوی پرداخته باشند، بسیار معدودند که از آن جمله می توان به موارد زیر اشاره کرد:

- پازوکی، شهرام(۱۳۸۲). «مقدماتی درباره مبادی عرفانی هنر و زیبایی در اسلام با اشاره به مثنوی معنوی». نشریه هنرهای زیبا. شماره ۱۵. ص ۴-۱۳. در این مقاله با استناد به مثنوی معنوی ارکان عرفانی، زیبایی و هنر در عالم اسلام بیان و به دو هنر متفاوت شعر و نقاشی اشاره شده است.

- بلخاری قهی، حسن(۱۳۸۷). عکس مهرویان، خیال عارفان. تهران: فرهنگستان هنر. در این کتاب مفهوم و ماهیت خیال در گستره حکمت و فلسفه اسلامی و بهطور خاص در آثار و آراء مولانا جلال الدین محمد بلخی در سه ساحت معرفتشناختی، کیهانشناختی و ولایت تکوینی اولیای حق مورد مطالعه قرار گرفته است.

# روش تحقيق

در این نوشتار سعی شده است زیبایی شناسی و فلسفه هنر اسلامی در اندیشه و کلام مولانا با تکیه بر مفاهیم وجودی چون حُسن، عشق و تجلی که شکل دهنده فلسفه عرفانی خلقت اند و با استناد به ابیات مثنوی معنوی بهروش توصیفی و با تجزیه و تحلیل دستاور دهای تحقیق مورد مطالعه قرار گیرد. در این راستا به جایگاه متقابل

عقل، خیال و دل در شناخت حقیقت زیبایی و درک جایگاه و کارکرد متفاوت هنر در جامعه سنتی نیز اشاره خواهد شد. این مشخصه ها پژوهش حاضر را از نمونههای پیشین ممتاز ساختهاند.

# هستی شناسی حُسن و فلسفه زیبایی از منظر مولانا جلال الدین

در متون حکمی و عرفانی اصطلاحی که معطوف و راجع به مفهوم زیبایی به کاررفته، واژه حُسن است که مهم ترین و کلیدی ترین اصطلاح در زیبایی شناسی اسلامی است. اگرچه حُسن ذاتاً قابل تعریف نیست، در اصطلاح عرفا، حقیقتی است جامع جميع كمالاتي چون نيكويي، جمال، ملاحت، ملایمت، لطافت، فروغ و روشنی، بها، بهجت و زیبایی که چون بهاطلاق باشد، حُسن ذاتی است و منتسب به حضرت حق تعالى و چون بر وجه تقيد اقامه شود، حُسن مخلوق است به صفات محسوس و معقول (گوهرین، ۱۳۶۸: ۲۱۹) و ازآنجاکه این حقیقت وابسته به وجود است، شناخت چیستی و درک مراتب آن مستلزم شناخت و پذیرش معانی و مفاهیمی چون وحدت وجود  $^{\Delta}$  و تجلی  $^{\gamma}$  است. براساس این مبانی معرفتی، حُسن در کامل ترین صورت و نخستین منزلگاه خویش حقیقتی است یگانه که همان ذات پاک حق تعالی است که از هرگونه تصور و توصیفی دور و منزه است. به عبارت دیگر، واجب الوجود، خود واجد حُسن و زیبایی مطلق است و مبدأ وجود، مبدأ حُسن و مصدر جمال و ارجمندی است:

«وَ لَسَنَسِواها لا و لاكُنَّ غيرَها

و ما إِن لَها في حُسنُها من شريكه»<sup>٧</sup> (ابن فارض، بيتا: ٧٠)

آن وجود یگانه چون به علم خویش در خود نگریست، جمله کمالات و غایت حسنات را در خود مستقر یافت. این معرفت زیباشناسانه موجب غلیان و جوشش عشق می گردد و چون تنهایی و حزن، گریبانگیر حُسن و عشق شد، آفرید تا فروغی از صورت پنهان و ناشناخته حُسن در آینه کثرات و تعینات عالم امکان جلوه گر شود و جمله عالمیان در این حُسن و محبت سهیم شوند. آن چنان که دویی و دوگانگی از میان برخیزد و حقیقت وحدت بهمدد زیبایی و عشق محقق شود. در این نظرگاه، حُسن و زیبایی همان هستی و اعطای قابلیتهای وجودی است و موهبتی برخاسته از نفخه الهی است و ازآنجاکه این نفخه یا «نفس برخاسته از نفخه الهی است و ازآنجاکه این نفخه یا «نفس الرحمن بهمعنای وجود منبسط و هستی عام و فراگیر

است» (حکمت، ۱۳۸۶: ۴۶)، خداوند با تعلق فیض وجود به هر ممکنالوجودی نیکی و زیبایی را بر او واجب ساخته است. از این منظر موجودبودن به معنای حَسن و زیبابودن است. همانطور که در حدیث نبوی میخوانیم: اِنَاللهٔ کتبالاحسان علی کلِ شیء (بورکهارت، ۱۳۹۰: ۲۲۱). به این ترتیب، اساس فلسفه خلقت در جهان بینی عرفای به این ترتیب، اساس فلسفه خلقت در جهان بینی عرفای و اسلامی به ویژه مولانا بر حُسن و محبت است و سریان و جوشش حُسن و عشق در عالم خلقت آن را جلوه گاه و مرآت حق تعالی ساخته است.

کل عالم را سبو دان ای پسر

کاو بود از علم و خوبی تابهسر

قطرهای از دجله خوبی اوست

کان نمی گنجد ز پری زیر پوست

گنج مخفی بُد ز پری چاک کرد

خاک را تابان تر از افلاک کرد

گنج مخفی بُد ز پری جوش کرد

خاک را سلطان اطلسپوش کرد (مولوی، ۱۳۸۲، د: ۱، ب: ۲۸۶۰–۲۸۶۳)

مولانا آفرینش و نگارگری الهی را فعلی زیباشناسانه و هنری میداند که سر آن در عشق نهفته است. این عشق، شور و ابتهاج مولود معرفت و آگاهی خداوند از حضورِ خود و انگیزه نگارش کتاب خلقت است؛ صِبْغَهٔ الله و مَنْ أَحْسَنُ مِنَالله و صِبْغَهٔ ...» (بقره/ ۱۳۸)^ از این منظر زیباییهای جهان اعم از زیباییهای معقول، محسوس، عشق و اشتیاق موجود میان اجزاء و ذرات عالم مشهود تنها پرتو و فروغی مختصر از حُسن، جمال و عشق الهی است و این اولین اصل از فلسفهای است که مولانا در شرح زیبایی و نیکویی در جام جهاننمای مثنوی تبیین کرده است:

# جهان هستی؛ جرعهنوش جام حُسن و عشق الهی

جرعهای برریختی ز آن خفیه جام بر زمین خاک مین کأسالکرام هست بر زلف و رخ از جرعهاش نشان خاک را شاهان همی لیسند از آن جرعه حُسن است اندر خاک گش که به صد دل روز و شب میبوسیاش جرعه خاک آمیز چون مجنون کند

38

هر کسی پیش کلوخی جامه چاک کان کلوخ از حُسن آمد جرعهناک جرعهای بر ماه و خورشید و حمل جرعهای بر عرش و کرسی و زحل جرعه گوییاش ای عجب یا کیمیا کہ ز آسیبش بود چندین بھا جـ د طلـب آسيـب او اي ذوفـنون لا يمس ذاك الا المطهرون

جرعهای بر خمر و بر نقل و ثمر جرعهای بر روی خوبان لطاف تا چـگـونه باشـد آن راواق صاف

جرعهای بر زر و بر لعل و دُرر

(مولوی، ۱۳۸۲، د: ۵، ب: ۳۷۲–۳۸۱

مولانا همه حُسن ها و تمامي لطايف، شيرينيها و حلاوت ها را اثر تجلیات جمالیه ٔ حضرت حق در لباس محسوسات مى داند و منشأ تمامى جاذبه ها و همه دل دادگی ها را عشق و محبت خداوند به خویشتن و تجلیات خود برمی شمارد:

واستانیم آن که تا داند یقین خرمن أن ماست خوبان دانهچین تا بداند کان حلل عاریه بود پرتوی بود آن ز خورشید وجود آن جمال و قدرت و فضل و هنر ز آفتاب حُسن کرد اینسو سفر

در تقریر مشابهی از ابن فارض (۵۷۶-۶۳۲ هـ.ق.)، بزرگترین سراینده شعر صوفیانه در ادبیات عرب، میخوانیم: سرٌ جَمَال عَنكَ كُلُ ملاحَه

ه ظُهَرَت في عالَمين و تَمَّت (ابنفارض، بیتا: ۵۳)

(همان: ۹۸۳–۹۸۵)

سوگند به سرّ جمالی که از تو و ذات تو به قوابل و موجودات عالم سرایت می کند که هر شیرینی و نمکینی و هر مناسبت و ملایمتی، در همه عالمیان، به نور حُسن و جمال مطلق ظاهر و تمام شده است (فرغانی، ۱۳۵۷: ۱۳۰) و چون این نور به اصل خود بازگردد، جز تاریکی و زشتی نخواهد ماند:

زان که آن حُسن زراندود آمده است ظاهرش نور اندرون دود آمده است چون رود نور و شود پیدا دخان بفسرد عشق مجازی آن زمان وارَود آن حُسن سوى اصل خود جسم ماند گنده و رسوا و بد نور مه راجع شود هم سوی ماه وارود عکسش ز دیوار سیاه پس بماند آب و گل بیآن نگار گردد آن دیـوار بیمه دیووار (مولوی، ۱۳۸۲، د: ۶، ب: ۹۷۶–۹۷۲)

بر این مبنا صور زراندود ظاهر فینفسه فاقد اعتبارند و محکوم به فنا. پس برای دریافت و درک حقیقت جمال، ارجمندی و قبول عشق و محبت الهی باید از زیبایهای مادی و عشقهای مجازی گذشت و این دومین اصل در فلسفه زيبايي شناسي مولانا محسوب مي شود:

# گذشتن از صور زیبای محسوس؛ لازمه انکشاف حقیقت حُسن و وجود

صورت ظاهر فنا گردد بدان

عالم معنى بماند جاودان

چند بازی عشق با نقش سبو

بگذر از نقش سبو رو آب جو

صورتش دیدی ز معنی غافلی

از صدف دُری گزین گر عاقلی

این صدفهای قوالب در جهان

گرچه جمله زندهاند از بحر جان

لیک اندر هر صدف نبود گهر

چشم بگشا در دل هر یک نگر

(همان، د: ۲، ب: ۱۰۲۰–۱۰۲۴)

زین قدحهای صور کم باش مست

تا نگردی بت تراش و بت پرست

از قدحهای صور بگذر مهایست

باده در جام است لیک از جام نیست

(همان، د: ۶، ب: ۳۷۰۸–۳۷۰۸)

مولانا کسانی را که درک و شناخت آنها از زیبایی محدود به صورت فناپذیر ظاهر است، چنان بتپرستانی می داند که مجذوب و مدهوش نقوش و صور زیبای جام کمال یافته و اسرار آن و حقیقت حُسن و محبت بهواسطه او بهعرصه ظهور میرسد (ابنعربی، ۱۳۸۶: ۴۱۳) و اینچنین، مولای رومی اصل سوم زیباییشناسی عرفانی را نیز مطرح می کند:

## انسان كامل؛ جلوه گاه جمال الهي

مولانا را اعتقاد بر آن است که چون آن گنجینه نهان حکم بر تجلی نمود، آدمی را مرآت ذات و مجلای صورت خویش ساخت<sup>۱۱</sup> تا بهواسطه او سلطنت و پادشاهی خود را بر جهانیان آشکار کند:

چون مراد و حکم یزدان غفور

بود در قدمت تجلی و ظهور بید و نصدی، ضد را نتوان نمود و آن شه بیمثل را ضدی نبود یس خلیفه ساخت صاحب سینهای

تا بود شاهی اش را آیینهای (مولوی، ۱۳۸۲، د: ۶، ب: ۲۱۵۱–۲۱۵۳)

آدم اسطرلاب اوصاف علوست وصف آدم مظهر آیات اوست هرچه در وی مینماید عکس اوست همچو عکس ماه اندر آب جوست (همان، ب: ۳۱۳۸–۳۱۳۹)

در این نظرگاه، انسان کامل بهجهت جامعیت و تمامیت در ظهور، عالم صغیر است دربرابر عالم کبیر و این دو عالم، قرینه و متناظر یکدیگرند. بهاین معنا که هرآنچه در عالم است در آدم نیز وجود دارد و برعکس (ابنعربی، ١٣٨٤: ١٣٦٤). بهاين اعتبار، انسان نسخه مجمل عالم خلقت است و تمامی مراتب و منازل وجودی که بهتفصیل در عالم امکان ظاهر شده، بهصورت فشرده در عالم انسانی نیز موجود است. از اینجاست که مولانا اصل هر زیبایی و جمالی را در عالم درون و دل و جان آدمی جستجو می کند نه در جهان بیرون و آنچه از صور زیبایی محسوس را که به چشم سر دیده می شود تنها خیال و تصویری می داند از باغها و بوستانهای دل که بر آب و گل جهان نقش بسته است. مولانا در شرح این مفهوم داستان صوفی ای را نقل می کند که در میان گلستان سر به زانوی مراقبت فروبرده و از ریاض حُسن ربانی سرمست شده است. در این حالت مورد سرزنش بوالفضولي واقع مي شود: جهان اند؛ غافل از آن که این سُکر و بی خودی از آن باده هستی بخشی است که در این جام ریخته شده است. بهدیگر سخن، «مبادی وجودی امور زیبا در چیزی بسیار فراتر از همه آنچه در محدوده درک و فهم دانشهای محدود به پدیدارها واقع می شود، قرار گرفته است» (شوان، ۱۳۹۰: ۳۰). حال این پرسش مطرح می شود که طریق دستیابی به این حقایق فراتر از جهان ماده چیست؟ و ظرف پذیرش صور زیبای عالم معنا کدام است؟

جلال الدین محمد، مانند حکما و عرفای پیش از خود، معتقد است که انسان علاوه بر حواس ظاهری به قوای مدر که باطنی نیز مجهز است. ۱ او حواس باطنی را حواس دل می داند که در ادراک و معرفت، منزلت و مرتبتی فزونتر از حواس ظاهر دارند و هردو عالم نظرگاه آنهاست:

مر دلم را پنج حس دیگر است

حس دل را هر دو عالم منظر است (مولوی، ۱۳۸۲، د: ۲، ب: ۳۵۵۱)

افزون بر آن، عرفا برخلاف فلاسفه و حکمای اهل کلام که عقل محدود و انحصارطلب را سلطان مطلق دیار معرفت می شناسند، تنها قلب را به دلیل وسعت و گنجایش ذاتی و تحول و دگرگونی دائمی اش قابل و پذیرنده تجلیات نامحدود و متکثر الهی و مرکز معرفت می دانند (حکمت، ۱۳۸۶ ۱۳۸۹). آن گاه که آینه دل به اکسیر عشق از زنگار تعلقات مادی پاک و مصفا گردد و به نور عنایت الهی روشن شود؛ نقش ها بیند برون از آب و خاک:

هم ببینی نقش و هم نقاش را

فرش دولت را و هم فراش را (مولوی، ۱۳۸۲، د: ۲، ب: ۷۳)

درحقیقت، «آن که به چشم ذوق در اشیاء و احوال عالم نظر می کند، ملاک قبولش تسلیم قلب است نه تصدیق عقل، و کشف و شهود و الهام و اشراق در نزد وی بیشتر مقبول است تا برهان و قیاس و استدلال» (زرین کوب، ۱۳۶۹: ۱۰۰). بهدیگر سخن، رؤیت صور نورانی حقایق تنها به مشاهده ای درونی و معرفتی قلبی در پرتو نور الهی میسر تواند بود و این محقق نخواهد شد مگر با قدمنهادن در سیر استکمالی وجود و طی کردن راه ناهموار سلوک تا رسیدن به مقام انسان کامل، که کامل ترین نسخه جلوه جمال الهی و جامع ترین مرتبه از مراتب هستی، حُسن و زیبایی است، آنچنان که عالم به وجود وی تمامیت و

هرکه را شب بینم اندر قیروان

روز بشناسم من او را بی گمان (مولوی: ۱۳۸۲-۲۸۲۰) د: ۶۰ ب: ۲۸۲۰

و هریک بر این منوال از هنر و فن خود می گفتند تا نوبت به پادشاه رسید:

گفت در ریشم بود خاصیتم

که رهانم مجرمان را از نقم مجرمان را چون به جلادان دهند

چون بجنبد ریش من ایشان رهند (همان، ب: ۲۸۳۸-۲۸۳۹)

چون پاسی از شب گذشت، دردان بهاتفاق شاه بهطرف قصر حرکت کردند. هریک هنر و حیلت خود را بهکار گرفت تا سرانجام با موفقیت به خزانه شاهی دست یافتند و هرآنچه از زر و سیم و اشیاء گرانبها بود، برداشتند و در جای امنی مخفی ساختند. شاه که از مخفیگاه آنها باخبر بود، صبحهنگام دستور داد تا دزدان را دستگیر کنند. دزدان نگونبخت درمقابل شاه ایستادند. آنیک از ایشان که هرکس را در شب می دید روز او را بی هیچ تردیدی می شناخت، شاه را بر تخت شاهی شناخت و به یاران گفت که این همان یار و قرین دیشبی ماست که در ریشش جندین هنر و خاصیت داشت:

عارف شه بود چشمش لاجرم

برگشاد از معرفت لب با حشم

گفت وَ هُوَ مَعَكَمْ این شاه بود

فعل ما میدید و سرّمان میشنود

چشم من ره برد شب شه را شناخت

جمله شب با روی ماهش عشق باخت

(همان، ب: ۲۸۵۶–۲۸۸۸)

در این داستان مراد از شاه «مقام حقیقت است که هُوَ اشارت است به هُویّت غیبیّه و مَعَ بهمرتبه ظهور که وجود منبسط و وجهالله و نفس رحمانی میباشد و کُم به موجودات خاصه و ماهیات» (سبزواری، ۱۳۷۴، ج ۳: ۴۳۵) که پادشاه به حکم «... وَ هُوَ مَعَکُمْ أَیْنَ مَاکُنتُمْ...» (حدید:۴) ۱۵ از اسرار و افعال پنهانی آنها آگاه است. آن که چشمش شه شناس و عارف به حضور اوست، شاهد بر اسرار و حقایقی می شود که بر چشمهای مغرض پوشیده اسرار و حقایقی می شود که بر چشمهای مغرض پوشیده

که چه خسبی آخر اندر رُز نگر

این درختان بین و آثار و خضر

امر حق بشنو که گفته است انظروا

سوی این آثار رحمت آر رو

گفت آثارش دل است ای بوالهوس

آن برون آثار آثار است و بس

باغها و سبزهها در عین جان

بر برون عکسش چو در آب روان

آن خیال باغ باشد اندر آب

که کند از لطف آب آن اضطراب

باغها و میوهها اندر دل است

عکس لطف آن بر این آب و گل است

(مولوی، ۱۳۸۲، د: ۴، ب: ۱۳۶۰–۱۳۶۵)

عروج بر نردبان کمال این امکان را فراهم می سازد تا آدمی با پیمودن عوالمی که در نزول از نیستان وجود پشت سر گذاشته است، از حصار جهان ماده و حجاب صور زیباییهای مشهود بگذرد و حقیقت حُسن و کمال جمال بر دلش متجلی گردد. این شهود و معرفت قلبی همان موهبت و سعادت دیدار است که خداوند به مشتاقان و طالبان حُسن وعده داده است: ١٢ «للَّذينَ أَحْسَنُواْ الْحُسْنَى وَزِيَادَة...» (يونس: ۲۶). ۱۳ به اين سبب، در عرفان اسلامي از این منزلت بهمقام احسان تعبیر شده است که آن عبارت از «تحقق عبودیت است با مشاهده حضرت ربوبیت به نور بصیرت» (سعیدی، ۱۳۸۳: ۶۵)، همانطور که از حضرت رسول اكرم(ص) روايت شده است: الإحسان أن تَعبُدُالله كأنكُ تراهُ. ١٠ مولانا جلالالدين چنين قرب و حضور بی واسطه و خالی از غرض را غایت و کمال هنر انسانی میداند. وی ضمن حکایت رفتن سلطان محمود شبهنگام در میان دزدان و تظاهر به این که من نیز یکی از شما هستم و مطلع شدنش از نقشه آنها برای سرقت خزانه شاهی این معانی را باظرافت و لطافتی که خاص آن قصهساز عشق پرداز است، فاش می کند. در این داستان می خوانیم که هریک از دزدان در وصف هنر و صناعت خویش داد سخن می رانند:

آن یکی گفت ای گروه فنفروش

هست خاصیت مرا اندر دو گوش

که بدانم سگ چه می گوید به بانگ

قوم گفتندش ز دیناری دو دانگ

آن دگر گفت ای گروه زرپرست

جمله خاصیت مرا چشم اندر است

جست سقا کوزهای کش آب نیست مآن درمگر خانهای

وآن دروگر خانهای کش باب نیست (همان، د: ۶، ب: ۱۳۶۹–۱۳۷۱)

جمله استادان پی اظهار کار

نیستی جویند و جای انکسار

لاجرم استاد استادان صمد

کارگاهـش نيـستی و لا بـود (همان، ب: ۱۴۶۸-۱۴۶۹)

همانطور که استادان و هنرمندان جهت پدیدارساختن صناعت و هنر خویش جویای نیستی هستند، کارگاه هنری خداوند نیز بر نیستی و عدم بنا شده است. همانطور که تنها می توان بر کاغذ نانوشته نگاشت و بر زمین ناکشته بذر افشاند تا دل از اغیار خالی و از زنگار صافی و به نیستی و فنا باقی نگردد، حضرت دوست بر آن نقشی از نقشخانه غیب پدیدار نخواهد ساخت.

پس درآ در کارگه یعنی عدم

تا ببینی صنع و صانع را بهم

کارگه چون جای روشن دیدگی است

پس برون کارگه پوشیدگیاست

(همان، د: ۲، ب: ۷۶۲\_۷۶۳)

و اینچنین مولانا اصل هنر و هنرمندی را نیستی و بی هنری میداند. وی در تمثیل «مری کردن رومیان و چینیان در علم نقاشی و صورتگری» از این راز، که آن را علم نهان می نامد، پرده برمی دارد:

ور مثالی خواهی از علم نهان

قصه گو از رومیان و چینیان (همان، د: ۱، ب: ۳۴۶۶)

حکایت بدین قرار است که در میان جماعتی از نگارگران چینی و هیأتی از هنرمندان رومی در اینخصوص که کدام گروه در علم نقاشی و صورتگری استادترند، منازعهای درگرفت. روزی پادشاه وقت برای امتحان دعوی آنها دو ایوانِ مقابل یکدیگر دراختیارشان قرار داد تا هریک صناعت خویش را عرضه کند. در میان آن دو ایوان پردهای آویخته شد تا هیچیک از کار دیگری باخبر نگردد. چینیان صدها رنگ به کار بردند و نقش ها بر دیوار ساختند. در مقابل

است. در این مقام او محسن است یعنی صاحب بصیرت و حکمت که به نور آن عالم را سراسر غرق زیبایی و احسان می بیند:

گفت شاهد زآن بهجای دیده است

کاو بهدیده بیغرض سر دیده است

مدعی دیده است اما با غرض

پرده باشد دیده دل را غرض

(مولوی، ۱۳۸۲، د: ۶، ب: ۲۸۷۰–۲۸۷۱)

چون غرض آمد هنر پوشیده شد

صدحجاب از دل به سوی دیده شد

(همان، د: ۱، ب: ۳۳۴)

أن هنرها جمله غول راه بود

غیر چشمی کو ز شه آگاه بود

(همان: د: ۶، ب: ۲۹۱۴)

همانطور که تجلی وجودی خداوند در قوس نزول و ایجاد هنر و صنع الهی است، عروج عاشقانه در قوس صعودی معرفت و رسیدن به مقام نیستی و فنای الیالله و انکشاف حقیقت حُسن و وجود نیز هنر و صنعت انسانی است و این تنها فلسفه هنر و هنرمندی نزد مولانا و دیگر عرفای وحدت وجودی است.

### نیستی و بی هنری؛ اساس هستی و هنرمندی نزد مولانا

بنابر فلسفه سلسلهمراتبی خلقت نزد مولانا اساس هستی بر نیستی است و حقیقت وجود در عدم است و چون سرچشمه وجود نیستان است، عدم، خزانه آفرینش و بخشش می گردد و نیستی، کارگاه هستی:

هست مطلق کارساز نیستی است

کارگاہ هست کن جز نیست چیست

بر نوشته هیچ بنویسد کسی

یا نهاله کارد اندر مغرسی

كاغذى جويد كهآن بنوشته نيست

تخم کارد موضعی که کشته نیست

(همان، د: ۵، ب: ۱۹۶۰–۱۹۶۲)

گفته شد که هر صناعتگر که رست

در صناعت جایگاه نیست جست

جست بنا موضعی ناساخته

گشته ویران سقفها انداخته

باز هستی جهان حس و رنگ تنگ تر آمد که زندانی است تنگ علت تنگی است ترکیب و عدد جانب ترکیب حسها می کشد ز آن سوی حس عالم توحید دان گریکی خواهی بدان جانب بران (همان، ب: ۲۰۹۷\_ ۳۰۹۷)

سرچشمه تمام منازعات و مناقشات کارافزای حکمی و فلسفی در محدود شدن به جهان حس و رنگ است که جهان تکثر، تنوع و تعدد است و اختلاف بصر و نظر در آن امری طبیعی است. درحالی که اگر آدمی از جهان حسی بگذرد و قدم به عالم معنا بگذارد، تمام این اختلافات و مناقشات پایان می پذیرد و وحدت نظر محقق می شود:

چون که بیرنگی اسیر رنگ شد

موسیی با موسیی در جنگ شد چون به بیرنگی رسی کان داشتی موسی و فرعون دارنـد آشـتی (همان، ب: ۲۴۶۷\_ ۲۴۶۷)

بهاین ترتیب، اقلیم رنگ که دنیای قیود و اضافات و قلمرو شهادت و فعلیت است با عالم غیب که وادی عدم و بیرنگی و عالم قابلیت است در وجود آدمی پیوند می خورد (زرینکوب، ۱۳۸۱: ۱۵۵۱) تا آنجاکه هنرمند عارف حلقه اتصال ملک و ملکوت می گردد و منشاء حرکت و جریان هستی بهسوی خزائن زیباییهای راستین و بیزوال. همانطور که مولانا در آغاز تحریر مثنوی، خود را درمقام نیستی و بیهنری به نیای تشبیه می کند که بندهای انانیت را به آتش عشق گسسته و وجودش مجرای تحقق اراده حق و محمل هنرنمایی حضرت دوست گشته و اینچنین از نفس نای زن لبریز است. در این ساحت، هنرمند آن است که بیصوت و صورت و رنگ، نغمهها و پردهها خلق کند. لیکن چون تحقق چنین هنری در عالم پدیدارها ممکن نیست، حصار قوالب و الفاظ و الوان، عرصه را بر هنرمند راستین تنگ می کند و فریاد برمی آورد:

رستم از این بیت و غزل ای شه و سلطان ازل مفتعلن مفتعلن مفتعلن کشت مرا قافیه و مغلطه را گو همه سیلاب ببر پوست بود پوست بود درخور مغز شعرا (مولوی، ۱۳۸۰: ۸۴) رومیان بدون بهرهبردن از رنگ و نقشی، به صیقلزدن دیوارها و زدودن زنگارها مشغول شدند. چون کار بهپایان رسید، شاه با دیدن نقشهای بدیع و رنگهای درخشان و لطیفی که چینیان ساخته و پرداخته بودند، مات و متحیر گشت و چون به سوی رومیان آمد و پردهها را برداشتند:

عکس آن تصویر و آن کردارها

زد بر این صافی شده دیوارها هرچه آنجا دید اینجا به نمود

دیـده را از دیدهخانه میربود (همان، ب: ۳۴۸۱–۳۴۸۲)

در ادامه مولانا در شرح آن راز میفرماید:

رومیان آن صوفیاناند ای پدر

بی ز تکرار و کتاب و بیهنر لیک صیقل کردهاند آن سینهها

پاک از آز و حرص و بخل و کینهها آن صفای آینه وصف دل است

کاو نقـوش بیعدد را قابل است (همان، ب: ۳۴۸۳–۳۴۸۵)

هنر حقیقی به معرفت قلبی، محقق می گردد نه شناخت حسی و عقلی. چراکه عقل و حس محدود و معدودانگارند. لیکن دل به دریای نامتناهی حقایق راه دارد و تمامی نقوش و صور بی عدد اعیان جهان برون از هر حجاب و پردهای در آن متجلی می گردد. اهل معرفت نیز که دل را از کدورت تعینات و تقیدات زدودهاند از حصار نقوش و الوان مجازی و علوم ظاهری رسته و به حکمت و مقام احسان یا بهعبارتی عینالیقین رسیدهاند که منتهای مقام و شأن هنرمند الهی است:

اهل صیقل رستهاند از بویورنگ

هر دمی بینند خوبی بیدرنگ

نقش و قشر علم را بگذاشتند

رايت عيناليقين افراشتند

(همان، ب: ۳۴۹۳–۳۴۹۳)

زیرا اصل و مبدأ هر صورتی بی صورتی و هر رنگی بیرنگی است:

از دوصدرنگی به بی رنگی رهی است

رنگ چون ابر است و بیرنگی مهی است (همان، ب: ۳۴۷۶)



شأن الهي هنرمند ديني، در ساحت ديدار متجلي مي شود. قافیه، لفظ، صوت و لحن برایش قفسی می سازد که او را در آتش هجران خواهد سوزاند. از این رو می فرماید:

خوشنشین ای قافیهاندیش من

قافیه دولت تویی در پیش من

حرف چه بود تا تو اندیشی از آن

حرف چه بود خار دیوار رزان

حرف و صوت و گفت را برهم زنم

تا که بیاین هرسه با تو دم زنم

(مولوی، ۱۳۸۲، د: ۱، پ: ۱۷۲۷–۱۷۳۰)

سکوت مولانا در روزهای پایانی عمر خود و بیسرانجام

و ناتمام رهاساختن آخرین قصهاش خود گواهی بر اشتیاق وی برای رهایی از حصار گزنده و پرخار کلام و نشانهای از استغراق نهایی وی در ورطه فنا و نیستی است زیرا برای هنرمند عارف، قالب شعر و تمثيل در تقرير آنچه دريافت می کند، تنگ و محدود می نماید و قدرت بیان و کلام وی دربرابر هیبت مکاشفات و مشاهداتش رنگ باخته است. از این رو، وی بدون پایان بردن مثنوی، خاموشی اختیار می کند و حدیث حُسن و طریق عشق که با سیر و سلوک پادشاه در عشق کنیزک آغاز شده بود و تا جستجوى شهزاده چين توسط مسافران قلعه ذاتالصور ادامه یافت، بدون پایان می ماند چراکه شرح حُسن و عشق پایانی ندارد.

# نتيجهگيري

مولانا، جلالاالدین محمد، عارفی هنرمند بود که نهتنها آثار و اشعارش بلکه موسیقی، رقص مقدس و سراسر زندگی معنویاش اثری هنری و کلید فهم مبانی زیباییشناسی اسلامی است چراکه عرفان او طریقتی عملی است که زیبایی، عشق و اشراق بن مایه های اصلی آن محسوب می شوند. از منظر وی هنر، در معنای راستین خود، تجلی و ظهور حقیقت حُسن و وجود است که در ساحت الهی تجلی وجودی خداوند است در قوس نزولی خلق و تكوین عالم و در ساحت انسانی تجلی معرفتی خداوند است بر قلب عارف در قوس صعودی كمال. از آنجاكه در این نظرگاه، انسان بر صورت خدا آفریده شده و همه مراتب، عوالم و عوامل در وجود او جمع گشته است تا به نیابت از حق تعالی در زمین کار خدایی کند، تمامی حقایقی که در ساحت ربوبی اساس خلقت را رقم می زدند، در ساحت انسانی بنیاد و درونمایه عالم هنر را پدید میآورند. بر این مبنا، اگر عارف واصل در بازگشت از عروج عاشقانهاش جهت ابراز و آشکار کردن مشاهدات خویش دست به خلق و آفرینشی بزند، هنرش جلوهای از آفرینش و آثار الهي و تذكاري بر حُسن و جمال او خواهد بود و اين تنها فلسفهاي است كه حقيقت و ماهيت هنر اسلامي را شکل میدهد. هنری که بر علمی باطنی، معرفتی قدسی و شهودی قلبی استوار است که از ظواهر اشیاء مادی و صور زیبای محسوس می گذرد و ناظر بر جوهر و ذات لایتغیر اشیاء در الوهیت باطنی آنهاست. لیکن باید توجه داشت که این چنین کشف و شهودی وابسته و مشروط به صافی نمودن لوح قلب و خیال از زنگار ماسوی الله است. در غیر این صورت، رؤیای کشف فراواقعیت به عینیت یافتن فروواقعیتی کابوسناک منتهی خواهد شد که ره آورد سمبولیسمها و سور آلیسمهای غربی است.

گرایش به گذر از نمود و برون به باطن و درون پدیدهها و شوق دستیابی به گوهر فناناپذیر اشیاء موجب شده است تا هنر اسلامی از منشأیی فرافردی، آسمانی و خاستگاهی عرفانی برخوردار گردد و از محدوده سلایق شخصی، محاسبات، معلومات ذهنی و کشفیات حسی رهایی یابد. در این مقام، هنرمند مسلمان شارح و مبیّن حقایق ازلی و مصور زیباییهای مثالی است و هیچگاه هنر خود را به بازنمایی سطحی و بیمایه طبیعت محدود نمی کند. طبیعت برای او منبع الهام و سرمشقی الهی است. او با طبیعت همراه و هماهنگ می شود، از صورت ظاهری آن می گذرد و تجربه همدلانه و خاضعانه خود را از آن عینیت می بخشد زیراکه وجود هنرمند در ساحت قدسی چونان نیای است که از نفسانیت و انانیت خالی میشود و از نفس نایزن لبریز است. او برای خود و

47

هنرش دربرابر خالق و صانع حقیقی و آفرینش الهی اعتبار و منزلتی نمیشناسد، جز آینه گردانی صنع و جمال الهی. همانطور که پارسای دلسوخته بلخ میفرماید:

کو هنر کو من کجا دل مستوی

اینهمه عکس توست و خود تویی (همان، د: ۶، ب: ۲۲۹۷)

# یینوشت

- 1- Henry Cobin
- 2- Titus Burckhardt
- 3- Frithjof Schuon
- 4- Rene Guenon

۵- از دیدگاه عرفا وجود، حقیقتی است یگانه و بهدور از کثرت که همان ذات پاک حضرت حق است و آنچه بهصورت غیر و ماسویالله بهنظر میرسد، چیزی جز مظاهر و تجلیات آن وجود واحد مطلق نیست. از اعتقاد به اصالت وجود و انحصار آن در واحد و اعتبار کثرات به آن در عرفان اسلامی به «وحدت وجود» تعبیر شده است (بلخاری، ۱۳۸۸: ۱۵۲).

9- برای رفع تناقض میان رؤیت کثرات از یکسو و انحصار وجود در حق تعالی از سویی دیگر، در میان عرفا نظریه تجلی مطرح میشود و مراد از آن آشکارشدن ذات مطلق حق در مقیدات و کثرات مشهود است. «این اصل تمامی عالم را بنا به مراتب، مظهر و مجلای حضرت حق میبیند و هر که و هرچه جامه وجود پوشیده، جلوه نور او میداند» (همان: ۲۶۳).

۷- حضرت معشوق را در حُسن شریک و همتایی نیست؛ چه حُسن یکی است و آن جز حضرت او را نیست و اینهمه فروع، جزئیات
 و اشعه اوست (فرغانی، ۱۳۵۷: ۱۳۶۷).

۸- خوشا نگارگری الهی و چه کسی خوشنگار تر از خداوند است ...

۹- تجلی حق تعالی بر دو قسم است: تجلی جلالی که موجب قهر، حیرت و بُعد است و تجلی جمالی که آثارش لطف، رحمت و قرب است. جلال احتجاب حق است به پرده عزت و کبریایی که باطن اوست و نیستی عالم را اقتضاء می کند. جمال ظاهر حق است که منبسط بر کائنات است و وجود عالم را طالب (لاهیجی، ۱۳۸۳: ۴۶۶). از آنجاکه منشأ و مرجع تمامی تجلیات الهی ذات احدیت است، هرجا که صفات جمالیه ظهور یابد، جلالی در باطن آن مستور است و هر گاه صفات جلالیه غلبه نماید، از پس پرده آن جمالی مشهود. درواقع، هر جمالی مستلزم جلالی و هر جلالی و هر جلالی مشمول جمالی است.

۱۰ - سبزواری در شرح مثنوی معنوی قوای مدرکه ظاهری را بینایی (باصره)، شنوایی (سامعه)، بویایی (شامه)، لامسه (بساوایی)، چشایی (ذائقه) و قوای مدرکه باطنی را حس مشترک، خیال، وهم، حافظه و متصرفه معرفی نموده است (بلخاری، ۱۳۸۷: ۱۰۳). ۱۱- در عرفان اسلامی انسان کامل مظهر جامع جمیع اسماء الهی و ظرف قابل صفات متقابل جلالی و جمالی است و از آنجاکه جمعیت اسماء الهیه به اسم اعظم «الله» راجعاند و تحت تکلف و قیومیت آن واقعاند، در حدیث آمده است که «ان الله خلق آدم علی صورته» (ابن عربی، بیتا: ۲۳۱). به این معنا که انسان کامل عکس مستمی یعنی عکس حضرت حق و صورت الهیه است:

خلق ما بر صورت خود کرد حق وصف ما از وصف او گیرد سبق (مولوی، ۱۳۸۲، د: ۴، ب: ۱۱۹۴).

۱۲- براین اساس در سنت و عرفان اسلامی چنین شناخت و معرفت حقیقی را معرفت قدسی نامند که تنها ازطریق عقل یا شهود عقلانی به دست می آید و آن عبارت است از اشراقِ قلب، خیال آدمی و شناخت حضوری او از ذات بیواسطه و وجود مطلقی که از آن به امر قدسی یاد می شود (نصر، ۱۳۸۰: ۱۳۸۰). اما باید درنظر داشت که مراد از عقل در اینجا قوهای است که از عقل فلسفی و خرد استدلالی بسیار فراتر و فراگیرتر و متضمن شهود حقایق لازمان و لامکان است.

۱۳- «برای محسنین بهشت است و موهبتی افزون تر از آن ...». مراد از «زیادهٔ» در این آیه لقاءالله و تجربه دیدار است.

۱۴- «احسان آن است که خدای را چنان بپرستی که گویی او را میبینی. عرفا با توجه به مفاد این روایت، احسان را از منازل سلوک دانستهاند که مراد از آن مقام کشف و مشاهده است» (ابن عربی، ۱۳۸۶: ۳۷۵).

۱۵- او هرجا که باشید با شماست...

۱۶- در عرفان اسلامی دایره هستی مشتمل بر دو قوس نزولی و قوس صعودی است (یثربی، ۱۳۷۷: ۳۳۶). جریان مداوم و پیوسته زیبایی و عشق از مقام احدیت در مراتب مظاهر وجود تا جهان فرودین در قوس نزولی خلقت واقع می گردد و دریافت و درک حقیقت

آن نیز با طی کردن مراتب و منازل سلوک در قوس صعودی معرفت بهمدد نیروی عشق و بهواسطه قوه خیال و همت سالک تا فناشدن در حضرت دوست و رسیدن به نیستان وجود میسر میشود.

۱۷- به حق آن لب شیرین که می دمد در من 

که اختیار ندارد به ناله این سرنا (مولوی، ۱۳۸۰: ۱۳۴).

# منابع و مآخذ

- ابن عربي، محمدبن محمد (بيتا). الفتوحات مكيه في معرفهالاسرار المالكيه و الملكيه. بيروت: دار احياءالتراثالعربي.
  - \_\_\_\_\_ (۱۳۸۶). فصوص الحكم. ترجمه محمدعلي موحد و صمد موحد، تهران: كارنامه.
    - ابن فارض، عمربن على (بيتا). ديوان ابن فارض. [بيجا]: دارصاد.
    - انقروی، رسوخالدین (۱۳۸۷). شرح کبیر انقروی. ترجمه عصمت ستارزاده، تهران: زرین.
      - بلخاری قهی، حسن (۱۳۸۷). عکس مهرویان، خیال عارفان. تهران: فرهنگستان هنر.
        - \_\_\_\_\_ (۱۳۸۸). مبانی عرفانی هنر و معماری اسلامی. تهران: سوره مهر.
- بورکهارت،تیتوس (۱۳۹۰). ارزشهای جاویدان در هنر اسلامی. **هنر و معنویت**. ترجمه انشاءالله رحمتی، تهران: فرهنگستان هنر، ۲۲۴–۲۰۷.
  - یازوکی، شهرام (۱۳۸۴). حکمت هنر و زیبایی در اسلام. تهران: فرهنگستان هنر.
  - حكمت، نصرالله (۱۳۸۶). حكمت و هنر در عرفان ابن عربي. تهران: فرهنگستان هنر.
    - زرين كوب، عبدالحسين (١٣٨١). سرّ ني. تهران: علمي.
    - \_\_\_\_\_\_ (۱۳۶۹). ارزش میراث صوفیه. تهران: امیر کبیر.
- سبزواری، هادیبن محمد (۱۳۷۴). شرح مثنوی. به کوشش دکتر مصطفوی بروجردی، تهران: وزارت فرهنگ و ارشاد اسلامی.
  - سعیدی، گلبابا (۱۳۸۳). فرهنگ اصطلاحات ابن عربی. تهران: شفیعی.
- شوان، فریتهوف (۱۳۹۰). حقایق و خطاهایی درباره زیبایی. **هنر و معنو**یت. ترجمه انشاءالله رحمتی، تهران: فرهنگستان هنر، ۴۱-۲۷.
  - فرغاني، سعيدالدين سعيد (١٣٥٧). مشارقالدراري. تهران: انجمن اسلامي حكمت و فلسفه ايران.
    - گوهرین، صادق (۱۳۶۸). شرح اصطلاحات تصوف. تهران: زوار.
- لاهیجی، محمدبن یحیی (۱۳۸۳). مفاتیحالعجاز فی شرح گلشن راز. مقدمه و تصحیح محمدرضا بزرگی و عفت کرباسی، تهران: زوار،
- مولوی، جلال الدین محمدبن محمد (۱۳۸۲). **دوره کامل مثنوی معنوی**. براساس نسخه تصحیحشده رینولد نیکلسون بامقدمه عبدالحسین زرین کوب و شرح حال مولانا بهقلم بدیعالزمان فروزانفر، تهران: ایرانیان.
  - \_\_\_\_\_ (۱۳۸۰). کلیات دیوان شمس تبریزی. تصحیح بدیعالزمان فروزانفر، تهران: علم.
  - نصر، سیدحسین (۱۳۸۰). معرفت و امر قدسی. ترجمه فرزاد حاجیمیرزایی، تهران: فروزان روز.
  - نیکلسون، رینولدالین (۱۳۷۸). شرح مثنوی معنوی مولوی. ترجمه حسن لاهوتی، تهران: علمی و فرهنگی.
  - يثربي، سيديحيي (١٣٧٧). عرفان نظري (سير تكامل اصول و مسائل تصوف). تهران: دفتر تبليغات اسلامي.

تاریخ پذیرش مقاله: ۹۱/۰۹/۰۸

# بازخوانی اسناد تاریخی پیرامون سردر نظامالملکی ابرکوه

امیرحسین کریمی\*

### چكىدە

پیرامون کاربری و تاریخ بنیان سردر و جفت منار موسوم به نظامالملکی ابرکوه نظرات مختلفی در منابع آمده است. برخی آنرا سردر مسجد نظامیه و برخی آن را جزیی از یک مجموعه و ساخته نظامالملک ابرقویی از مشایخ قرن هشتم ه.ق. قمری در منطقه دانستهاند. با این همه هنوز ابهامات زیادی در مورد تاریخ و کاربری این اثر وجود دارد. پرسشهای متن حاضر نیز در باب تاریخ و کاربری بنا بوده است. هدف متن حاضر آن است که با نظر به دیگر کتیبههای دارای اشاره به بناهای نزدیک به اثر در منطقه و تطبیق با روایات تاریخی، نکاتی در مورد بنایی که سردر متعلق به آن بوده و نیز تاریخ بنا روشن شود. روش پژوهش در این بررسی، علاوه بر مطالعه و تحلیل شواهد کالبدی بنا، مقایسه سردر با دیگر بناهای دارای دو منار است. همچنین از آنجا که بنا هیچ کتیبه تاریخداری ندارد، تحلیل تاریخی کتیبههای دیگر بناهای منطقه (که با این اثر ارتباط دارد) نیز انجام شده است. در این مورد از کتیبه مسجد بیرون ابر کوه که در آن به بناهای پیرامون سردر نظامالملکی اشاره شده، استفاده و بنا بخشى از يك مجموعه پيوسته با مقبره طاووس الحرمين و احتمالاً مسجد شمرده شدهاست. سيس با تطبيق تزیینات و ساختار اثر با دیگر سردرهای دارای جفت مناره در معماری ایرانی، همچون سردر غیاثیه قم و سردر مسجد جامع اشترگان، تاریخ اثر قرن هشتم ه ق. و در دوره حکمرانی مظفریان پیشنهاد شده است. همچنین با توجه به کتیبه مسجد بیرون و اشارات آن و دوران زندگی نظامالملک ابرقویی احتمال دخالت او در ساخت سردر فعلی وجود ندارد و احتمال ساخت بنا در زمان شاهشجاع مظفری بیشتر است.

**کلیدواژهها:** سردر، دو مناره، معماری آل مظفر، نظامیه، کاشی کاری، ابر کوه.

### مقدمه

در نزدیکی محل بنای طاووسالحرمین ابرکوه و کمی دورتر از بقعه پیرحمزه سبزپوش سردر رفیعی با دو مناره فروریخته، تنها برجا مانده است. پشت سردر هیچچیز نیست و تکافتادگی سردر رفیع که به هیچکجا باز نمی شود، سؤال برانگیز است. منارهها در ارتفاع با ترکیب آجر و کاشی تزیین شده و آثاری از وجود کاشی در بخشهای پایین تر نیز باقی مانده است. افراد محلی، بنا را منار نظامیه یا نظامالملکی مینامند ولی بنا با نام سردر مسجد نظامیه بهشماره ۱۹۶ در مرداد ۱۳۱۲ شمسی در فهرست آثار ملی ثبت شده است. این اثر هیچ کتیبهای از بانی یا تاریخ و کاربرد آن ندارد و این سه نکته درمورد اثر مشخص نیست. محلهای که منارهها در آن قرار گرفتهاند، محله نظامیه نام دارد و البته مشخص نیست که بهواسطه این بنا نام محله نظامیه شده یا عکس این موضوع صادق است. بنا از حیث کاربرد کاشی از باقی آثار تاریخی شهر ابر کوه ممتاز است و همین نکته اهمیت اثر را در مقیاس شهر مشخص تر می کند. برای یافتن تاریخ و کاربرد و بانی بنا هیچ مسیری جز ردیابی پارههای اندک روایات تاریخی و تطبیق اثر با آثار دیگر وجود ندارد.

در پژوهش حاضر با روش بررسی میدانی بناهای منطقه ابر کوه و کتیبههای آن و بررسی بناهای مشابه سردر ابر کوه در دیگر شهرهای ایران و البته بررسی تطبیقی جزئیات خود بنا با دیگر بناهای مشابه سعی شده است به پرسشها درمورد تاریخ و کاربرد و بانی اثر پاسخ داده شود.

# پیشینه مطالعات و تحقیقات درمورد بنا

منابع درمورد این اثر اشارات متفاوتی دارند، چنانچه حتی نام و کاربری بنا را نیز بهصورتهای گوناگونی نقل کردهاند. آندره گدار این سردر را «تنها بخش باقیمانده از مسجد نظامیه» ذکر کرده، حدود زمانی ساخت بنا را با مقبره حسنبن کیخسرو (۲۱۸ ه.ق.) همزمان دانسته و تصویری نیز از آن آورده است (گدار، ۱۳۸۴: ۲۳۹) ایرج افشار این بنا را «منار و سردر نظامالملکی» خوانده و به نقل از مردم محلی آورده است: «میگویند در این محل مسجد و بازار و مدرسه وجود داشته است. اغلب شنوندگان و بینندگان تصور میکنند که این بنای مخروبه مربوط به نظامالملک وزیر مشهور عصر سلجوقی است ولی نظامالملک ابرقوهی مراد است که در قرن هشتم میزیست و پسرش اسماعیلبن نظامالملک از ادبا و دانشمندان



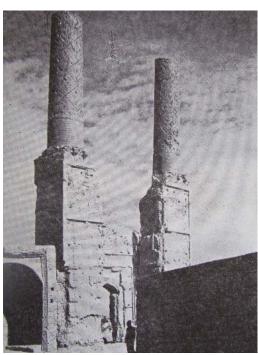
تصویر ۱. تصویر نقلشده توسط گدار، حدود ۱۳۱۲شمسی (گدار،۱۳۸۴: ۲۳۲)

بود» (افشار، ۱۳۷۴: ۳۵۳). در همین کتاب هم تصویری از بنا ارائه شده است. تفاوت دو تصویر گدار و افشار که حدود سی سال تفاوت زمانی دارند، در ساخت وسازهای پیرامون دو مناره است که در زمان تصویربرداری افشار دیده می شده اند (تصاویر ۱و۳). هم چنین در کتاب معماری اسلامی ایران در دوره ایلخانان هم درباره این بنا مطالبی آمده است. این متن البته نکته تازهای دربرندارد و تصویر گدار است. ویلبر  $^{7}$  با شاره به روایت مردم از «مسجد نظامیه» در این محل، تاریخ بنا را حدود سال ۱۳۲۵ میلادی (۷۵۰ ه.ق.) می داند (ویلبر، ۱۳۶۵: ۱۸۰). وی هم چنین اشاره ای به شباهت این دو منار با سردر معروف به «غیاثیه قم» دارد که در بخش مطالعه تطبیقی بنا به آن می پردازیم.

فضائلی نیز در کتاب کوچک و ارزشمند خود، اصحاب رس، درمورد این منارهها از خاتونآبادی نقل کرده است: «در سمت غربی داخل ابرقوه دو مناره باعظمت که در آن کاشی نیز به کار رفته، گواه بر مسجدی معتبر دارد که بهنام "نظامالملک" شهرت دارد» (فضائلی، ۱۳۶۳: ابرکوه آمده، بنای نظامیه را در اشاراتی مفصل تر اینچنین توصیف می کند: «در محله معروف به نظامیه ابر کوه سردر شکوهمندی با دو منار بلند چشم گیر جلب نظر می کند. در فضای پشت این سردر هیچچیز وجود ندارد و کلیه واحدهای ساختمانی میان آن و بقعه معروف به طاووس همه خراب و

### ۱۳۵۶: **توصیف جزئیات بنا** ۵» باد

آنچه امروزه از تزیینات بنای سردر نظامیه باقی مانده، اندکی است از آرایههای اصلی بنا در زمان ساخت. هنوز می توان اثر باقی مانده از نقوش تزیینات کاشی معرق را بر بدنهها دید (تصاویر ۴ و ۵). تزیینات باقی مانده بر بدنه بنا که برمبنای آنها شکل گذشته بنا تاحدودی روشن میشود، بیشتر در بخشهای بالایی و مناره باقی ماندهاند. این نکته نشان از آن دارد که علاوه بر تخریب طبیعی اثر بهواسطه عوامل جوی در طول سالیان، بخشهای در دسترس تزیینات توسط سودجویان سرقت یا تخریب شده است. برمبنای قطعات باقیمانده، بنا با کاشیها و آجرهای لعابدار فیروزهای، لاجوردی و سفید تزیین شده بوده و رنگ دیگری از كاشيها باقي نمانده است. اين تزيينات معرق كاشي درمیان قابهای آجری (با آجر تراشخورده)، روی بدنهای از خشتهای ۲۴×۲۴ سانتیمتری را پوشانده بود. با نظر به قابهای آجری این قسمتها مشخص است که دو نقش مربعشکل دوسوی درگاه وجود داشته که بهدلیل تناسبات خاص سردر و پهنای دو پایه کناری به این صورت اجرا شده بوده است. لبه بام سردر را قطاری از مقرنسهای آجر و کاشی تزیین می کرده که بخش کوچکی از آن هنوز باقی



تصویر ۳. تصویر گرفتهشده توسط ایرج افشار در حدود ۱۳۴۷ بهنظر می رسد در تصویر ۱و۳ پشتبند اضافهشده برای حفاظت منارهها وجود نداشته است (افشار، ۱۳۷۴: ۴۰۴).

سپس زمین آن نیز صاف گردیده است» (ورجاوند، ۱۳۵۶: ۱۹۰). پس از این ورجاوند از بنا با نام «مسجد نظامیه» یاد می کند و به قول مردم محل درمورد برپابودن بازار، مسجد و مدرسه در مکان نظامیه و مسئله تاریخ گذاری بنا نیز اشاره می کند. ایشان همچنین نظری مشابه ویلبر از نظر تاریخی و مشابهت بنا با منارههای قم دارد.

آنچه از مجموعه این متون می توان نتیجه گیری کرد، تفاوت نظر محققان درباره بنا و نقلهای مختلفی بوده است که در این مورد وجود دارد، اما یک نکته مهم در این میان بحث درمورد شخصیت نظام الملک ابر قوهی است که اول بار توسط ایرج افشار مطرح شده است. خواجه نظام الملک از علمای ابرقو و مقرب درگاه اتابک سعدبن زنگی بوده است. در سال ۲۱۲ ه.ق. به مکه مشرف می شود و کتاب سیره ابن هشام را که به عربی بوده است، برای سعدبن زنگی به فارسی برگردان می کند. به نوشته خود وی در مقدمه ترجمه فارسی این کتاب در سال ۲۱۲ ه.ق. به خدمت اتابک سعدبن زنگی در ابرقو بوده است (فضائلی، به بحدمت اتابک سعدبن زنگی در ابرقو بوده است (فضائلی، به بر وی اسماعیل بن نظام الملک نیز هم چون پدر شغل دیوانی داشته و در خدمت شاه شجاع بوده است که فضائلی برمبنای اسنادی خدمت او را به شاه شجاع تا سال ۲۶۲ می داند (همان: ۱۰۳).



تصویر ۲.تصویر برگرفته از گزارش ثبتی اثر در سال ۱۳۵۴هـ.ش. (www.iranshahrpedia.org)







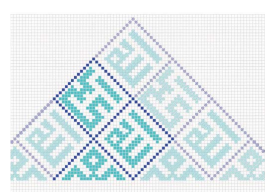
تصاویر۴ و۵. اندک آثار بهجامانده از تزیینات کاشی معرق بر بدنه بنا

است (تصویر ۲۰). یکی دیگر از جزئیات تزیینی نظامیه، کتیبه معقلی بر بدنه منارههاست که با ترکیب آجرهای لعابدار لاجوردی، فیروزهای و زمینه آجر بدون لعاب اجرا شده است (تصویر ۶). در نظامیه این تزیین با تکرار کتیبه «الله اکبر» بر منارهها دیده می شود. کل بدنه تزیینی آجر و کاشی با اتصالات چوبی به بدنه خشتی بنا متصل و در مقطع بدنه این اتصالات دیده می شود.

# رابطه سردر نظاميه و مجموعه طاووسالحرمين

سردر نظامالملکی و مجموعه زیارتگاهی که طاووس الحرمین خوانده میشود، در نزدیکی یکدیگر قرار دارند و در حال حاضر در محدوده بین این دو بنا هیچ ساختوساز شاخصی وجود ندارد. سند ثبتی این دو بنا نیز با هم یکی است. بهنظر میرسد برای شناخت سردر نظامالملکی يا نظاميه، بررسى تاريخى مقبره طاووسالحرمين نيز ضروری است.

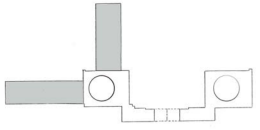
طاووسالحرمين براساس متون موجود، لقب يكي از مشایخ صوفیه و شخصیتهای معروف عرفان بهنام ابوالخیر حبشی بوده است. این شخصیت که در نفحاتالانس جامی نیز نام او و ذکر مدفن وی در ابرقو آمده، در قرن چهارم ه .ق. میزیسته است(جامی، ۱۳۸۶: ۲۱۹).



تصویر ۶. طرح الگوی کتیبه معقلی اجراشده بر بدنه مناره (شهیدی، منتشر نشده)



تصویر ۷. جزئیات کاشی کاری مناره سردر نظامالملکی (نگارنده)



تصویر ۸. پلان سردر نظام الملکی که از روی نقشه موجود در سند ثبتی بنا تهیه شده است. دو بخش خاکستری پشت بندهای افزوده شده به بنا هستند (www.Iranshahrpedia.org)

وجود مقبره او در ابرقو شهرت بسیاری داشته، چنانچه حمدالله مستوفی که در قرن هشتم از این شهر نوشته است، پیش از شرح سرو معروف ابرقو به این شخصیت اشاره می کند (مستوفی، ۱۳۸۹: ۱۲۲). مجموعه بناهای موجود در این محوطه که بنا بر تصاویر پیش از تخریب (ویلبر، ۱۳۶۵: ۱۸۰) بسیار مفصل بوده، از نظر تناسب نیز با سردر نظامالملکی همخوانی دارد. مضائلی بهنقل از خاتونآبادی که مدت دوازده سال در ابرکوه سکونت داشته، درمورد طاووسالحرمین آورده است: «بناهای اطراف مقبره طاووس الحرمين خيلي مفصل بوده و مسجد، مدرسه، آشپزخانه و دارالمساكين داشته كه تاكنون خرابههای آن معروف است و مردم هنوز زمین مدرسه و زمین دارالمساکین می گویند... و بالغ بر یک هکتار زمین زیر این بنیان بوده است» (فضائلی، ۱۳۶۳: ۹۹). مدرسزاده ابرقویی از مطلعان محلی، نیز در کتاب خود اشارهای به این مجموعه دارد: «معمربن ابرقوهی می گوید در محلی که فعلاً مدرسه خواجه نظامالملک قرار دارد و مقداری از سمت شرق آن تا نرسیده به خندق شهر - که فعلاً در کنار آن کوچهای جدید احداث شده - خرابیهایی تا سال ۱۳۱۹شمسی جلب نظر می کرد ... در کنار این آثار مقبرهای کوچک که مدفن طاووسالحرمین بود و مؤلف نزههالقلوب بدان اشارهای نموده است، بهچشم میخورد، این خرابهها و گنبد (حسنبن کیخسرو) را در سال ۱۳۱۸ شمسی بخشدار ابرقوه دستور داد خراب نمایند»

یکی از مهم ترین منابع در مورد مجموعه طاووس الحرمین وقفنامه جامعالخيرات (وقفنامه سيدركنالدين) است كه در فهرست بناهای موقوفه سیدرکنالدین به خانقاهی

(مدرس;اده، ۱۳۷۷: ۱۹۰).

بهنام رکنیه در ابرقو اشاره می کند که «نزدیک دروازه منسوب به قطب اولياء طاووس الحرمين» بنا شده است (سیدرکنالدین، ۱۳۶۵: ۹ و ۴۹). این که دروازهای منسوب به طاووس الحرمين در اينجا وجود داشته تنها در جامعالخيرات مورد اشاره قرار گرفته است. البته اين اشاره چندبار تکرار می شود و «مسجدی در محل دروازه طاووس الحرمين بهنام مسجد نوح» ٔ (همان: ۱۰) مورد اشاره قرار می گیرد. ۱ اشاره مهم دیگر در این وقفنامه وقفیاتی است که شمس الدین پسر رکن الدین یزدی بر مسجد لوح ابرقو دارد و در این وقفیات محل این مسجد «بین دو درب منسوب به طاووسالحرمین»(سیدرکنالدین، ۱۳۶۵: ۱۶۰) و «بالای گنبد و درب اول» (افشار، ۱۳۷۴: ۵۰۳) تعیین شده است.

پس از تخریب مجموعه طاووس بنای محقر و کوچکی كه اتاق قبر طاووسالحرمين بوده تا چند سال باقى بوده است که امروزه متأسفانه با نوسازی بیرویه در مجموعه، اثری از آن باقی نیست. این که در کنار بنای عظیم و پرتجمل مقبره حسنبن کیخسرو بنای محقری به طاووسالحرمين اختصاص داشته، مي تواند به دليل همان روایتی باشد که مؤلف نزهةالقلوب به آن اشاره کرده است که: «آن تربت را خاصیتی هست که اگر مسقف می گردانند خراب می شود تا به مرتبه ای که سایبان کرباس نیز نمی پذیرد» (مستوفی، ۱۳۸۹: ۱۲۲). شاید این مقبره نيز مانند قبر اولياي منطقه خراسان چون زينالدين ابوبكر تایبادی و شیخ جام در فضای آزاد قرار داشته است و بعداً در دوره اخیر، چهاردیواری را به آن افزودهاند. بههر صورت در مقایسه با بنای حسنبن کیخسرو انتظار میرفت بنایی درخور نیز روی این مقبره ساخته شده باشد.





تصاویر ۹ و ۱۰. تصویر هوایی محدوده مقبره طاووس|لحرمین در عکس هوایی امروزی (چپ، منبع Googlemaps) و سال ۱۳۳۲، نشان پایین سردر نظامیه و نشان بالا محله پای لوح را نشان می دهد. ناحیه مشخص شده، محدوده امروزی مقبره طاووس است (آرشیو پایگاه پژوهشی ابر کوه).

# کتیبه مسجد بیرون ابرکوه و ارتباط آن با نظامیه

در کتیبه سهخطی کاشی معرق سردر مسجد بیرون ابرکوه که متأسفانه بخش مهمی از آن ازبین رفته، به ساختوسازهایی که واقف و بانی مسجد بیرون انجام دادهاند، اشاره شده است (تصویر ۱۱). بخشی از کتیبه در توصیف ساختههای بانی مسجد بیرون چنین است: ۶ «... در مسجد متبرک که منزل امام معصوم علیبن موسی الرضا علیهالسلام منار که از اشعار اسلام است و بساخت به مقابل مزار طاووسیه مسجدی فوقانی و خانه رییسالدینی $^{V}$  را بعد در سر سنگ ٔ نما(؟) که ابعاضاً ٔ مسجد و دارالقرار و دارالحدیث و دارالسیاده ...» در ادامه کتیبه در فهرست موقوفات بانی به «طاحونه نظامی» نیز اشاره می شود که مى تواند سندى از ارتباط مجموعه طاووس و نظاميه نيز باشد. متأسفانه نام بانی و تاریخ بنا ریخته یا تخریب شده است. بنابر آنچه از این کتیبه میتوان برداشت کرد، بانی مسجد بیرون همان کسی است که مقابل مزار طاووسیه (یا بالای آن) مسجدی بنا کرده است و احتمالاً در همان نزدیکی آسیابی نیز ساخته که به طاحونه نظامی مشهور بوده است. این مسجد احتمالاً دارای تأسیسات دیگری نیز درکنار خود بوده که خانه و مدرسه و محلی برای اسکان مسافران را در بر می گرفته است. از نظر محل قرارگیری (فوقانی طاووسیه)، این مجموعه بنا می توانسته

است در همان محلی قرار گرفته باشد که سردر نظامیه و بناهای تخریبشده پیرامون آن قرار داشتهاند. نکته دیگر در این مورد آن است که بنابر کتیبه، بنای مزار طاووسیه (طاووسیالحرمین) پیش از ساخت این مجموعه وجود داشته است. همچنین به بنای طاووسالحرمین در کتیبه «طاووسیه» گفته شده است که بی شباهت به اطلاق «نظامیه» به «نظامالملکی» نیست. در این کتیبه همچنین ذکر منزل علی بن موسی الرضا به معنی مکانی که به اعتقاد اهالی ابرقو قدمگاه ایشان بوده، نیز آمده است که مسجد کوچک بیرون را مطابق روایات محلی «مسجد امام رضا» نیز می خوانند.

اما نکته دوم درمورد این کتیبه توصیف و القابی است برای پادشاهی که در زمان او مسجد بیرون تعمیر و کتیبه آن نصب شده است. در زمان این پادشاه بنا بر محتوای کتیبه ساختوسازهایی در محوطه طاووسالحرمین انجام شده است. در سطر بالایی این کتیبه اشاره شده است: «درعهد خلافت پناه پادشاه اسلام اعظم و اعلم سلاطین ایامالازال سلطان جلال...»، سپس اشاره می شود که پادشاه مذکور «عادت به عبور از ابرقو» داشته است. کلمه «جلال» در پایان سطر اول کتیبه ممکن است آغاز لقب این پادشاه باشد. در تاریخ یزد در میان حکامی که به منطقه پادشاه باشد. در تاریخ یزد در میان حکامی که به منطقه ابرقو رفت وآمد داشته اند، لقب جلال الدین برای شاهشجاع



تصویر ۱۱. کتیبه کاشی سردر مسجد بیرون ابرکوه که درانتهای خط اول آن آغاز لقب حکمرانی که ساخت مسجد در زمان او انجام شده و در خط دوم آن ساخت بناهای دیگری توسط بانی مسجد ازجمله مسجدی درکنار طاووسیه و متعلقات آن آمده است (نگارنده)

# رابطه سردر و دو مناره در معماری ایران

درباره رابطه منارهها با ورودی بنا و مسئله مناره در معماری اسلامی نکاتی را باید در اینجا مورد توجه قرار داد. قدیمی ترین اشاره به منارههای دوگانه به سال ۴۲۱ هجری در محاسن الاصفهان یافت می شود: «یک نفر از اهالی اصفهان موسوم به ابودلف رومی دو مناره برفراز دو فیلپاچه معلق بر ممری که مفتح از مسجد جامع بر سر بازار رنگرزان میرود، ساخته است» (مافرخی، ۱۳۸۵: ۹۰). این متن بر ساخت دو مناره بر فراز گذر عمومی و نهلزوماً بهعنوان سردر ورودی تأکید میکند. سند دیگر اشارهای است در تاریخ یزد جعفری به مدرسهای با دو منار: «گرشاسب پدر را به یزد آورد و مدرسهای با دو منار که مشهور به مدرسه دومنار است و قبه عالی بساخت و سردابهای ... بنای آن مقام در سال ثلاث و عشرین و خمسمائه بود» (جعفری، ۱۳۸۴: ۳۷). از این متن البته نمی توان تشخیص داد که دو منار در کدام بخش بنا افراشته بوده ولی دو منار در ذهن مورخ شاخصهای از بنا بوده است که در اوایل قرن ششم (۵۲۳ ه .ق.) بنا شده بود. بنای مدرسه دومنار از دوران سلجوقی نیز در



تصویر ۱۲. دو جفت مناره قرارگرفته بر سر در یا ایوان، مقبره سلطان بخت آغا در اصفهان (۷۵۳ ه.ق.) (نگارنده)

(ح ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ...

با درنظر گرفتن این ملاحظات، ازآنجاکه در کتیبه مسجد بیرون پیش از نام شخص مذکور صفات «پادشاه اعظم» و «سلطان» آمده است، محتمل تر بهنظر میرسد كه جلال آغاز نام جلال الدين شاهشجاع باشد. البته مهرداد شکوهی در مقالهای که با نظر به معماری و تزیینات مسجد بیرون ابر کوه نوشته است، این کتیبه را نیز تاریخ گذاری کرده و با مقایسه این کتیبه با دیگر کتیبهها از حیث نوع القاب و عناوين و نوع خط، آن را به اوايل قرن نهم ه .ق. (دوران شاهرخ یا پیش از آن) نسبت میدهد (شکوهی، ۱۳۷۱: ۵۸). ایشان کتیبه مسجد گوهرشاد مشهد و مصلای هرات را با کتیبه مذکور مشابه میشمرد و القاب کتیبه را با القاب ابراهیمسلطان پسر شاهرخ تیموری مقایسه می کند (همان). در جستجوی نگارنده کتیبههای چندخطی که مشابه این کتیبه با خطی جدا شده است، در مسجد گوهرشاد هرات (اوکین، ۱۳۸۶: ۸۰۰) و همچنین بهعنوان یادگاری در تخت جمشید (مخلصی، ۱۳۸۴: ۱۲۷) دیده شد که البته از حیث سیاق خط شباهتی به کتیبه مورد بحث نداشت. در این کتیبهها لقب «خلافت پناه» نیز

در مقاله مورد بحث، شکوهی عنوان «جلال» را بخشی از لقب سلطان تیموری فرض کرده ولی اینمطلب را که کدام سلطان مورد نظر بوده است، نادیده می گیرد. اما با توجه به رونق ابرقو در زمان شاهشجاع و نظر او به منطقه و همچنین با نظر به متن کتیبه، این اثر می تواند مربوط به نیمه دوم قرن هشتم ه .ق. و چندی پیش از حمله تیمور باشد.







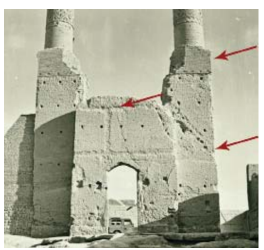


تصویر۱۴ منارههای دوگانه در سردر دارالضیافه در اصفهان (بدون تاریخ) (نگارنده)

نظر هیلنبرند٬۱ اگر مناره منفرد توجیه مذهبی داشته باشد، ساخت منارههای زوجی هیچ توجیه مذهبی نداشته است (هیلنبرند، ۱۳۸۵: ۲۱۵). چنانچه در مقبره سلطانیه نیز منارههای متعدد پیرامون گنبد کاربرد نمادین دارند. در این دوره به کارگیری تکمنارهها اندکاندک منسوخ می شود. نمای مشرف به گذرگاه عمومی در بناها در دوره ایلخانی زیبا، رفیع و تزیین شده است (مانند نطنز، اشترگان و ...). به این صورت که بخش مربوط به سردر، در نمای یکنواخت گلی دیوار مسجد چند متر پیشآمده یا تورفتگی دارد و بهطور شاخص تزیین شده است (ویلبر، ۱۳۶۵: ۴۳). در دورههای بعد وضعیت منارهها و رابطهشان با سردر متحول میشود. ویژگی خاص منارههای تیموری آشکاربودن پایه آن از زمین در کنار سردر یا ایوان است. از منارههای تیموری می توان به منارههای مسجد گوهرشاد و مسجد شاه در مشهد، مسجد بیبی خانم و مدرسه شیر در و الغبیک در سمرقند اشاره کرد. البته ورودی مناره دربرخی از این نمونهها ازجمله در مناره مسجد گوهرشاد از زمین ساخته نشده و از پشتبام ایوان قابل دستیابی است. در دوره صفوی بازهم منارهها به بالای سردر یا ایوان بازمی گردند اما کمی عقب تر می روند و بخشی از ساقه مصالح مختلف را تشخیص داد که نشان از آن دارد که این سردر از پشت، نمایی متفاوت و پوششیافته داشته و قرار نبوده است به حالت آزاد امروزی باشد. از جمله آجرکاری زیر مناره که در یک خط پایان می یابد و باقی بخشها از خشت پوشش داده شده است. داغ یک طاق خشتی به بدنه پشت سردر در بخش غربی هنوز باقی مانده است (تصویر ۱۶).



تصویر ۱۵. بخشی از تصویر ۲ که خط قطع کاربرد آجر پایین مناره و دو خط نشانه از اتصالات ازمیان رفته به بنا را نشان می دهد.



تصویر ۱۶. در بدنه غربی پشت سردر آثار بهجامانده از اتصال سازههایی به بنا در گذشته باقیمانده است (نگارنده)

آنها پشت صفحه کاشی کاری شده سردر یا ایوان پنهان می شود. نکته دیگر کاشی کاری کامل بدنه در منارههای صفوی است. در دوره قاجار نوآوری و تزیین در شکل ساقه منارهها با برآمدگی و تورفتگیها بهشکل گلدان (مدرسه سپهسالار - شاهزاده حسین قزوین)، بازگشت به مناره نمایان دوره تیموری (خانقاه شاهنعمتالله ولی در ماهان) و یا درهمریختن نسبت اندازههای کلاهک و ساقه (تکیه امیرچخماق یزد) بسیار دیده می شود. بنابر آنچه آمد با تطبیق مناره با دیگر نمونهها در معماری ایران، منارههای ابرکوه به منارههای دوره ایلخانی (اشترگان و دردشت) شباهت بیشتری دارند.

# کاربری احتمالی سردر

بنابر آنچه در بناهای دارای دو مناره دیده می شود، می توان چنین تحلیل کرد که منارههای دوگانه برفراز سردر می توانسته به بهانههای گوناگون و اغلب متفاوت از منارههای فرد و مستقل برپا شود. کاربری این بناها در معماری گذشته ایران را به چند صورت می توان ذکر کرد:

۱- به صورت سردر آزاد و مستقلی ساخته شده در میانه یک دیوار آجری یا خشتی برای یک مجموعه وسیع در پشت خود (مانند سردر مجموعهها یا باغهایی چون باغ شازده کرمان یا مجموعه شاه نعمت الله ولی در ماهان، مناره دارالضیافه اصفهان و ...)

۲-سردر برای یک بنای چسبیده به خود (مدرسه، مسجد، مقبره که مشابه آن در سراسر تاریخ معماری بسیار است)
۳- به صورت مستقل روی یک گذر یا به عنوان یادمان (مناره اشاره شده در محاسن الاصفهان)

در میان انواع ترکیبهای مناره و سردر، بنای مورد مطالعه را می توان به دلایل مختلف در گروه دوم جا داد. ورودی سردر نسبتاً تنگ است. عرض بین جرزهای سردر ۶ متر پهنا دارد و دهانه باقی مانده درگاه، به صورت گذری تقریباً ۲ متری در میانه این قسمت اجرا شده است. می توان چنین تحلیل کرد که سردر نظام الملکی دو مناره اجراشده روی گذر یا سردر محلهای نیست. بلکه ورودی مجموعه یا بنایی منفرد است. هم چنین با بررسی وضعیت باقی مانده بنا چنین استنباط می شود که مسیر رفت و آمد به داخل مناره، از روی بام بنای چسبیده به سردر صورت می گرفته که امروزه وجود ندارد (تصویر ۱۵). اما نکته آخر آن که با مشاهده بدنه پشتی سردر در تصاویر بدون داربست، می توان اثر سازه های چسبیده به آن در گذشته و لایه های

اگر بنا با منارههای کشیده مزین به کتیبه آجر و کاشی

و بدنههای دارای کاشی معرق درگذشته تصور شود، باید آن را یکی از شاخصترین آثار منطقه از نظر تزیینات معماری دانست. در میان بناهای تاریخی شهر ابرکوه، گنبد سیدون علی نقیا نیز با آجر و کاشی تزیین شده بود که هنوز بخشی از کاشی کاری آن هم روی گنبد و هم در ازاره بنا باقی است. آثاری از کاشی کاری هم در سیدون گلسرخی و مسجد جامع باقی مانده است. ۲۲ آندره گدار در توصیف بنای حسن بن کیخسرو به باقی مانده پوشش کاشی گنبد بقعه اشاره میکند که بهرنگ آبی یکدست بوده است (گدار، ۱۳۸۴: ۲۳۲). شاید تنها تزیینات نمای بیرونی بناهای شاخصی چون گنبد رکنیه و شمسیه و سردر مسجد جامع يزد با آن قابل مقايسه بوده است. حتى اثری از کاربرد گسترده آجر نیز در نمای بناهای تاریخی ابرقو ديده نمى شود. همين مسئله مى تواند دليل اهميت این سردر و بنای پشت آن درگذشته باشد. به کارگیری تزیینات خاص در منطقه بهدلیل تمایل بانیان و فراهمشدن شرایط مناسب، نکته عجیبی نیست. چنان که محراب بزرگ گچبری مسجد جامع ابر کوه، محراب گچبری و نقاشیهای پیرحمزه سبزپوش و حسنبن کیخسرو (برمبنای تصاویر باقیمانده) نیز در مقیاس محل بسیار شاخص هستند، اما برپایه شواهد موجود، به کار گیری آجر و کاشی معرق در نمای بنا در مقیاس محلی چندان مرسوم نبوده و این سردر را بیشتر با آثار عصر مظفری و تیموری در یزد و اصفهان یا سلطانیه عصر ایلخانان مشابه میسازد و این گمان را پیش میآورد که سردر، اثر معمار محلی نبوده و در سایه توجهات شخصی مهم بهعنوان بانی، توسط استادکارانی از شهرهای دور و نزدیک ساخته شده است. نکته خاصی که ویلبر و ورجاوند به آن اشاره دارند، شباهت این سردر و منارهها با سردر مدرسه غیاثیه قم است. در توصیف بنای مذکور در قم، ویلبر چنین نوشته است: «خرابههای فعلی سردر مدخل بنای بزرگی بوده است که در سمت مغرب قرار داشته و اکنون کاملا ناپدید شده است. طبق اطلاعات شفاهی اداره کل باستان شناسی ایران از قطعات باقیمانده کتیبه مناره میتوان فهمید که

ساختمان بزرگ مزبور مدرسه بوده است... مقایسه جالب توجهی بین این بنا و مسجد نظامیه ابرقو که از آن هم

سردر و منارهای باقی مانده که بهنظر می رسد به یک دوره

تعلق داشته باشند، می توان به عمل آورد» (ویلبر، ۱۳۶۵: ۱۸۰). در تصویر قدیمی دومناره قم می توان آثاری از بناهای چسبیده به این سردر را مشاهده کرد (تصویر ۱۹). بنایی که پشت این سردر ساخته شده بوده نیز مشابه سردر نظام الملکی ازبین رفته است و بین دو بنا از این جهت شباهت وجود دارد. نکته دیگر درمورد این مقایسه آن است که نمی توان نتیجه گیری تاریخی روشنی از آن بهدست آورد. سردر غیاثیه یا پامنار قم دارای کتیبهای در بالای منار جنوبی است که تاریخ میره ه.ق. بر آن





تصاویر ۱۷ و ۱۸. نمای بیرونی و پشتی سردر و منارههای مشهور به غیاثیه در قم، سال ۱۳۸۸(قانونی، منتشر نشده)





تصاویر ۲۰ و ۲۱. جزئیات قطاربندی آجر کاشی در لبه بام نظامیه(تصویر بالا) و مشابه آن در گنبد سلطانیه زنجان(تصویر پایین)(نگارنده)



تصویر ۱۹ ا. تصویر هولتسر از غیاثیه قم مربوط به دهه ۱۸۶۰ میلادی که منارهها در آن سالم بوده است و آثاری از پلکان و سازههای متصل به بنا در آن دیده می شود. به شباهت محل پلکان با اثر بهجامانده از پلکان در تصویر ۱۲ دقت کنید (مرکز اسناد میراث فرهنگی،۱۳۸۲)

باقی است ولی در بررسی گچبریهای باقیمانده سردر و نمای آن شباهت بیشتری به آثار قرن هشتم ه .ق. قمری دیده میشود (عرب، ۱۳۸۱: ۹۶). بنابراین، مقایسه سردر نظامالملکی با دومنار قم که ویلبر و دیگران مطرح کردهاند، چندان کمکی ازحیث تاریخ گذاری نمی کند. البته از نظر تناسبات و اندازههای مناره به بدنه سردر، شباهت بیشتری بین سردر نظامالملکی و سردر غیاثیه قم دیده میشود اما نسبت اندازهها در سردرهای دیگر مانند اشترگان و دردشت، کشیدگی بیشتر و ارتفاع بیشتری را القا می کند. شباهت دیگر این دو سردر محل قرارگیری راهیله در پشت بنا و نحوه ارتباط سردر با بنای پشتی آن راهیله در پشت بنا و نحوه ارتباط سردر با بنای پشتی آن است. در تصویر سردر غیاثیه در دوره قاجار می توان این راهیله را به وضوح دید.

از میان آثار تزیینی باقی مانده، یکی از جزئیات تزیینی قابل مقایسه با آثار دیگر، قطاربندی آجر و کاشی در لبه بام است. این قطاربندی که در نظامیه متأسفانه بخش

عمده آن تخریب شده، در نمای سردر دور میزده است. در لبه بام برج مقبرههایی همچون گنبد عالی ابرکوه، مؤمنه خاتون نخجوان و حتى برجهاى كبوتر دورههاى بعد نیز قطاری از مقرنسهای بزرگ دور میزند که لبه بام را ظرافت و زیبایی می بخشیده است. این قطاربندی همچنین عملکرد محافظتی داشته و از آسیب نزولات جوی به بدنه بنا جلوگیری می کرده است. اما قطاربندی مشابه نمونه نظامیه را چه از نظر مصالح و چه از نظر اندازه و گستردگی اجرا در کل لبه بنا در گنبد سلطانیه می توان دید که البته طرح مشابه این بخش در سلطانیه با جزئیات پیچیده تری اجرا شده است (تصاویر ۲۰ و ۲۱). گنبد سلطانیه که بنا بر کتیبههای موجود بین سالهای ۲۰۵ تا ۷۱۳ ه.ق. ساخته شده، نمونهای نوعی از معماری ایلخانی قرن هشتم است که تمامی هنرهای تزیینی و آرایههای معماری این دوره در آن به کار گرفته شده است. این بنا و سردر نظامالملکی از آنجهت که در بدنه گستردهای

۵۶



تصویر ۲۲. مقایسه کتیبههای اجراشده بر بدنه منارههای (از راست) دردشت، اشترگان و دارالضیافه در اصفهان و نظامالملکی (نگارنده)

بهصورت تخت (و نه بهحالت منحنی و شکسته همچون برج مقبرهها) این قطاربندیها به کار گرفته شده است، بههم شباهت دارند. همچنین مشابه کتیبه معقلی «اللهٔ اکبر» اجراشده بر بدنه منارههای نظامیه را می توان در مناره سلطان بخت آغا (۹۷۹ ه.ق.) و باقی ماندههای مناره سردر مسجد جامع اشترگان (۷۱۵ ه.ق.) دید. اجرای یک دست و دقیق چنین کتیبههایی از نظر فنی بهخاطر محاسبه کمشدن قطر مناره در ارتفاع بالاتر و اتمام کتیبه درجای درست بسیار هنرمندانه انجام می شده است.

مسئله دیگر که با نظر به آثار باقیمانده می توان دریافت، این است که تزیینات معرق کاشی درمیان قابهایی از آجر تراش داده شده قرار داشته است که در مرمتهای بدنه نیز تاحدی این قابها بازسازی شدهاند. مشابه همین قابکردن تزیینات را در قسمتهای باقیمانده از تزیینات سردر دارالضیافه و مدرسه مظفری مسجد جامع اصفهان و هم چنین مسجد جامع یزد نیز می توان دید (تصاویر ۲۳ و هم چنین مسجد جامع یزد نیز می توان دید (تصاویر ۳۳ ترکیب رنگی مجموعه کاشی کاری در کنار لعابهای رنگی بسیار بارز است. قابهای باقیمانده آجری از کتیبههای بسیار بارز است. قابهای باقیمانده آجری از کتیبههای کاشی در سردر نظامیه شباهت بسیاری به تصاویر پیش باز مرمت کاشیهای مسجد جامع یزد دارند (رک: افشار، ۱۳۷۴، ضمیمه ج۲: ۹۵۳). درحالی که در دورههای بعد و به خصوص صفویه جای این بخشهای آجری را نیز کاشی می گیرد.



تصویر ۲۳. قاب آجری باقی مانده از کتیبه های کاشی سردر بنا (نگارنده)



تصویر ۲۴. قاب آجری پیرامون کاشی معرق پشت سردر دارالضیافه اصفهان (نگارنده)

# نتيجهگيري

نام گذاری مبهم بنا به صورت نظام الملکی و نظامیه از نظر تاریخی با اطلاق شمسیه به مقبره سیدشمس الدین، رکنیه و کمالیه و طاووسیه مشابه است، بنابراین هردو اسم صحیح و دو صورت یک عنوان هستند. البته اشاره به آسیاب نظامی در کتیبه مسجد بیرون نشان می دهد که احتمالاً این نام- نظامی- هم می توانسته به محل اطلاق شود. اگر بپذیریم که این نام به نظام الملک ابرقویی برمی گردد، بنابر اسناد تاریخی دوره حیات وی نه در قرن هشتم ه.ق. که آغاز قرن هفتم بوده است. امکان دارد این شخص بانی ساخت مجموعه ای بوده که پس از وی (ازجمله توسط پسرش که در خدمت شاه شجاع بوده) در آن ساخت و ساز ادامه یافته است.

با توجه به محل قرارگیری بنا و اسناد تاریخی و تصویری، این اثر میتوانسته در پیوستگی با بناهای وقفی مجموعه طاووسالحرمین شکل گرفته باشد. البته کاربرد بنا را تنها میتوان با حدس و گمانهایی دانست. اگر وجود مجموعه بزرگ طاووسیه با بناهای متعدد و دو عمارت سردر (که در جامعالخیرات به آن اشاره شد) پذیرفته شود، احتمال کاربرد سردر(نظامالملکی فعلی) به عنوان ورودی این مجموعه وجود دارد. از سوی دیگر برمبنای کتیبه مسجد بیرون، می توان این سردر را ورودی مسجد فوقانی طاووسیه دانست، دراین صورت بنا می تواند ساخته بانی مسجد بیرون باشد.

برمبنای کتیبه مسجد بیرون، بانی بنا همان بانی یا تعمیر کننده بنای مسجد بیرون است که نام «جلال» در آغاز لقب او می تواند به جلال الدین ابوالفوارس (شاه شجاع مظفری) اشاره داشته باشد چون در دوران او ابرقو رونق بسیار داشته است. بنابراین دو منار می تواند به پایان دوره مظفری متعلق باشد. البته اگر کتیبه بنا بر تاریخ گذاری مهرداد شکوهی تیموری در نظر گرفته شود، این احتمال منتفی می شود.

در مقایسه با دیگر نمونههای باقیمانده سردر دارای دو مناره در معماری ایران، سردر نظامالملکی را می توان با آثار پایان قرن هشتم ه ق. مشابه دانست که جزئیات تزیینی آن با دو مناره مقبره سلطان بخت آغا (دردشت) و گنبد سلطانیه شباهت دارد. نکته آخر آن که در مقیاس بناهای استان یزد، سردر نظامیه یک بنای بسیار مجلل بوده است که بزرگی مقیاس اجرایی آن حکایت از حمایت گسترده بانی و انتقال هنرمندان برای اجرای اثر دارد.

# سپاسگزاری

با تشکر از مهندس عیسی اسفنجاری، استاد گرامی آقای دکتر مهرداد قیومی بیدهندی از دانشنامه معماری ایرانزمین و دوستان عزیز آقایان فرهاد نظری، پرویز هلاکوئی، نیما ولی بیگ و محسن قانونی و همچنین با تشکر از خانم نازنین شهیدی.

### پینوشت

- 1- André Godard
- 2- Donald Newton Wilber

۳- در این مجموعه آرامگاه حسنبن کیخسرو نیز واقع بوده که بنا بر کتیبهاش در سال ۷۱۸ ه.ق. ساخته شده بوده است. با استناد به تصاویر موجود در آثار ایران گدار، ارتفاع گنبد مقبره حسنبن کیخسرو درحدود ۳۰ متر بوده است. این بنا امروزه موجود نیست. ۴- البته نام این مسجد را ایرج افشار مسجد «لوح» آورده است که صورت درست نام بنا همین است (افشار، ۱۳۷۴: ۹۳۶). امروزه سردر نظام الملکی و مجموعه طاووس روی یک ارتفاع واقع شدهاند و در ارتفاع پایین تر محله پای لوح قرار گرفته که البته خیابان کشیهای مدرن این دو بخش را از هم جدا کرده است. نام محله پای لوح خود تأییدی بر نام مسجد لوح است.

۵- بنابر تحقیقات تاریخی وقفنامه مذکور مربوط به سالهای ۷۳۲ و ۷۳۳ ه.ق. است و متنی که از آن در دست است، در قرن دهم ه.ق. قمری نسخهبرداری شده است (میرحسینی، ۱۳۸۴: ۱۳۸۴).

۶- متن نقلشده مطابق آنچه ایرج افشار از کتیبه قرائت کرده، با اندکی تصحیح با نظر به خود کتیبه پس از مرمت اخیر آمده است.۷- رئیسالدین محدودهای تابع دهستان سخوید، از بخش نیر در استان یزد و قرارگرفته در شرق نیر (بهفاصله دو کیلومتر) است

(نک: سازمان جغرافیایی نیروهای مسلح، ۱۳۸۱: ۸۶). در متن جامعالخیرات نیز قناتی بهنام قنات رئیسالدینی (در حومه شهر یزد) که منبعاش قریه فراشاه بوده است، مورد اشاره قرار می گیرد (سیدر کنالدین، ۱۳۶۵: ۵۵ و ۹۹).

۸- سرسنگ به صورت اسم خاص محدوده ای جغرافیایی در نزدیکی محله گازرگاه شهر یزد و همچنین بنا به اشاره جامعالخیرات نام محلهای در ابرقو بوده است (سیدرکنالدین، ۱۳۶۵: ۵۰). اما به صورت عام در بسیاری از نقاط کشور به صورت محله یا اسم مکان گفته می شود. ایرج افشار می آورد: «اصطلاح «سرسنگ» که در بسیاری از شهرها بوده هنوز برایم مفهوم درستی ندارد. نمی دانم در سرسنگ چه می کرده اند که همه جا مرکزیت داشته است. شاید آنجا تقسیم آب می شده است. شاید سنگ گازری آنجا قرار داشته است» (افشار، ۱۳۸۴: ۲۱۰).

٩- ابعاض: جمع بعض، پارهها، افراد (لغتنامه دهخدا: ذيل ابعاض).

۱۰ - مشابه اطلاق رکنیه و شمسیه به مدرسه سیدر *کنالدین* و سیدشمسالدین که هردو نام مورد استفاده در متون تاریخی نیز بوده است.

۱۱- وی فرزند امیر مبارزالدین مظفری بود که در ۷۶۰ ه.ق. به حکومت رسید (غنی، ۱۳۸۶: ۲۷۰) و در سال ۷۸۶ قمری درگذشت . لقب کامل وی جلالاالدین ابوالفوارسبن مبارزالدین (ملقب به شاهشجاع) بوده است. وی در طی جنگهایی که با شاهیحیی و شاهمحمود برادرزاده و برادرش داشت، از ابرقو بسیار گذر می کرد (همان).

۱۲ - خواجه جلالالدین تورانشاه در مبادی احوال بنا بر فرموده شهریار باستقلال شاهشجاع به حکومت خطه ابرقوه قیام مینمود و در آن وقت که آن پادشاه جهان مطاع به واسطه استیلای شاه محمود از شیراز به ابرقوه شتافت خواجه تورانشاه به لوازم نیکوخدمتی قیام نموده... و شاهشجاع در ارتفاع قدر و منزلت خواجه کوشیده منصب وزارت را به وجود او مشرف ساخت (نک: خوندمیر (۱۳۵۴). دستورالوزراء: ۲۴۹).

۱۳ - درباره میرچقماق نک: افشار، یادگارهای یزد: ۱۶۲.

۱۴- این مدرسه که بنا بر خط کوفی کتیبه منار آن از دوران سلجوقی دانسته می شد، در زلزله سال ۱۳۵۷ ویران شد. درباره این بنا نک: دانشدوست، یعقوب(۱۳۶۹). طبس شهری که بود. تهران: سروش و نادری، بقراط( ۱۳۵۷). «تاریخچه طبس و نگاهی به بناهای باستانی آن». هنر و مردم. دوره ۱۸۶ شماره ۱۸۶ و همچنین Archnet.org .

15- Cifte Minareli Medrese

16- Erzurum

17- Gök Madrasa

18-Sivas

۱۹ - البته باید توجه شود که تبدیل تاریخ نقلشده در ترجمه کتاب با ۲۰ سال اشتباه انجام شده است و در اینجا تاریخهای ذکرشده بر برمبنای نرمافزار تبدیل تاریخ (convertor date) و مقایسه با تاریخهای ذکرشده در ترجمه کتاب معماری اسلامی روبرت هیلنبرند آمدهاند.

۲۰- تاریخ ذکرشده برمبنای برداشت بمنت اسمیت در مقالهاش آمده است (بمنت اسمیت، ۱۳۸۴: ۱۶۹).

21- Robert Hillenbrand

۲۲- البته بخش زیادی از کاشیهای جامع ابرکوه در سالهای دور به تهران منتقل شده است که در موزه ملی ایران نگهداری میشده است.

۲۳- معقلی (Moaqqali-Moaqqeli) در اصطلاح تزیینات معماری نوعی از تزیین با ترکیب کاشی و آجر است که در آن خطوط کوفی بنایی یا تزیینات منظم جدولبندی پدید می آورند (نک: مصاحب، ذیل معقلی).

# منابع و مآخذ

- اسمیت، ماریون بمنت (۱۳۸۴). منارههای اصفهان. **آثار ایران**. (ج۴). آندره گدار و دیگران، ابوالحسن سروقدم. مشهد: آستان قدس رضوی.
  - افشار، ایرج (۱۳۷۴). یادگارهای یزد. تهران: انجمن آثار و مفاخر فرهنگی و خانه کتاب یزد.
    - \_\_\_\_\_ (۱۳۸۴). سفرنامچه (گلگشت در وطن). تهران: اختران.
- اوکین، برنارد (۱۳۸۶). معماری تیموری در خراسان. علی آخشینی. مشهد: بنیاد پژوهشهای اسلامی آستان قدس رضوی.

- جامى، نورالدين عبدالرحمان (١٣٨٤). نفحاتالانس من حضراتالقدس. تصحيح محمود عابدى، تهران: سخن.
  - خوندمير، غياث الدين بن همام الدين (١٣٥٤). دستور الوزراء. تصحيح سعيد نفيسي، تهران: اقبال.
    - دهخدا، على اكبر (١٣٨٩). لغتنامه. لوح فشرده انتشارات دانشگاه تهران.
- سازمان جغرافیایی نیروهای مسلح (۱۳۸۱). فرهنگ جغرافیایی آبادیهای استان یزد. ج ۲. تهران: سازمان جغرافیایی نیروهای مسلح.
  - سيدر كن الدين (١٣۶۵). جامع الخيرات وقفنامه سيدر كن الدين. به اهتمام سيدمحمد غصبان، يزد: اداره كل اوقاف.
- شکوهی، مهرداد (۱۳۷۱). تبدیل دو آتشکده به مسجد در ابرقو و عقدا. ترجمه ناصر نوروززاده چگینی، باستان شناسی و تاریخ، سال پنجم (۲). ۶۸-۵۲.
  - عرب، كاظم (١٣٨٢). يامنار قم. اثر، شماره ٣٥. ٩٧ -٨٥.
  - غنی، قاسم (۱۳۸۶). بحث در آثار، احوال و افکار حافظ. تهران: هرمس.
  - فضائلی، حبیبالله (۱۳۶۳). ابرقو در رابطه با داستان اصحاب رس. تهران: میثم تمار.
  - كاتب، احمدبن حسينبن على (١٣٨٣). تاريخ جديد يزد. به كوشش ايرج افشار، تهران: امير كبير.
    - گدار، آندره (۱۳۸۴). آثار ایران. ج ۳. ابوالحسن سروقد مقدم. مشهد: آستان قدس رضوی.
- مافرخی، مفضل بن سعد (۱۳۸۵). محاسن الاصفهان. ترجمه محمد آوی، به تصحیح عباس اقبال آشتیانی، اصفهان: مرکز اصفهان شناسی و خانه ملل.
  - مخلصی، محمدعلی (۱۳۷۹). مناره، معماری ایران دوره اسلامی. محمدیوسف کیانی، تهران: سمت.
  - \_\_\_\_\_\_ (۱۳۸۴). پژوهشی در کتیبههای دوران اسلامی تختجمشید. تهران: پژوهشگاه سازمان میراثفرهنگی.
    - مدرسزاده ابرقویی، سیدعلی (۱۳۷۷). شناخت ابرقو و قدمت آن. اصفهان: خدمات فرهنگی جهاد دانشگاهی.
- مرکز اسناد و مدارک سازمان میراث فرهنگی (۱۳۸۲). هزار جلوه زندگی: تصاویر ارنست هولتسر از عهد ناصری. پژوهشگر پریسا دمندان، تهران: سازمان میراث فرهنگی کشور.
  - مستوفى قزويني، حمدالله (١٣٨٩). **نزهةالقلوب**. تصحيح و تحشيه گاىليسترانج، تهران: اساطير.
  - میرحسینی، محمدحسن (۱۳۸۴). نکته یابی از وقفنامه جامعالخیرات. فرهنگ، (۵۶). ۱۸۴–۱۶۳.
    - ورجاوند، پرویز (۱۳۵۶). سیروسفری کوتاه در ابرقو. **بررسیهای تاریخی**، (۵). ۲۰۲–۱۷۵.
    - ویلبر، دونالد (۱۳۶۵). معماری ایران در دوره ایلخانی. عبدالله فریار، تهران: علمی و فرهنگی.
  - هیلنبرند، روبرت (۱۳۸۵). معماری اسلامی، شکل، کارکرد و معنی. باقر آیتاللهزاده شیرازی، تهران: روزنه.
    - سند ثبتی بنای مقبره طاووس الحرمین و سردر مسجد نظامیه در وبگاه: iranshahrpedia.org.
- Ettinghausen, R.; Grabar, O.; Jenkins-Mdina, M. (2001). Islamic Art and Architecture (650-1250). Yale University Press.

تاریخ دریافت مقاله: ۹۱/۰۹/۰۱ تاریخ پذیرش مقاله: ۹۱/۰۹/۰۸

# شناسایی نقوش و فنون آرایههای گچی بندآجری مسجد جامع عتیق اصفهان

ميثم كاظميان \* حسام اصلاني \*\*

### چکیده

در معماری ایران، مساجد جامع از مهم ترین و شاخص ترین بناهای هر شهر محسوب می شوند. مسجد جامع عتیق اصفهان که گویای بیش از ۸۰۰ سال هنر معماری ایران است، از جنبههای گوناگون هنری و معماری حائز اهمیت است. یکی از تزیینات شاخص در این بنای یگانه، آرایههای گچی بندآجری است که نمونههای تاریخی آن از دورههای آل بویه، سلجوقی و ایلخانی در بیشتر قسمتهای بنا مشاهده می شود و از آنجایی که تاکنون کمتر بدان پرداخته شده؛ نیازمند مطالعه و پژوهش در حیطه شناسایی انواع نقوش و فنون اجرایی می باشد. در این پژوهش، طی مشاهدات بصری و مطالعات کتابخانهای، نقوش این آرایههای گچی در چهار گروه هندسی، گیاهی، نوشتاری (اسماء و عبارات مقدس) و همچنین نقوش زنجیرهای دسته بندی شده و برخی از رایج ترین آنها با نرمافزار مطالعات انواع شدی تر و تصاویر میکروسکوپ الکترونی (SEM)، به شناخت فنون و مصالح ساخت این تزیینات پرداخته شد. این روشها شامل استفاده از تکنیک مهرهزنی و روش گچبری می باشد. حدوداً هفتاد درصد آرایههای مذکور، با استفاده از ابزارهای گچبری اجرا شده و روش مهرهزنی، اغلب برای ایجاد نقوش ساده هندسی بوده مذکور، با استفاده از ابزارهای گچبری اجرا شده و روش مهرهزنی، اغلب برای ایجاد نقوش ساده هندسی بوده است. در نمونههایی که به شیوه مهرهزنی ایجاد شده، با اضافه کردن سریش به ملات گچ، آنها را کندگیر کرده تا بتوانند قبل از گیرش نهایی گچ، همه آنها را مهرهزنی نمایند.

**کلیدواژهها**: مسجد جامع عتیق اصفهان، آرایههای گچی بندآجری، نقوش، فنون.

<sup>\*</sup> دانشجوی کارشناسیارشد مرمت آثار تاریخی و فرهنگی، دانشگاه هنر اصفهان.

### مقدمه

مسجد جامع اصفهان یکی از نفیسترین مجموعههای تاریخی ایران است، که دارای جنبههای هنری و معماری، تنوع تزیینات و همچنین شاهدی زنده از هنر ادوار تاریخی است (معماریان، ۱۳۸۹: ۵). قسمتهای گوناگون این مسجد که حاصل زحمات چندین نسل از معماران است، همواره مورد توجه پژوهشگران بوده ولیکن همچنان گوشههایی از آن ناشناخته باقی مانده است (کیانی، ۱۳۷۶: ۲۴). اگرچه پژوهشهایی درزمینه تزیینات آجری و گچی این بنای یگانه انجام شده اما کمتر اشارهای به «آرایههای گچی بندآجری» آن شده است. همان طور که می دانیم استفاده از آجر و گچ بهعنوان یکی از عمدهترین مصالح به کاررفته در سطوح این بنا، هنرمندان را بر آن داشته تا تزیینی را به کار گیرند که علاوه بر بالا بودن سرعت اجرا، از یکنواختی سطوح آجری بکاهد و چشم بیننده را آماده پذیرش سایر تزیینات کند. در این راستا، آرایههای گچی بندآجری که درواقع نوعی بندکشی تزیینی است، در نماهای آجری اجرا شده است. از آنجایی که این تزیینات به گونهای جدایی ناپذیر با سطوح آجری در ارتباط هستند، در بیشتر قسمتهای مسجد قابل مشاهده هستند و می توان سیر تحول نقوش و فنون این آرایههای گچی را از حدود قرن پنجم تا دهم ه .ق. بررسی کرد.

فرضیههای قبلی پژوهش در خصوص مصالح و روشهای اجرای این تزیینات مبنی بر استفاده از ملات گچ و نقشاندازی روی آن با مُهرهای قالبی یا ابزار گچبری است. مقاله حاضر تلاشی است درجهت شناسایی دقیق نقوش، شیوه اجرا و مصالح به کاررفته در روشهای مذکور در دورههای مختلف تاریخی که با تکیه بر نمونههای موجود در مسجد جامع اصفهان انجام شده است.

### ييشينه تحقيق

در منابع تاریخی و هنری، آرایههای گچی بندآجری با اسامی مختلفی ذکرشده که متداول ترین آن ترجمه عبارت "Brick-ended plugs" بهمعنی «توپی تهآجری» است که دونالد ویلبر در کتاب معماری اسلامی ایران در دوره ایلخانی برای این شیوه تزیینی برگزیده است (ویلبر، ۱۳۷۲: ۸۶). همچنین سعید فلاح فر در کتاب فرهنگ واژه های معماری سنتی ایران شرح دو عبارت «توپی» و «ته» را بیان می کند (فلاح فر، ۱۳۸۷: ۸۷–۷۹). دونالد ویلبر در کتاب مذکور، به بررسی اجمالی روش اجرا و دسته بندی نقوش این آرایه های گچی پرداخته

است (ویلبر، ۱۳۷۲: ۸۶). پوپ نیز در جلد سوم کتاب سیری در هنر ایران اشارهای مختصر به این نوع تزیین دارد (پوپ، ۱۳۸۷: ۱۵۲۰-۱۵۲۰). در بین متون فارسی، در کتاب تزیینات وابسته به معماری ایران دوره اسلامی که به کوشش محمدیوسف کیانی نگارش شده، توضیحاتی تحت عنوان «بندکشی» درمورد این شیوه تزیین بیان شده است (کیانی، ۱۳۷۶: ۶۵). همچنین مهدی مکینژاد در کتاب تاریخ هنر ایران در دوره اسلامی: تزیینات معماری به ذکر مطالب دونالد ویلبر بسنده کرده است (مکینژاد، ۱۳۸۷: ۸۶). ابوالقاسم دادور در مقاله ای به طور ویژه این شیوه تزیین را در دورههای سلجوقی و ایلخانی بررسی کرده است (دادور و همکاران، ۱۳۸۵: ۸۵-۹۲). همچنین آرش لشکری در پژوهشی به نقش مُهرهای تزیینی در دوره ایلخانی پرداخته است (لشکری و همکاران، ۱۳۸۹ : ۸۵–۱۰۲). همان طور که در پیشینه این تحقیق بیان شد، اکثر مطالعات انجامشده با نگاهی کلی به شناسایی نقوش و تكنيك اجراي اين تزيينات پرداختهاند؛ اما ضرورت اجراي پژوهشی که به فن شناسی کامل مصالح و تکنیک های ساخت این آرایههای گچی در بنایی خاص مانند مسجد جامع اصفهان بپردازد، احساس می شود که در این تحقیق بدین امر مهم پرداخته می شود. امید است دیدگاه جدیدی در باب شناخت این تزیینات باارزش بر دوستداران هنر و معماری این مرز و بوم آشکار شود.

### روش تحقيق

روش تحقیق به کاررفته در این پژوهش مشتمل بر روشهای توصیفی و علّی- تطبیقی است که روش توصیفی آن به مطالعه و توصیف مشاهدات مربوط به نقوش و تکنیکهای اجرایی این تزیینات پرداخته است. در ادامه جهت پیبردن به روابط بین انواع نقوش در هر دوره، از روش تطبیقی و همچنین روشهای ساخت به کاررفته در آنها، از روش علّی احکه شامل مطالعات میدانی و آزمایشگاهی است استفاده شده است.

روشهای یافته اندوزی در این پژوهش نیز مبنی بر رجوع به منابع کتابخانه ای و روش میدانی، مطالعات بصری، عکاسی دیجیتال و ترسیم انواع نقوش آرایههای گچی بندآجری با نرم افزار 2008 AutoCAD است. در ادامه با نمونهبرداری از بخشهای مختلف تزیینات مورد نظر به انجام آزمایشهای شیمی تر و دستگاهی (SEM) پرداخته شد. همچنین مصاحبه با استادکاران سنتی در کسب نتایج کامل تر راه گشا بوده است.

# گذری بر تاریخ آرایههای گچی بندآجری در ایران

در عمده نماهای آجری، میان آجرها فاصلهای درجهت طولی یا عرضی وجود دارد که گاهی این فاصله خالی می مانده یا با ملات ساده گچی پر می شده است. اما از حدود قرن چهارم ه.ق. بهبعد این بندکشی ها به گونهای از سادگی خارج می شدند و به شیوه های مختلف تزیین می یافتند (کیانی، ۱۳۷۶: ۶۵). معمار در ساده ترین و ابتدایی ترین شیوه، پس از بندکشی آجرها با فشار انگشتان دست نقشی از انگشتان خود را روی این بندکشی ها ایجاد می کرده است. در شیوه های دیگری که به آن اشاره خواهد شد، معماران با استفاده از مُهرهای قالبی چوبی یا ابزار گچبری به اجرای نقوش متفاوتی از جمله نقوش هندسی، گیاهی یا نوشتاری (اسماءمقدس) پرداخته اند (ویلبر، ۱۳۷۲: ۸۶).

این آرایه های گچی از اواخر دوره غزنویان تا پایان دوره ایلخانی و به ندرت پس از آن استفاده می شده اند. نمونه غزنوی آن را می توان در مقبره ارسلان جاذب در سنگبست خراسان مشاهده کرد. اما اوج کاربرد آنها در بناهای سلجوقی و ایلخانی مشاهده می شود که به تبع آن تنوع نقوش و فنون اجرای این تزیینات در این دورهها بیش از دیگر دورههای تاریخی است (دادور و همکاران، ۱۳۸۵: ۸۷). نکته شایان ذکر به کاربردن رنگهایی ازجمله رنگ نخودی روی برخی از این آرایههای گچی است که احتمالاً برای القای بیشتر رنگ آجری و کمترشدن تضاد بین گچ و آجر بوده است. بناهای رباط شرف، مسجد جامع اردستان، مسجد جامع اصفهان و مسجد جامع گلپایگان ازجمله آثاری است که میتوان آرایههای گچی بندآجری دوره سلجوقی را در آنها مشاهده کرد. از دوره ایلخانی نیز باید به مسجد جامع اشترجان، بقعه پیربکران اصفهان و گنبد سلطانیه اشاره کرد (لشکری و همکاران، ۱۳۸۹: ۹۴–۹۶).

# شناسایی نقوش آرایههای گچی بندآجری مسجد جامع اصفهان

در بیست ساختمان گوناگونِ مسجد جامع اصفهان که یادگار بیش از ۸۰۰ سال معماری ایران است (پوپ، ۱۳۸۲: ۱۳۸۲)، می توان آرایههای گچی بندآجری مربوط به دورههای آل بویه، سلجوقی و ایلخانی را مشاهده کرد. تعداد نمونههای مربوط به دوران آل بویه کمتر از دو دوره دیگر بوده و تنها در ستونها و برخی دیوارهای آجری باقی مانده از آن دوران قابل مشاهده هستند که اکثراً نیز در دورههای بعد با سطوح گچی ساده پوشیده شده است. تنوع و کثرت این

آرایه های گچی در دو دوره دیگر به حدی است که تنها در گنبدخانه رفیع تاجالملک که از شاهکارهای آجرکاری دوره سلجوقی است (ماهرالنقش، ۱۳۸۰: ۲۲۲) نزدیک به پانزده نگاره مختلف (کیانی، ۱۳۷۶: ۶۵) یافت می شود.

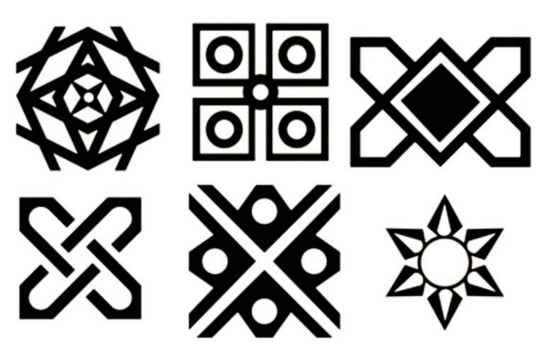
نقوشی که در مسجد جامع اصفهان اجرا شده شامل نقوش هندسی، گیاهی، اسماء و عبارات مقدس و نقشهای زنجیرهای است که نمونههای سلجوقی و ایلخانی هر چهار نوع در مسجد دیده می شود. اگرچه تنوع و کثرت نقوش در دوره سلجوقی بیشتر از دوره ایلخانی است، از آنجایی که دوره ایلخانی اوج تزیینات گچبری ایران به شمار می رود، نمونه های مربوط به این دوره با پرداختهای ظریف تر و نقوش پر کار تری همراه است. هر یک از نقشهای چهار گانه نه تنها قائم به ذات هستند، بلکه هر نقش با انواع نقوش دیگر هماهنگی و ار تباطی ریتمیک دارد.

نمونه های تزیینات مذکور حاکی از تسلط کامل معماران آن دوران در هماهنگی آجرکاری و آرایه های گچی بندآجری است. درحقیقت آنها با بهره گیری از این آرایههای گچی، فضای ایجادشده ناشی از اجرای طرحهای مختلف آجرکاری را بهخوبی آراستهاند (کاتلی و همکاران، ۱۳۷۶: ۱۵). همچنین محدودیت فضایی در اجرای این تزیینات گچی به ظهور برخی از نقوش خاص این شیوه تزیینی انجامیده است (دادور و همکاران، ۱۳۸۵: ۸۹). نکته مهم در انتخاب و اجرای طرحهای این آرایههای گچی این است که طرح مورد نظر باید سرعت اجرای بالایی داشته باشد.

### نقوش هندسي

از صدر اسلام هنرمندان مسلمان بهدلیل دوری از تصویرسازی توجه ویژه ای به نقوش هندسی و انتزاعی داشته اند (هیلنبراند، ۱۳۷۹: ۱۶۸). ترکیب و تکرار چند عنصر هندسی اولیه خط، دایره، مربع و ... که به خلق انبوهی از طرح های متنوع هندسی می انجامد، منبع عظیمی از نقش را برای هنرمندان ایجاد کرده است. همچنین سرعت اجرای این نقوش نسبت به نقوش دیگر بیشتر است و بههمین دلایل، نقوش هندسی از عمده ترین نقشهای مشاهده شده در آرایههای گچی بندآجری است که در مسجد جامع اصفهان نیز بهوفور یافت می شود (طرح ۱). در بین این نقوش، ساده ترین و غالب ترین نقش هندسی که در مسجد اجرا شده، ترکیب دو خط به صورت ضربدر بوده است. این طرح که با هردو شیوه مهره زنی و گچبری اجرا شده، بیشتر در دوره سلجوقی مورد توجه بوده است (تصویر ۱).



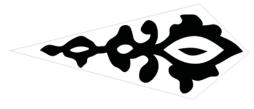


طرح ۱. نمونههای نقوش هندسی آرایههای گچی بندآجری مسجد جامع اصفهان، دوره سلجوقی و ایلخانی (نگارندگان)





تصویر۱. غالب ترین نقش هندسی، با هر دو روش مُهره زنی و ابزار گچبری، گنبدخانه تاجالملک، دوره سلجوقی (نگارندگان)



طرح ۲. نقش گیاهی سلجوقی، ورودی سردر شمال شرقی مسجد جامع اصفهان (نگارندگان)

# نقوش گياهي

در جنبههای گوناگون معماری دوران سلجوقی، رابطهای بین اصول هندسی و طرح های گیاهی برقرار شده (اتینگهاوزن و همکاران، ۱۳۷۸: ۴۰) بدین شکل که نقوش گیاهی در قالب نقوش ساده هندسی نمایان شده است. نمونه های سلجوقی این نقوش را در سردر شمال شرقی و نمونه های ایلخانی را می توان در ورودی شرقی مسجد مشاهده کرد (طرح ۲ و ۳). همان طور که اشاره شد نمونههای ایلخانی ظریف تر، پرکارتر و با عمق بیشتری نسبت به نمونههای سلجوقی اجرا شده است.

## اسماء و عبارات مقدس

کثرت و تنوع این دسته از نقوش نسبت به نقوش هندسی و گیاهی کمتر است و شامل اسماء جلیله خداوند «الله، السمیع، العدل، الحلیم و ...»، همچنین «محمد»،

# 6;3

طرح ٣. نقش گياهي ايلخاني، ورودي شرقي مسجد جامع اصفهان (نگارندگان)

«علی» و عباراتی نظیر «لاالهالاالله، محمدرسولالله و علی ولیالله» است که اغلب با خطوط کوفی (بنایی ساده و مورق) و ثلث در بندهای عمودی آجرها اجرا شده است (تصویر۲). همچنین، از چیدمان منظم انواع نقوش بندآجری در سطح وسیع دیوار اسامی مقدسی همانند «و علی»، «فاطمه»، «والحسین»، «والحسن» (معماریان، ۱۳۸۹ بجاد شده که نمونه آن در جبهه شمالی و جنوبی ایوان شرقی مسجد جامع دیده می شود. اوج زیبایی و ظرافت این دسته از نقوش در نمونههای مربوط به دوره ایلخانی به چشم می خورد که عمق، پیچیدگی و تنوع اسامی بیشتری نسبت به نمونههای سلجوقی مسجد جامع دارد و شاخص ترین موارد آن در راهروی جبهه جنوبی ایوان شرقی این مسجد اجرا شده است (تصویر۳).

### نقوش زنجيرهاي

این نقوش یا از توالی خطوط ساده در بندهای عمودی و افقی آجرها یا از حرکت این خطوط در فضای نقوش دیگر آرایههای گچی بندآجری ایجاد میشود (تصویر؟). شاخصه اصلی نقوش زنجیرهای حرکت و توالی متناوب خط و نقش در بندهای آجرهاست (طرح؟). بیشترین مورد این نوع از نقوش در قدیمی ترین سردر مسجد جامع اصفهان، متعلق به تاریخ ۵۱۵ ه.ق. در قسمت شمال شرقی مسجد است.

# شناسایی فنون آرایههای گچی بندآجری مسجد جامع اصفهان

فرضیه های قبلی پژوهش بیانگر این است که اکثر آرایه های گچی بندآجری با روش مُهرهزنی اجرا شده و در مواردی اندک با ابزار گچبری به خلق این تزیینات



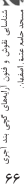


تصویر ۲. نمونههای اسماء مقدس مربوط به دوره سلجوقی، ایوان شرقی مسجد جامع اصفهان (نگارندگان)





تصویر ۳. نمونه های اسماء مقدس مربوط به دوره ایلخانی، راهروی جبهه جنوبی ایوان شرقی مسجد جامع اصفهان (نگارندگان)







تصویر ۴. نمونههای نقوش زنجیرهای آرایههای گچی بندآجری مسجد جامع اصفهان (نگارندگان)



طرح۴. نمونههای نقوش زنجیرهای آرایههای گچی بندآجری مسجد جامع اصفهان (نگارندگان)

پرداختهاند. جهت شناسایی فن ساخت این تزیینات گچی در مسجد جامع اصفهان و راستی آزمایی این فرضیه ها از روشهای مختلف بصری، آزمایشگاهی و دستگاهی استفاده شد که در ادامه بدان پرداخته می شود.

## مطالعات بصري

اولین گام برای شناخت فن ساخت این آرایههای گچی مشاهده دقیق و یافتن نشانه هایی از تکنیک ساخت آنهاست. ازجمله موارد مهم که از مطالعات بصری بهدست آمد، رد ابزار گچبری در انواع نقوش دورههای سلجوقی و ایلخانی، و ضخامت و اندازه متفاوت آنها در نقوش مشابه است (تصویر ۱). در عین حال، با اندازه گیری دقیق بسیاری از نقوش کاملاً مشابهی که به تعداد زیادی تکرار شده بود، به یکسان بودن اندازه آنها پی برده شد که در این دسته از

نقوش هیچ ردی از ابزار مشاهده نشد و احتمالاً با مُهرهایی از جنس چوب مُهرهزنی شدهاند (تصویر۱).

با مشاهدات صورت گرفته در مسجد جامع اصفهان مشخص شد که برای اجرای این آرایهها سه روش به کار رفته است: در روش اول که غالباً در نمونههای سلجوقی مشاهده میشود، پس از چیدن آجرهای نمای دیوار اقدام به اجرای آرایه های گچی در بندهای آجرها می کردند (تصویر۵). در روش دوم که بیشتر در دوره ایلخانی رواج داشته است، پس از چیدن آجرهای دیوار لایه نازک یا ضخیمی از گچ (با توجه به عمق نقش مورد نظر) روی سطح آجرها کشیده می شده و سپس بدون توجه به بندهای آجرهایی که در زیر گچ قرار گرفته است، به نقشاندازی آجری و آرایه های بندآجری مورد نظر میپرداختند و درادامه با زدن لایه ناز کی از رنگ نخودی متمایل به آجری



تصویر۵. آرایههای گچی در بندهای آجرها، ایوان شرقی مسجد جامع اصفهان (نگارندگان)

تصویر ۶ آرایههای گچی با نقش اندازی آجری روی لایه گچ، ورودی شرقی مسجد جامع اصفهان (نگارندگان)

بری ه در نمی نرای نچی مجد اول اول گچ

تصویر ۷. اجرای آرایههای گچی در بندهای آجرهایی که با لایه نازک گچ پوشانده شدهاند، ایوان شرقی مسجد جامع اصفهان (نگارندگان)

روی تزیینات اجراشده، به گونهای آن را با سطوح آجری همسانسازی می کردند (تصویر ۶). لازم به ذکر است که در قسمتهایی از این اندود گچی که نقش آجر را نشان نمی داده و درواقع تزیینات بندآجری را القا می کرده، با اجرای رنگ سفید روی رنگ نخودی شبیهسازی نمای گچی تشدید می شده است که نمونه آن در صفه عمر مسجد جامع اصفهان دیده می شود. روش سوم همانند روش اول انجام می شده با این تفاوت که یک لایه بسیار نازک گچ روی سطح آجرها کشیده می شده و آرایه های گچی در همان بندهای اصلی آجر اجرا می شده است (تصویر ۷).

# مطالعات آزمایشگاهی

در این مرحله جهت پیبردن به نوع مصالح و مواد افزودنی آن، هم از آرایههای موسوم به مُهری و هم از آرایههایی که با روش گچبری اجرا شده بودند، نمونهبرداری انجام شد (جدول ۱) و تست شناسایی سولفات و کلسیم جهت شناسایی گچ در نمونهها، تست سوزاندن تر جهت شناسایی حضور ماده آلی (تصویر ۸) و سرانجام تست مولیش برای پیبردن به نوع ماده آلی (سلولزی یا پروتئینی) به کاررفته در این نمونهها صورت گرفت (کریمی و همکاران، ۱۳۸۸: ۹۴).



تصویر ۸. تست سوختن تر (نگارندگان)

## جدول ۱. مشخصات نمونههای برداشتهشده

| محل نمونهبرداری                        | نوع نمونه           | نام نمونه |
|----------------------------------------|---------------------|-----------|
| ورودی شمال غربی مسجد جامع اصفهان       | آرایه گچبری بندآجری | A         |
| سردر شمال شرقى مسجد جامع اصفهان        | آرایه مُهری بندآجری | В         |
| جبهه شمالی ایوان شرقی مسجد جامع اصفهان | آرایه گچبری بندآجری | С         |

| تر | شيمي | آزمایشات | ۲. نتایج | جدول |
|----|------|----------|----------|------|
|----|------|----------|----------|------|

| تست مولیش | تست سوختن تر و حضور ماده آلی | تست سولفات | نام نمونه |
|-----------|------------------------------|------------|-----------|
| -         | -                            | +          | A         |
| +         | +                            | +          | В         |
| -         | -                            | +          | С         |

(نگارندگان)



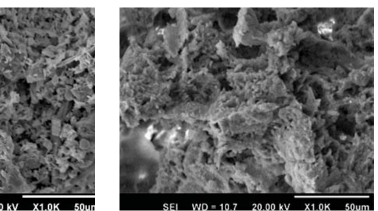
تصویر ۹. تست مولیش (نمونه B) (نگارندگان)

نتایج حاصل از آزمایشات شیمی تر بیانگر این است که تمامی نمونههای فوق، از جنس گچ بوده و نمونه B دارای مقادیری ماده آلی سلولزی است (جدول ۲). با توجه به مطالعات میدانی درزمینه کاربرد چسبهای گیاهی در تزیینات معماری ایران، تمامی استادکاران سنتی به این نکته اشاره داشتند که از گذشته تاکنون، از چسب گیاهی سریش بهمنظور چسباندن یا کندگیر کردن ملات گچ استفاده می شده است (رحیمی، ۱۳۸۸: ۱۳۷۷).

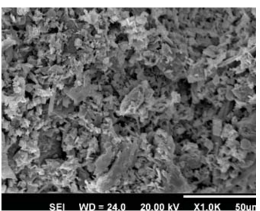
## مطالعات دستگاهی

جهت بررسی بیش تر نوع ماده آلی به کاررفته در نمونه B، نمونهای شاهد از مخلوط گچ و سریش تهیه شد و با مقایسه تصاویر (SEM) گرفته شده از هر دو نمونه اطلاعات زیر به دست آمد. در هردو نمونه، بلورها به واسطه حضور ماده آلی گیاهی رشد نکردند و از آنجایی که سریش باعث

کندگیرشدن گچ می شود، بلورهای گچ نتوانستند رشد کنند و شکل سوزنی خود را بازیابند. در این تصاویر، تغییر شکل بلورهای گچ از حالت سوزنی به بلورهای کوچکی که اجازه رشد نیافتهاند، قابل مشاهده است(تصاویر ۱۰ و ۱۱).



تصویر ۱۰. تصویر (SEM) نمونه B (نگارندگان)



تصویر ۱۱. تصویر (SEM) نمونه شاهد گچ و سریش (دلگشا، مقاله منتشرنشده: ۸)



### نتيجهگيري

آرایههای گچی بندآجری مسجد جامع اصفهان در سه دوره آل بویه، سلجوقی و ایلخانی اجرا شده ولیکن اوج کاربرد آنها در دوره سلجوقی و ایلخانی بوده است. نمونههای آل بویه فقط در ستونها و دیوارهای آجری مربوط به این دوره دیده می شود. نقوش این تزیینات به تر تیب کثرت در چهار دسته هندسی، گیاهی، اسماء و عبارات مقدس و نقوش زنجیرهای تقسیمبندی میشوند. هر چهار دسته این نقوش در دورههای سلجوقی و ایلخانی دیده میشود ولی تنوع و کثرت نقوش هندسی، گیاهی و زنجیرهای در دوره سلجوقی بیشتر از ایلخانی است و شاخص ترین آرایههای این دوره را می توان در گنبدخانه تاجالملک و سردر شمال شرقی مسجد مشاهده کرد. اوج کاربرد و تنوع اسماء و عبارات مقدس در دوره ایلخانی بوده و نمونههای مربوط به این دوره با پرداختهای ظریفتر و نقوش پر کارتری همراه بوده است. نهتنها بهترین نمونههای این دوره بلکه بهترین و زیباترین آرایههای گچی بندآجری در کل مسجد، در جبهه جنوبی ورودی شرقی و راهروی جنوبی ایوان شرقی مسجد اجرا شده است. اجرای آجر کاری و سطوح گچی برای ایجاد این آرایهها به سه شیوه صورت می گرفته است؛ در روش اول آرایههای گچی در بندهای آجرها اجرا میشده است، در روش دوم لایه نازک یا ضخیمی از گچ (با توجه به عمق نقش مورد نظر) روی سطح آجرها کشیده می شده و سپس بدون توجه به بندهای آجرهایی که در زیر گچ قرار گرفته، به نقشاندازی آجری و آرایههای بندآجری مورد نظر پرداخته میشده است و در ادامه با زدن لایه نازکی از رنگ نخودی متمایل به آجری روی تزیینات اجرا شده، به گونهای آن را با سطوح آجری همسان سازی می کردهاند. روش سوم همانند روش اول صورت می گرفته با این تفاوت که یک لایه بسیار نازک گچ روی سطح آجرها کشیده می شده و آرایههای گچی در همان بندهای اصلی آجر اجرا می شده است.

شیوه ساخت تزیینات گچی بندآجری نیز به دو طریق زدن مُهرهای قالبی و استفاده از ابزار گچبری بوده است. از آنجایی که در روش ایجاد نقوش مُهری (تکنیک استفاده از مُهرهای قالبی) تمامی آرایههای گچی بندهای آجرها بهطور همزمان نقش میشود، برای اجرای آنها زمان بیشتری لازم است؛ بههمین جهت با اضافه کردن سریش به ملات گچ، آن را کندگیر می کردند تا بتوانند همه آنها را مُهرزنی کنند. شایان ذکر است که بیشتر آرایههای مسجد با ابزار گچبری انجام شده و استفاده از مُهرهای قالبی اکثرا برای ایجاد نقوش هندسی ساده بوده است.

## سیاسگزاری

با قدردانی از همکاری سرکار خانم مریم دلگشا و دوستان عزیز آقایان محسن ملکاحمدی، یاسر حمزوی و محمد شعرباف.

# پینوشت

۱. این نامگذاری توسط نویسندگان مقاله صورت گرفته و اکثراً در منابع تاریخی از این تزیینات باعنوان «توپی گچی تهآجری» یاد

٢. يركردن فضاى خالى باقىمانده بين آجرها با ملات.

## منابع و مآخذ

- اتینگهاوزن، ریچارد و گرابر، اولگ (۱۳۷۸). هنر و معماری اسلامی. ترجمه یعقوب آژند، چاپ اول. تهران: سازمان مطالعه و تدوین کتب علوم انسانی دانشگاهها (سمت).
- پوپ، آرتور (۱۳۸۷). سیری در هنر ایران. جلد سوم. ترجمه نجف دریابندری و همکاران، چاپ اول. تهران: علمی و فرهنگی.
  - \_\_\_\_\_ (۱۳۸۲). معماری ایران. ترجمه غلامحسین صدریافشار، چاپ هشتم. تهران: اختران
- دادور، ابوالقاسم و مصباح اردکانی، نصرتالملوک (۱۳۸۵). بررسی نقوش و شیوه تزیین توپی گچی تهآجری در بناهای دوره سلجوقی و ایلخانی. ن**شریه هنرهای زیبا**. شماره ۲۶، ۹۲–۸۵.
- دلگشا عبدالملکی، مریم و اصلانی، حسام (۱۳۹۱). شناسایی تکنیک ساخت تزیینات گچی گنبد کوچک بنای تاریخی درب امام اصفهان (منتشرنشده).
  - رحيمي، حسن (١٣٨٨). مصالح ساختماني. چاپ اول. تهران: دانشگاه تهران.
  - فلاحفر، سعید (۱۳۸۷). فرهنگ واژههای معماری سنتی ایران. چاپ اول. تهران: کاوشپرداز.
  - کاتلی، مارگریتا و هامبی، لویی (۱۳۷۶). هنر سلجوقی و خوارزمی. ترجمه یعقوب آژند. چاپ اول. تهران: مولی.
  - کریمی، امیرحسین و وطنخواه، غلامرضا (۱۳۸۸). شناسایی بستهای نقاشی ایرانی بهروش شیمی. **مرمت و پژوه**ش. شماره ۷، ۱۰۰–۹۳.
    - كياني، محمديوسف (١٣٧٤). تزيينات وابسته به معماري دوران اسلامي. چاپ اول. تهران: سازمان ميراث فرهنگي.
- لشکری، آرش؛ خطیبشهیدی، حمید؛ نیستانی، جواد و هژبری نوبری، علیرضا(۱۳۸۹). نقش مُهرهای تزیینی در معماری دوره ایلخانی. مطالعات باستان شناسی، ۱۰۲-۸۵.
  - ماهرالنقش، محمود (۱۳۸۰). میراث آجرکاری ایران. تهران: سروش.
- معماریان، غلامحسین (۱۳۸۹). مسجد جامع اصفهان. چاپ اول. تهران: مرکز مطالعاتی و تحقیقاتی شهرسازی و معماری.
  - مکی نژاد، مهدی (۱۳۸۷). تاریخ هنر ایران در دوره اسلامی (تزیینات معماری). تهران: سمت.
- ویلبر، دونالد نیوتن (۱۳۶۵). معماری اسلامی ایران در دوره ایلخانان. ترجمه عبدالله فریار، چاپ اول. تهران: علمی و فرهنگی.
- هیلنبرند، رابرت (۱۳۷۹). معماری اسلامی: فرم، عملکرد و معنی. ترجمه ایرج اعتصام، تهران: شرکت پردازش و برنامهریزی شهری.

تاریخ پذیرش مقاله: ۹۱/۰۹/۰۸

# **بررسی نقش نور در تبیین توالی فضای معماری مساجد** نمونه موردي: مسجد شيخ لطفا...

محمد رضا بمانيان \* محمدعلي عالى نسب \*\*

### چکیده

نور از عوامل مؤثر بر ارزش فضایی است که بهعنوان غیر مادی ترین عنصر محسوس طبیعت، همواره در معماري اسلامي وجود داشته است. نور در معماري اسلامي ايران هميشه بهمنزله روشن کردن کامل فضاي معماری به کار نمی رود؛ بلکه گاهی جنبه عرفانی و مقدس به خود گرفته و جنبه های دیگر فضا (رنگ، بافت و...) را تحت تأثیر قرار می دهد و گاهی بر آنها تأکید می کند. ضربآهنگ (ریتم) نوری در معماری اسلامی نقش بسزایی در تبیین تحول و توالی فضا ایفا می کند، به گونهای که می توان گفت نقش کاربردی توالی فضا بهوسیله نور در این معماری در سه مؤلفه مکث، حرکت و تأکید تبیین میشود؛ از اینرو میتوان این گونه بیان کرد که توالی فضا بهوسیله نور بهعنوان یک مؤلفه در زمینه هنرهای اسلامی بسیار مورد توجه قرار گرفته و این توجه و اهمیت نشان از جایگاه این اصل در شاکله تفکر اسلامی است. بدین منظور در مقاله حاضر از روش توصیفی- تحلیلی استفاده شده است و در قسمت ادبیات موضوع به تبیین جایگاه نور در علوم معارف اسلامی پر داخته شده تا ابعاد، وجوه و جنبههای کاربر دی آن وضوح بیشتری یابد و در ادامه به تبیین نقش نور برطبق مؤلفههای سه گانه توالی فضایی در معماری اسلامی پرداخته میشود. دستاوردهای پژوهش گویای آن است که نور علاوه بر کارکرد عادی خود در فضاهای معماری اسلامی، عملکردهای دیگری نیز داشته است که از جمله مهمترین آنها می توان به نقش نور در توالی بین دو جهان مادی و معنوی اشاره کرد. این عمل در سه طیف زمانی و بهترتیب در انفصال، انتقال و وصول در فضاي معماري اسلامي اتفاق ميافتد.

كليدواژهها: نور، فضا، معماري، توالي، مسجد شيخ لطف ا....

<sup>\*</sup> دانشیار، دانشکده هنر و معماری، دانشگاه تربیت مدرس، تهران.

<sup>\*\*</sup> كارشناس ارشد معمارى، دانشگاه تربیت مدرس، تهران.





تصویر ۱. نمای داخلی فضای گنبدخانه مسجد شیخ لطفا... (نگارندگان)

#### مقدمه

تأملی کوتاه در آثار گوناگون معماری اسلامی ایران در دورههای مختلف روشنگر این حقیقت است که معماران ما همواره در جستوجوی نظم در عناصر، اجزاء، فضاها و بناها بودهاند و برای رسیدن به این مهم از عناصر و اجزای متعدد بهره می گرفتند که یکی از این عناصر نور است البته نور را بهشکلی به کار می گیرند که فضا را معنا دهد و آن را تقدیس کند تا «انسان با قرارگیری در آن فضاهای قدسی به بُعد مابعدالطبیعه عروج کند» (بمانیان ، ۱۳۸۶: ۷). نور منبع فضا نیست بلکه در نقش متذکر به مصداق آیه «الله نور السموات و الارض» ایفای وظیفه می کند و کالبد سنگین و بیشکل سنگ و آجر را روح و جان تازه می بخشد و « از این منظر نور به عنوان مظهر و نماد وجود در فضای معماری اسلامی تلقی میشود ... (استفاده از نور در معماری اسلامی) بهنوعی کیمیاگری است و معمار در آن سنگ را همچون نور جلوگر میسازد و از دل سنگ که تاریک و سرد است، تلألو و درخششی پدید می آورد» (مددپور، ۱۳۷۴: ۲۷۱) و موجب به وجود آمدن بسیاری از اشکال فضایی و رابطه بین آنها میشود. نور اشکال معماری را ظاهر میسازد و حتی می تواند فضاهایی را که خودبهخود نسبت به فضاهای دیگر ترجیحی ندارند، امتیاز دهد و برخی فضاها را بر دیگر فضاها مرجح سازد. تجلی این عنصر را در معماری مساجد (اسلامی) می توان مشاهده کرد. «مهمترین ویژگی معماری اسلامی در درجه نخست ویژگی بصری آن است و پس از ورود به بنا و واقعشدن در فضایی متنوع، ویژگیهای حسی بهتدریج عارض می شود؛ بدین ترتیب عرصه آفرینش در معماری از تغییر در عادت بصری آغاز می شود و تا آنجا پیش می رود

که به حس دیگری مبدل می شود و حس تازهای در حاضران ایجاد (می)کند» (حائری، ۱۳۷۸: ۲۴).

بروز عالی این پدیده در معماری مساجد اسلامی به عنوان زلال ترین و شفاف ترین عنصر در تسهیل کنندگی و تشدید کنندگی عروج، از نازل ترین مرتبه هستی و عالی ترین مراتب آن است. «این عروج و سیروسلوک به معنای انتقال از مقامی به مقام دیگر، از اسمی به اسم دیگر و از تجلی به تجلی دیگر می باشد» (نصری، ۱۳۶۳).

## روش تحقيق

در مقاله حاضر از روش تحقیق تحلیلی- توصیفی استفاده شده است. ابزار مورد استفاده در این بررسی نیز به صورت کتابخانهای و بررسی اسناد و مدارک مکتوب است. بدینمنظور در قسمت نظری با استفاده از روش مطالعه کتابخانهای و بررسی اسناد و مدارک مکتوب استفاده شده و ضمن مراجعه به منابع و مآخذ موجود دردسترس و مطرح کردن دیدگاههای مختلف و تجزیه و تحلیل آنها سعی شده است تمام وجوه ممکن مسئله مورد توجه قرار گیرد و در بخش مطالعات موردی نیز براساس متغیرهای بهدستآمده در مطالعات نظری و همچنین برداشتهای میدانی پیرامون موضوع مورد نظر به تبیین این شاخصها پرداخته می شود.

#### سؤالات تحقيق

- آیا نور در مساجد ایران علاوه بر جنبههای مادی (مانند روشنایی و ...) دارای عملکرد معنوی نیز بوده است؟
- نور چگونه با القای حس مکث و حرکت در فضای مساجد باعث ارتقای کیفیت فضایی میشده است؟

## اهداف مورد نظر در مقاله حاضر نیز عبارتاند از:

- بررسی نقش عملکردی نور در ارتقاء کیفیت فضا؛
- بررسی نقش نور در ایجاد حس مکث و حرکت در فضای معماری اسلامی؛
- بررسی نقش نور در تعالی و نزول ویژگیهای فضاهای اسلامی.

## مطابقت با عملکرد و کاربری خاص فضا

ازآنجایی که معماری مظهر و تجلی عینی اندیشههای انسانهاست، این ضرورت پیش میآید که جهت شناخت نور در معماری اسلامی و مبنای نظری حاکم بر این

و ظاهرنمودن غیر را در علم و عین که شمس نامیده می شود (سجادی، ۱۳۶۲؛ ۴۷۴). نور در هر عصر و دورهای دارای برداشت مفهومی خاص و ویژهای بوده است. نور در مساجد ایرانی ـ اسلامی با عبور از سطوح شفاف و انعکاس تأثیر زیادی در حس فضایی می گذارد و یکی از حیاتی ترین عناصر در معماری شناخته می شود. استفاده گاه و بی گاه و غیرمنتظره از نور باعث ایجاد فضای مکث و لایه لایه لایه شدن فضای مساجد شده است (ستاری ساربانقلی، ۱۳۸۰: ۴۳۹). در ادبیات موضوع ابتدا به تبیین نور در ادبیان الهی پیش از اسلام و پس از آن پرداخته می شود؛ سپس

به نقش نور در مساجد و دیدگاههای مختلف نور از دیدگاه

دانشمندان اسلامی پرداخته خواهد شد.

# نور در ادیان الهی پیش از اسلام

بهجرأت می توان گفت که نور عامل ترین صفت حق (و و وجود او) در تمامی ادیان و مذاهب بوده است. «به گونهای که روشنایی در دین زرتشت، مظهر اهورا مزدا و تاریکی مظهر اهریمن است و یهوه (خدای یهود) در تورات موسی (ع)، در زبانههای آتش در کوه طور به پیامبر ظاهر می شود. در انجیل عیسی (ع) نیز آمده است که خدا نور مطلق است» (خورشیدیان، ۱۳۸۴: ۳۸۱).

(ایرانیان از هرچه تاریک، ظلمانی و تیره است نفرتی طبیعی داشتهاند. از دیرباز پیروزی نور بر تاریکی اهریمن یکی از خصایص اصلی دین قدیم ایران بوده است (شایگان، ۱۳۸۰: ۸). نور در فرهنگ پیش از اسلام نیز در بین ایرانیان جایگاه ویژهای داشته است بهطوری که در حکمت ایران باستان از خداوند که همان اهورا مزدا باشد بهمنزله روشنی بی کران و از رنگ بهعنوان اولین دختر نور یاد شده است (خوشنظر و رجبی، ۱۳۸۸: ۷۰).

# پس از اسلام

رجوع ما در این بخش به مرجع اول مسلمانان یعنی قرآن کریم بهعنوان تنها متن قدسی اسلام است، زیرا گرچه مبانی حکمی هنر اسلامی را از زبان علما میشنوید، هیچ شکی ندارید که منبع فیاض این زبان، قرآن و کلمات نورانی معصومین (ع) است. نور در قرآن کریم صفت تورات، انجیل و قرآن است (انا انزلنا التوریه فیها هدیً و نورّ) (مائده/۴۴) و (اتیناه الانجیل فیه هدیً و نورّ)(مائده/۴۶) (قدجاءکم من الله نور وکتاب المبین)(مائده/۱۵).

معماری، رجوعی به اندیشههای حاکم بر اذهان مردمان آن اعصار صورت گیرد و از آنجاکه معماری مساجد اسلامی بیش از معماری هر بنای دیگری با غنی ترین ابعاد وجودی انسان در تعاملی دوسویه است، لزوم پرداخت به اندیشه حاکم بر تفکر معماران و سازندگان آن از دیدگاه اهل قلم دوچندان می نماید.

بدین منظور در مقاله حاضر ابتدا به بخش ادبیات موضوع پرداخته می شود و در این بخش نور در ادیان الهی، دیدگاه اندیشمندان و نقش آن در معماری مساجد مورد بررسی قرار می گیرد. در ادامه نیز به مدد این شناخت، نتایج حاصل از ادبیات موضوع بر نمونه موردی (مسجد شیخ لطفالله) بررسی و در انتها نیز نتیجه گیری لازم ارائه می شود.

## ادبيات موضوع

نور در فرهنگ دهخدا بهمعانی روشنایی، ضیاء، سنا و فروغ آمده و کیفیتی است که بهوسیله حس بینایی درک میشود. تابندگی، جلوه، سو و قوه بینایی چشم است (دهخدا، ۱۳۴۸: ۸۵۷) و در فرهنگ عمید بهمعانی روشنایی، فروز، روشنایی چراغ یا آفتاب و خلاف ظلمت بیان شده است (عمید، ۱۳۶۲: ۱۳۶۹). نور در نزد صفویان عبارت از وجود حق است بهعبارت ظهور او فینفسه



تصویر ۲. نمای پنجرههای داخلی مسجد شیخ لطفا...(نگارندگان)

۷۴

در این منبع، ظلمت و نور بهصورت دو مفهوم مقابل هم آمده (رعد: ۱۶)، ضمن آن که بازگشتگاه و مقصد نهایی مؤمنان را نور ذکر کرده است (بقره/۲۵۷). در آیه دوازدهم سوره حدید نیز آمده است: مؤمنین و مؤمنات صاحب نورند که به سعی خود راه میروند. در آیه شانزدهم سوره نوح و آیه پنجم سوره یونس، شمس، منبع ضیاء (سراج) و قمر مظهر نور است. نور در آیه سی و پنجم سوره نور، عاملی است که خداوند بهوسیله آن هرکه را بخواهد هدایت میکند. در همه این آیات بهنحوی جایگاه عظیم نور در قرآن نشان داده شده است. نور صفت حق و صفت نازل شدگان حق است و برطبق این آیات می توان گفت که به بطورکلی «اسلام نور است و مؤمنین هرکدام جلوه نور» بهطورکلی «اسلام نور است و مؤمنین هرکدام جلوه نور» (بلخاری قهی، ۱۳۸۴: ۴۵۴).

اما آیه سی و پنجم سوره نور، نه تنها به دلیل این که کامل ترین آیه نوری قرآن است بلکه از این نظر که منشأ و مبدأ آثار هنری اسلامی زیادی قرار گرفته، مورد توجه است؛ چنان که معمار مسلمان در بهره گیری از این آیه نمود تمثیلی آنرا در هدایت مؤمن به معبود در فضایی مقدس (مسجد) به خوبی به نمایش می گذارد و در آنجا این نکته را متذکر می شود که «وجود تنها از آن خداوندی است که به تمامی نور است و این نور دارای مراتبی است که در امثال و حور ظهور می کند» (نور، ۳۵).

پس از ظهور اسلام ایرانیان مفاهیم و مظاهر نور را که سالها به آن اعتقاد داشتند در قرآن کریم جستجو کردند و آن را در سوره نور یافتند (...الله نورالسموات والارض مثل نور کمشکوة فیها مصباح المصباح فی زجاجة الزجاجة کاتها کوکَب دری یوقد من شجرة مبارکه زیتونة لاشرقیة و لاغربیة یکاد زیتها یضییء و لولَم تمسسه نار نور علی نور یهدی الله لنوره من یشاء و یضرب الله الامثال للناس والله بکل شیء علیم)(همان).

آنچه ابتدا از کلمه نور در این آیه فهمیده می شود همان نورهای محسوس است که هنوز تمام جوانب آن توسط فیزیکدانان کشف نشده است. اما عزیزالدین نسقی (اندیشه پرداز قرن ۷ ه.ق.) به شیخ خود می گوید: این نور را به چشم سر (راز) توان دیدن... (فلامکی، ۱۳۸۱: ۳۰۴). در شرح این آیه در تفسیر المیزان آمده است که «... نور معنایی معروف دارد و آن عبارت است از چیزی که اجسام را برای ما روشن می کند و هر چیزی بهوسیله آن ظاهر و هویدا می گردد. ولی پس مصداق نام نور همان وجود است و از سوی دیگر چون موجودات امکانی وجودشان به ایجاد خدای تعالی است،

پس خدای تعالی کاملترین مصداق نور است ... و هر وجودی بهوسیله او ظهور می یابد ... (تفسیرالمیزان، جلد ۱۵: ۱۷۲). پس از این آیه می توان نتیجه گرفت که «...الف: وجود تنها از آن خداوندی است که به تمامی نور است. ب: این نور دارای مراتبی است از تعیین اول تا عالم ماده. ج: در قوس نزول مراتب این نور است که جنس عوالم فراتر از عالم حس و ماده است ...» (بلخاری، ۱۳۸۴: ۴۵۷).

# نور از دیدگاه دانشمندان اسلامی سهروردی

سهروردی شهرتش را از نور گرفته است. او نورهای مختلف را چنین تقسیمبندی می کند: ۱- نور مجرد، ۲- نور عرضی، ۳- غسق، ۴- هیأت ظلمانی، ۵- برزخ، شیء یا هویت شیمانند که انوار را پنهان و آشکار می کند. تفسیر این تقسیمبندی در این مقوله نمی گنجد اما همین بس که بدانیم سهروردی هدف همه آنها را درنهایت یکیشدن با نورالانوار یعنی خداوند می داند. وی مفاهیم نفس، نور و شعور را مرتبط بههم و از یکدیگر برمی شمرد و نتیجه نزدیکی به نورالانوار را افزایش قدرت حضور و همچنین علم شخص می داند. شرح سهروردی بر انواع یا گونههای نور، علاوه بر آنچه ذکر شد، بر سیر متعالی زندگی آدمیان نظر دارد. وی نفس را به علت تجرد از ماده و در غایت نورانیت و بهدور از هرگونه تاریکی می داند و جسم را یک موجود تاریک و ظلمانی به شمار می آورد (ابراهیمی، ۱۳۸۳: ۷۵۱).

وی عقیده دارد بین جسم و نور واسطهای وجود دارد که روح حیوانی نامیده میشود؛ که درتمامی بدن جاری است و حامل نیروی حرکت و ادراک است (همان: ۵۷۵). از دیدگاه سهروردی، جهان عبارت است از درجاتی از نور و ظلمت؛ وی ظلمت را درواقع فقدان نور میداند. از دیدگاه سهروردی هر چیز بازگشت به نور دارد و نور مطلق حداست (سجادی، ۱۳۷۷: ۷۱). حکمت اشراق سهروردی تأثیر عمیق و پایداری بر سنت علم و حکمت ایران برجای گذاشت. تعالیم او و بخش اعظم متون اشراقی به جنبش فلسفی و هنری بدل شد که اوج آن در مکتب اصفهان بود (کیوانی، ۱۳۷۷: ۱۹۷).

### ابن عربی

پدر عرفان اسلامی یعنی ابن عربی، نور را رمزی از وجود میداند. این نور از میان شیشههای رنگین میگذرد و رنگهای گوناگونی روی آینه عدم، که اعیان ممکنات است،

منعکس میسازد؛ یعنی باعث پیدایش تکثرات از وحدت وجود، که نورالانوار است، میشود. وی جهانبینی عرفانی و برهانی لطیفی در جهان اسلام بنیاد نهاد که مهمترین تأثیرش را بهدلیل بنیادهای عرفانی و زیباییشناختیاش در هنر برجای گذاشت (بلخاری قهی، ۱۳۸۴: ۴۷۲).

### امام محمد غزالي

امام محمد غزالی نیز مانند دو فیلسوف دیگر اعتقاد به سلسلهمراتب در درک نور داشت. ایشان اعتقاد داشت که نور در وضع نخست نزد عوام، در وضع دوم نزد خواص و در وضع سوم نزد خواص الخواص شناخته می شود. از دیدگاه او خداوند نور اول، قائم بالذات و منبع تمام نورهاست و به این دلیل که سراسر زمین و آسمانها را انوار حسی و عقلی فراگرفته، عالم همه مظهر اوست (همان: ۴۶۲).

### نجمالدين كبرا

نجمالدین کبرا نخستین استاد تصوف است که به پدیده رنگها و نورهای رنگی اشاره می کند. او برای ثبت این نورهای رنگی رنجهای بسیار کشیده است. او در کتاب

فوائج الجمال و فواتح الجلال مى نويسد: براى او دوست من موضوع جستجوی (مراد) خداست و کسی که می جوید (مرید)، نوری است که از او آمده یا پارهای از نور اوست ... (صابری، ۱۳۸۴: ۱۱). او معتقد است که نور در مرتبه جسم و ماده ضعیف تر از نور در مراتب عالی تر است، یعنی هرقدر به منبع نور حضرت نورالانوار نزدیک شوید، نور خالصتر و شفافتری حاصل می شود. پس تجرد از ماده بهمعنای حرکت و عروج بهسمت منبع وجود و نور هستی و دوری گزیدن از نازل ترین درجه وجود و سایههای نور است (خوشنظر و رجبی، ۱۳۸۸: ۷۲)؛ و نیز در بیان اندیشههای خویش این گونه عرضه داشته که «میان دو مرز نور و ظلمت، همچون مراتب هستی، طیف رنگها قرار گرفتهاند. البته رنگ سیاه تمثیل دیگری نیز دارد و آن ذات خداوند است که از شدت نورانیت، تیره ظلمانی مینماید و برخی از عرفا آن را نور سیاه خواندهاند» (نصر، ۱۳۷۰: ۶۸). عرفا نور را عقل نامیدند و گاهی عشق. گاهی قسمتی از عقل را نور نامیدند و گاه خالق را نور دانستند و آن را نورالانوار نامیدند؛ اما مفهوم و معنای انسان نورانی چیزی است که می تواند از این تعاریف ما را به مفهوم هنر و بالاخص

جدول ۱. نظرات دانشمندان اسلامی در رابطه با نور

| جمعبندی                                                                    | درک نور      | بالاترين درجه نور | نظرات نور                                                                                                                                                     | نور از دیدگاه   |
|----------------------------------------------------------------------------|--------------|-------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------|
| نور مطلق خداست و<br>نزدیکی به نورالانوار<br>موجب افزایش قدرت<br>حضور میشود | سلسلەمرا تبى | نورالانوار        | تقسیمبندی نور به نورهای: ۱- نور<br>مجرد، ۲-نور عرضی، ۳-غسق، ۴-هیأت<br>ظلمانی، ۵-برزخ - شیء یا هویت شئ<br>مانند که انوار را پنهان و آشکار می کند.              | سهروردی         |
| همه نورها تکثراتی<br>است از وحدت وجود<br>که نورالانوار است                 | سلسلەمراتبى  | نورالانوار        | نور را رمزی از وجود میداند. این نور<br>از میان شیشههای رنگین میگذرد و<br>رنگهای گوناگونی روی آینه عدم که<br>اعیان ممکنات باشد، منعکس می کند                   | ابن عربی        |
| منبع تمام نورها<br>خداست                                                   | سلسلەمراتبى  | نورالانوار        | اعتقاد دارد نور در وضع نخست نزد<br>عوام، در وضع دوم نزد خواص و در<br>وضع سوم نزد خواص الخواص شناخته<br>میشوند.                                                | امام محمد غزالی |
| حرکت و عروج بهسمت<br>منبع وجود (نورالنوار)                                 | سلسلەمراتبى  | نور سياه          | نور در مرتبه جسم و ماده ضعیفتر<br>از نور در مراتب عالی تر است، یعنی<br>هرقدر به منبع نور حضرت نورالانوار<br>نزدیک شوید، نور خالص تر و شفاف تری<br>حاصل می شود | نجمالدین کبرا   |

(نگارندگان)

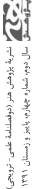
هنر ایرانی برساند. به تعبیر هانری کربن در عرفان ایرانی رنگ تبدیل به شاخصی میشود برای عارف تا بدان وسیله مقام نورانی ـ عرفانی خویش را به داوری گیرد، فراسوی زمان است و تنها عالم رنگ جهتدهنده سیر و سلوک اوست (اردلان و بختیاری، ۱۳۸۰: ۵۱). ملاصدرا نیز مى گويد: بهمراتبي از نور خورشيد كه مثال الهي در عالم محسوسات است نظر بیفکن که چگونه بهرنگ شیشه رنگپذیر میشود؟ درحالی که در نفس خودش هیچ رنگی ندارد و تفاوتی هم در آنها جز به شدت تابش و نقص آن نیست. پس هرکس که در شیشهها و رنگ آنها توقف کند، بدانها از نور حقیقی فرودآمدهاش محجوب و پوشیده شود؛ نور از او پوشیده گردد مانند کسی که می گوید ماهیات اموری حقیقی و در عالم وجود اصلی تر و وجودات اموری انتزاعی و ذهنیاند، پس هرکس رنگهای نور را مشاهده کرد و دانست که آنها از شیشههاست و نور در ذات خودش رنگی ندارد، نور برایش آشکار میشود و میداند که مراتب همان است که درصورت اعیان بهرنگ استعدادهای اعیان ظاهر شده است مانند کسی که می گوید مراتب وجودات عبارت از تابشهای نور حقیقی واجب و ظهورات وجود حق الهي است که درصورت اعیان آشکار شده و رنگ ماهیت امکانی رنگپذیر گشته و بهصورتهای خلقی او هدایت الهی واجبی پوشیده و پنهان گشته است (بلخاری، ۱۳۸۴: ۱۳۸۱). اگر تمامی عالم در یک معنا با دو تجلی سیر نزول و صعود خلاصه شود، در این صورت نور نماد جریان وجود در پیکره مراتب است (قوس نزول) و رنگ نماد بازگشت به روشنایی جاری در ذات نور (قوس صعود). رنگ در حد تجسمی از بی رنگ به مدد روشنی اش وسیلهای می گردد برای انسان سنتی تا به مقام جمع رسد (اردلان و بختیاری، ۱۳۸۰: ۴۷).

بنابراین آنچه از گفتههای علمای اهل قلم برداشت می شود این است که هنر اسلامی از درون می درخشد میدا چنین درخششی عوامل قدسی است که یکپارچه نورند و نوری به غایت درخشنده اند و خود تجلی نور الهی اند... صورت در هنرهای اسلامی قدسی صعودی در قرب الهی در هر مرتبهای از مراتب عرفانی، مرتبهای از مراتب نور را شهود می کند و آن را در اثر هنری خویش مراتب نور را شهود می کند و آن را در اثر هنری خویش یدیدار می سازد (نوروزی طلب، ۱۳۸۷: ۴) و هم چنین آراء حکمای اسلامی سبب شد تا هنر اسلامی عنصر نور را همواره به عنوان تمثیلی از جلوههای وجود الهی به کار گیرد (خوش نظر و رجبی، ۱۳۸۸: ۷۰).

معمار مسلمان نیز همواره سعی بر این داشته که با به کارگیری این عنصر مقدس و با خلق فضایی معنوی انسان را به بریدن از مادیات و عروج به ماوراءالطبیعی سوق دهند (بمانیان، ۱۳۸۶: ۶۹). پس انسان نورانی انسانی است که سرشتی کامل و باطنی زیبا داشته باشد. هنر ایرانی نیز نمایاننده باطنی زیباست. هنرمند ایرانی هنری را خلق می کند که انسان بهواسطه آن خود را بیابد. هنر ایرانی پویایی و تغییر را میطلبد و با درک حقیقت برمبنای استعداد در عرصه کشف و هستی شناسی درواقع مراتبی از دین و عرفان را می پیماید. ذهن و مفاهیم ذهنی چون خیر و حقیقت، اندیشه و حس هنرمند را دربرمی گیرند و آنگاه خلق صورت می گیرد (پوروزیری، ۱۳۷۸: ۱۶۸) و این حقیقت همان طور که پیش تر گفته شد، همان نور است. هنر ایرانی ـ اسلامی هنری است هدفمند و هدفدار که چون تمثیلی از جلوه وجود مطلق تلقی میشود (ستاری ساربانقلی، ۱۳۸۰: ۱۴۳۹). قداست نور در فرهنگ ایرانیها که نورانی را از اصلی ترین مشخصه قدیسین و اولیا در نگارگری از یکسو و نقوش هنری انتزاعی در دیگر سو قرار داد (بلخاری، ۱۳۸۴: ۴۷۹). علاءالدوله سمنانی، عارف بزرگ قرن هفتم و هشتم هجری، در «اندامشناسی عرفانی انسان» رنگ و نور را در قالب انسان عرفانی تلألویی دیگر بخشید و هنر ایرانی را بهشدت تحت تأثیر عمیق خود قرار داد (همان: ۱۴۹۱). معماری ایران نیز بهتبع سایر زمینههای اندیشه و عمل نقطه اوج، شکوه و به کارگیری این تعابیر در مفاهیم عظیم انسانیت داشته است و اولین جایگاه تجلی هنر ایرانی و اسلامی معماری مساجد است؛ فضا و مکانی برای ارتباط نورالانوار. درواقع، در اینجاست که معنای حقیقی معماری یعنی «معماری هنر نظم دادن فضاست» (بمانیان، ۱۳۸۶: ۲۳) آشکار می شود.

### نقش نور در معماری مسجد

روشنایی کالبدی است مادی برای بزرگترین نیروی صامتی که حواس انسان توان دریافت آن را دارد و می توان امیدوار بود که نیروی رمزآلود خود را تا به افقهای آینده حفظ کند. منطقی بهنظر نمی رسد که تصور کنیم اصلی ترین کاربرد آن تنها قابل رؤیت کردن پدیدههای مادی جهان باشد؛ بلکه بهنظر می رسد که پیش از آن، میلی بشری که نور همیشه نماد آن بوده است، او را به دنبال روشنایی می کشد، آن هم در بنای خانههایی که به اذن خداوند، برای ذکر نام او از بام تا شام، رفعت یافته است (رضوی، ۱۳۸۰: ۳۳).



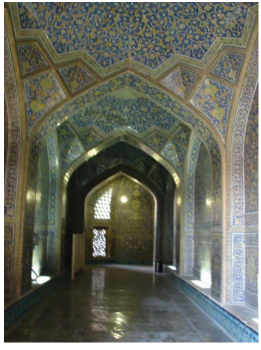
روشنیها بدون ارتباط کلامی و رابطهای مستقیم انتقال داد و تمرکز بیشتر داشت و این دقیقاً همان موضوعی است که آفریننده مسجد ایرانی بهدرستی به آن واقف بوده است (محمدیارزاده و یغمایی، ۱۳۸۴: ۲۲۵).

#### جمعبندي

توالی نور و تاریکی ابزاری است مستعد برای بالفعل درآوردن ترتیب فضایی. در مسجدی که ما تکراری از نقاط روشن و تاریک در فضا داشته باشیم، بخشهای روشن پرانرژی، جذاب و در حال انبساط به ما نزدیک میشوند و بالعکس نقاط تیره ساکت و خالی از انرژی در آرامشی خواب آلود منقبض می شوند. اما وجود هر بخش تاریک عطش ما را برای رسیدن به بخش روشن بعدی زیادتر مى كند. معمار به توالى فضاها نه فقط به چشم رستهاى از رویدادهای فضایی بلکه بهمثابه نورپردازیهای مختلف مینگرد. با تغییر نور ساختمان ساکن و پای دربند زنده می شود، نور طبیعی خاصیت حرکت، متفاوت بودن و توالی و دگرگونی در لحظات را ذاتاً در خود دارد که باعث حرکت و تغییر حالت در ساعات مختلف می شود (در نظریه فضای هستی شولتز "اساسی ترین بخش بحث رابطه انسان و ادراک محیط، نحوه نگرش انسان به محیط اطرافش است). براین



تصویر ۴. پنجره بالای محراب مسجد شیخ لطف ا... برای تأکید بر جهت گیری معنوی (نگارندگان)



تصویر ۳. راهرو ورودی مسجد شیخ لطف ا.. (نگارندگان)

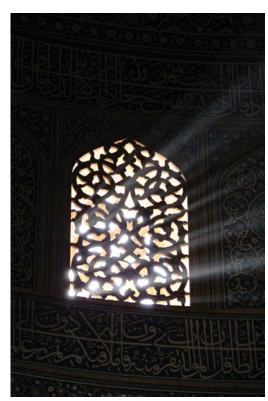
## اهداف استفاده از نور در معماری مساجد:

۱- نور به عنوان منبع روشنایی در اماکن مذهبی از جمله مساجد با درجاتی از قوی ترین طیف تا ضعیف ترین همواره مورد توجه قرار گرفته و به کار رفته است. گرمایش طبیعی براساس عنصر طبیعی نور از دیگر موارد کاربرد این عنصر در مساجد است (محمدیارزاده و یغمایی: ۲۱۶-۲۱۹).

۲- شفافیت و بازتاب نور چون روح، همواره جذابیت و زیبایی خاصی به کالبد خشک و صلب معماری بخشیده است این جذابیت با ارزشهای معنوی درهمآمیخته و لطافتهای فضای عرفانی را دوچندان میسازد (همان: ۲۲۳).

٣- معماران مساجد همواره كوشيدهاند جمال حق را که برترین زیباییهاست بهنوعی در این مقدسترین مکان جلوه گر کنند و نور که تداعی کننده انوار حقیقت، رحمت و معنویت الهی است، بهترین عنصر برای تداعی این زیباییهاست (ستاری ساربانقلی، ۱۳۸۰: ۴۳۹).

۴- ایجاد سایه روشنهای ضعیف و قوی که بسته به نوع مصالح و طرز کاربرد آنها جلوههای متفاوتی ایجاد می کند که هریک دارای ماهیت خاص خود است (فاینینگر، ۱۳۶۶: ۲۴). ۵- استفاده از عنصر طبیعی نور یکی از روشهای نمایاندن احساس است، حسی که از طراح یا خالق مسجد به بیننده انتقال می یابد. همچنین مفاهیمی چون حس حضور، حرکت و تمرکز و... را می توان از طریق تیرگیها و



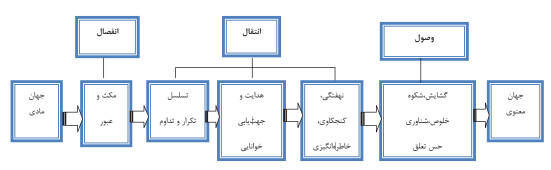
تصویر۵. شکست نور در فضای گنبدخانه توسط نقش و نگار پنجره در مسجد شیخ لطفا... (نگارندگان)

اساس است که معیارهای دیدن فضای هستی و معماری مطرح و بخشهای دیگر کار سازمان دهی می شود.

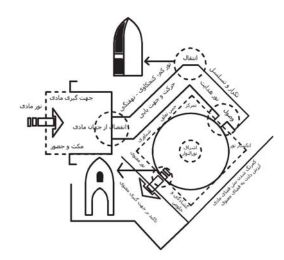
اساسی ترین دگر گونی های محیط اطراف ما در دو مفهوم ساده شب و روز نهفته است و نخستین فضای مسجد توجهی است به شدنهای جهان و تجسمی است از ناپایداری این تأثیرپذیری از نور روز و تحولات ناشی از آن. درواقع بهفعل درآوردن نيروهاست كه بهصورت بالقوه در مفهوم این فضا نهفته است و در تعریف معماری، مفهوم زمان این گونه حاصل می شود. توالی فضاها در مساجد ایرانی –

اسلامي طي سه مرحله و بهصورت سلسلهمراتبي صورت می پذیرد؛ که به ترتیب عبارت اند از: ۱- انفصال: که عبارت است از جدایی از دنیای مادی، ۲- انتقال: که عبارت است از فضایی که نقش یک مفصل و وصل کننده را بین جهان مادی و معنوی ایفا می کند و ۳- وصول: که عبارت است از وصل کردن و رسیدن به دنیای معنوی و ذات مقدس الهي. نور با عبور از سطوح شفاف و انعكاس مي تواند تأثير زیادی در حس فضایی داشته باشد و بهعنوان یکی از حیاتی ترین عناصر معماری خود را جلوه گر سازد. استفاده از سطوح متخلل و ایجاد سایهروشنهای هنرمندانه روی سطح مى تواند باعث ايجاد حس سبكى و تعلق شود. سایهها بافتهای ظریف روی سطوح ایجاد میکنند و با ایجاد فضاهای روشن، نیمهروشن و تاریک شکلی از هدایت و بازی آگاهانه از نور ارائه می کنند و با این بازی نور و سایه، جلوههای فضایی زیبایی روی سطوح بهوجود می آید. حرکت وسیلهای است برای درک فضا. وجود آن در معماری برای خلق فضا و درک فضا مدیون این عامل - یعنی حرکت - است، نور با ایجاد پویایی و سیالیت حس حرکت را ایجاد میکند. در یک فضا، این چشمهای ناظر هستند که با حرکت خود فضا را درک میکنند و این تغییر تنها وقتی محسوس خواهد بود که پدیدهای که منشأ آن است قابل درک باشد و زمان خود را در فضا نشان دهد، تغییراتی که توالی، روشنایی، تاریکی و حس حرکت را القا و گاه حتی تشدید میکند. بهطور کلی، زمان نوری که درعین تداوم نقاط تأکید و عطف دارد، در معماری مساجد اسلامی ما نمود می یابد و یکی از مفاهیم کالبدی آن می شود و با به تصویر کشیدن و تجسم گذر زمان و تأکید بر نقاط عطف آن است که فضای مسجد زنده می شود. این نور نه به گونهای صریح بلکه در هالهای از ایهام و استعاره است و

درنهایت به ایجازی بینظیر منجر میشود.



نمودار ۱. انفصال، انتقال و وصول توسط نور در مساجد (نگارندگان)



کروکی ۱. انفصال،انتقال و وصول، از دنیای مادی به عالم معنا در مسجد شیخ لطفا... (نگارندگان)

## بررسى نمونه موردى (مسجد شيخ لطفا...اصفهان)

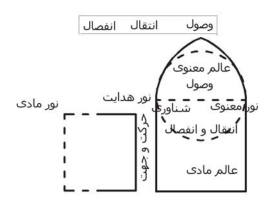
در این بررسی به نمونهای کامل از یک بنای اسلامی، که شگفتی استفاده از نور در آن به سرحد خود – چه در معماری و چه در معنای عرفانی و روحانی – می رسد، پرداخته می شود. در مورد به کارگیری نور در این مسجد (شیخ لطفا...) اظهار نظرهای متعددی صورت گرفته است. در این تحلیل به گونه ای متفاوت با نحوه به کارگیری پدیده نور در این بنا برخورد شده است و نتایج این تحلیل در قالب نموداری ارائه می شود. در ضمن، براساس این نمودار – که برپایه اصول تئوری که در قسمتهای قبلی به آن پرداخته شد و مطالعات میدانی که در محل انجام گرفت – می توان تئوری و اصول طراحی حاکم بر سایر مساجد ایرانی – اسلامی را تبیین و بررسی کرد.

در این مسجد نور به گونهای متفاوت از سایر بناها به کار گرفته شده است و با به کارگیری خاص این پدیده فضا را قدسی، ملکوتی و عرفانی جلوه می دهد (تصویر ۶). نور در اینجا، درعین تسلسل و تداوم، دارای نقاط عطف است؛ نوعی کشش ایجاد می کند که مخاطب را به سوی این نقطه که وجود نورالانوار است می کشد و با ایجاد سایه روشنهای ممتد موجب حرکت در فضا می شود و زمان را که بُعد چهارم فضا محسوب می شود، به صورت عملی به کار می گیرد. حرکت وسیلهای است برای درک فضای معماری مدیون حرکت است. نور در فضا با با سایه روشنهای متعدد نوعی پویایی و سیالیت در فضا ایجاد می کند و موجب حرکت و در نتیجه درک

فضا می شود. در واقع، نور در اینجا نقش انفصال، انتقال و وصول را ایفا می کند؛ که انفصال در اینجا توسط جلوخان و سردر ورودی انجام میپذیرد که از اینرو نقش اتصال به درون (رسیدن به دنیای معنوی و فضای قدسی) و انفصال از برون (بریدن از دنیای مادی) را موجب می شود. انتقال در اینجا توسط دالان نیمه تاریک انجام می پذیرد که هدایت و انتقال در آن با سکون و تأملی اندک صورت میپذیرد و درعین ورود به تاریکی، دنیای مادی بیرون را پشت سر می گذارد و آمادگی لازم را برای ورود به دنیای معنوی فراهم می کند. وصول در بدو ورود به گنبدخانه اتفاق می افتد؛ در اینجا پس از نوعی آمادگی وارد فضایی می شوید که نور نقش جداکننده فضای زیرین را از گنبد مینایی آسمان ایفا می کند. ورود نور از زیر گنبد توسط ینجرههای دورتادور آن، گنبد را شناور و سوار بر نور جلوه می دهد و اینجاست که نور به معنای عرفانی و قدسی خود جلوه گر می شود و اشاره به آیه شریفه «الله نورالسموات والارض» دارد. پس می توان این توالی و انتقال را که در این بنا به صورت سلسله مراتبی اتفاق می افتد، این گونه و در قالب تصویر ۷ و کروکی ۲ عنوان کرد.

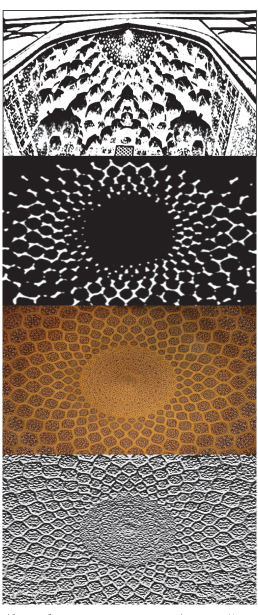


تصویر ۶. فضای داخلی مسجد شیخ لطفا... (نگارندگان)



کروکی ۲. انفصال،انتقال و وصول، از دنیای مادی به عالم معنا در برش عمودی مسجد شیخ لطفا... (نگارندگان)

دراینجا نحوه توالی فضاها، رویدادها و طرز پیوند آنها چیزی بیش از یک مکان معمولی را به ذهن متبادر می کند و آن درواقع نقش انفصال از دنیای مادی و اتصال به وجود خداوند لایتناهی و جهان معنوی است. این توالی گاه در مساجدی چون مسجد شیخ لطفا... از ورودی تا فضای گنبدخانه اتفاق می افتد و گاهی نیز در مساجدی هم چون مسجد امام اصفهان و ... از عالم مادی به عالم معنا، از ورودی تا حیاط مرکزی مسجد صورت می پذیرد.



تصویر۷. نقوش مختلف عینی شده نور در ورودی و زیر گنبد به شکل مقرنس و شمسه در مسجد شیخ لطفا... (نگارندگان)

# نتيجهگيري

معمار اسلامی برای طراحی هر فضایی، موارد بسیاری را درنظر می گیرد که از همه مهمتر استفاده از نور طبیعی است. بنابراین با استادی، مناسبترین حالت را درنظر می گیرد، نور را بهداخل هدایت می کند و به فضاهای داخلی مفاهیم متفاوتی می بخشد. معماران ایرانی به اهمیت این عنصر حیاتی پی بردهاند و تمام کوشش آنها این بوده است که نور پراکنده را به کمک معماری تسخیر کنند و بهخدمت گیرند. با ساختن پنجرههای کوچک و بزرگ با شکلهای مختلف و روزنهها، منبعهای نوری متنوعی ایجاد کردهاند که نور را بهداخل هدایت می کنند و محیط داخل و خارج را بههم مربوط میسازند. با بازی سایه و نور در فضاهای داخلی و ایجاد ضرب آهنگهای متعدد و تباین(کنتراست) به فضاها هویت بخشیده و بر تاریکی حاکم بر آنها چیره شدهاند. فضای سراسر از نور یا تاریکی مطلق هردو می توانند معنای فضا را از بین ببرند، بنابراین تلفیق هوشمندانه این دو، به محیط معنا میدهد و کاربری خاص آن را مشخص میکند. در معماری اسلامی نور عنصری بسیار مهم تلقی می شود؛ زیرا نور نمادی از ملکوت و عالم ربانی است و حس نزدیکی به منبع و وجود هستی را القا می کند. بنابراین معمار اسلامی در طراحیهای خود به مسئله سایهروشنی، نوررسانی و حرکت از تاریکی به نور، چیدمان صحیح روشن و نیمهروشن، تاریک و نیمهتاریک درکنار یکدیگر توجه ویژه داشته و توانسته است از این عنصر بهنحو احسن استفاده کند و تأمل بسیار مطلوبی بین کالبد معماری و نور بهوجود آورد. در معماری اسلامی، نور با ایجاد حس فضایی، احساسات گوناگونی نظیر شگفتی، قداست، حرکت و سکون را القا می کند. درواقع نقش نور در معماری اسلامی نقشی قدسی و ملکوتی است که برای نشاندادن این تقدس در بدو ورود به بنا، نوعی آمادگی در مخاطب بهوجود می آورد و بعد با ایجاد تاریکی نسبی می کوشد نهفتگی نور - یا تعبیر عرفانی آن یعنی نورالانوار و وجود مقدس خداوند- را به ذهن آدمی متبادر سازد؛ سپس در مرحله سوم- پس از گذر از دو مرحله قبل – در میان آن تاریکی مخاطب را با منبع عظیمی از نور روبرو می کند که این نور در اینجا نقش وصل کننده به عالم معنا و مابعدالطبيعه را ايفا مي كند.



نمودار ۲.رسیدن از عالم ماده به عالم معنا در مساجد (نگارندگان)

با این که معماری دارای ساختاری کاملاً مادی است، می تواند در برقراری ارتباط نفس ذی وجود انسانی با مراتب عالیه وجود مؤثر باشد. بنابراین وظیفه نهایی سازمان دهی تجسمی آفرینش ساختار نوری از حرکت است که راستا را معیّن می کند و پی در پی مناسباتی را به وجود می آورد تا این تجربه بتواند به یک پارچگی کامل دست یابد. پس معماران امروز باید با درک کامل معماری گذشته در پی استفاده صحیح و کار آمد از این منبع خدادادی بر آیند و ساختارهایی که از گذشته به جامانده را سرلوحه ضوابط و الگوهای طراحی خود قرار دهند.

٨٢

- 1- Henry Corbin
- 2- shining
- 3-Norberg Schulz

# منابع و مآخذ

- قرآن كريم، ترجمه مهدى الهي قمشهاي
- ابراهیمی دینانی، غلامحسین (۱۳۸۳). شعاع اندیشه و شهود در فلسفه سهروردی. تهران: حکمت.
  - اردلان،نادر و بختیاری، لاله (۱۳۸۰).حس **وحدت**. ترجمه حمید شاهرخی، اصفهان: خاک.
    - بلخاری قهی، حسن (۱۳۸۴). مبانی عرفان هنر و معماری اسلامی. تهران: سوره مهر.
- بمانیان، محمدرضا (۱۳۸۶). رهیافتهایی در تبیین معماری مسلمین. تهران: انتشارات شهرداریها و دهیاریها.
- -پوروزیری،رضا(۱۳۷۸).مسجدنیایشگاه کامل.مجموعهمقالات همایش معماری مسجد، گذشته، حال، آینده. تهران: دانشگاه هنر.
  - حائری، محمدرضا (۱۳۷۸). شناختشناسی معماری ایران. **مجله معماری و شهرسازی**. ۵۱-۵۰.
  - خوشنظر، سیدرحیم و رجبی، محمدعلی (۱۳۸۸). نور و رنگ در نگارگری ایرانی و معماری اسلامی. کتاب ماه هنر.
    - خورشیدیان، اردشیر (۱۳۸۴). جهانبینی، شوزردتشت. تهران: فروهر.
    - دهخدا، على اكبر. لغتنامه. ج ۴۸. (حرف ن). تهران: شركت چاپ ١٢٨.
- رضوی، نیلوفر (۱۳۸۰). معماری مسجد، موسیقی نور. م**جموعهمقالات دومین همایش معماری مسجد**. تهران: دانشگاه هنر.
  - فاینینگر، آندریاس (۱۳۶۶). نور و معماری. **مجله عکس**. ترجمه نصراله کسرائیان، شماره ۱۲.
- ستاری ساربانقلی، حسن (۱۳۸۰). تجلی عرفان، نور، رنگ در معماری مساجد. مجموعه مقالات دومین همایش معماری مسجد. تهران: دانشگاه هنر.
  - سجادی، سیدجعفر (۱۳۶۲). فرهنگ لغات و اصطلاحات و تعبیرات عرفانی. چاپ سوم. تهران: طهور.
    - \_\_\_\_\_ (۱۳۷۷). شيخ شهابالدين يحيى، سهروردى، حكمهالاشراق. تهران: دانشگاه تهران.
      - شایگان، داریوش (۱۳۸۰). بتهای ذهنی، خاطره ازلی. چاپ چهارم. تهران: امیر کبیر.
        - طباطبایی، سیدمحمدحسین (۱۳۸۰). تفسیر المیزان. جلد ۱۵.
        - عميد، حسن (١٣٤٢). فرهنگنامه عميد. چاپ هجدهم. تهران: امير كبير.
  - صابری، الهام (۱۳۸۲). نجمالدین کبا و شهود انوار. روزنامه همشهری، سال سیزدهم. شماره ۳۸۳۷.
    - فلامكي، محمدمنصور (۱۳۸۱). ریشهها و نگرشهای نظری معماری. تهران: فضا.
    - کیوانی، مجدالدین (۱۳۷۷). سهروردی و مکتب اشراف، (چاپ دوحه). تهران: مرکز.
  - مایس، پی پر فون (۱۳۸۴). نگاهی به مبانی معماری (از فرو تا مکان). تر جمه سیمون آیوازیان، تهران: دانشگاه تهران.
- محمدیارزاده، سجاد و یغمایی، سپیده (۱۳۸۴). بازخوانی استعاره ایجاز نور در کالبد معماری مساجد ایران. مقالات اولین همایش هنر و عناصر طبیعت (آب، خاک، هوا، آتش). تهران: فرهنگ.
  - معماریان، غلامحسین (۱۳۸۶). سیری در مبانی نظری معماری. تهران: سروش دانش.
  - نصر، سیدحسین (۱۳۷۰). **جاودانگی و هنر**. ترجمه سیدمحمد آوینی، تهران: برگ.
  - نوروزى طلب (١٣٨٧). هنر اسلامي تجلي معماري ازطريق هنر سنتي. كتاب ماه هنر، آبان.

# نقش «نظام ناحیه ای» در اصل «پیش تجسمِ» عکس نهایی \* و مدیریت فرآیند خلق عکس

عليرضا واعظ\*\*

### چکیده

گرفتن یک عکس خوب بهلحاظ زیباییشناسی نیازمند انجام کارهای دقیق و مبتکرانه برای کنترل نتیجه و تصمیم خلاقانه پیرامون موضوع و هدف عکس است. در این میان، «پیش تجسم» که بهتمامی فرآیندهای حسی و ذهنی آفرینش عکس مربوط میشود، یکی از مهمترین مفاهیم عکاسی درجهت رسیدن به هدف فوق بهشمار می آید. پیش تجسم، فرآیندی آگاهانه از ترسیم عکس نهایی در ذهن، قبل از اقدام عملی درجهت عکاسی از سوژه است و نظام ناحیهای روشی عملی و سودمند برای کسب بهترین نتیجه ممکن از مواد و امکانات عکاسی و همچنین کنترل و تنظیم درجات عکس( روشنیها، خاکستریها و تیرگیها)، از مرحله نوردهی تا چاپ است. هدف از نگارش این مقاله معرفی راهکاری قانونمند، نظاممند و قابل دسترس برای اشخاص مختلف با تواناییهای تجسمی متفاوت جهت دستیابی به عکس مطلوب و پاسخ به این پرسش است که نقش تکنیک نظام ناحیهای در پیش تجسم عکس نهایی چیست؟ میزان اهمیت آن در این خصوص چقدر است و جایگاه آن کجاست؟ این مقاله به روش توصیفی و بر اساس مطالعات کتابخانهای صورت پذیرفته است. نتیجه بررسی بهعمل آمده مبیّن آن است که بهدلیل وجود سیستمی قانونمند و هدف مند در نظام ناحیهای و به واسطه نقش بهعمل آمده مبیّن آن است که بهدلیل وجود سیستمی قانون مند و هدف مند در نظام ناحیهای و به واسطه نقش ویژه آن در کنترل و بهبود عوامل اثرگذار بر زیبایی و گیرایی عکس نهایی (فرم، کنتراست و جزئیات)، این روش، جایگاهی خاص در پیش تجسم عکس نهایی و نقشی مهم در مدیریت فرایند خلق عکس و رسیدن به نتایج مطلوب دارد.

كليدواژهها: نظام ناحيهای، پيش تجسم، عكس، مديريت فرآيند.

<sup>\*</sup> برگرفته از طرح پژوهشی نگارنده با عنوان نظام ناحیهای در عکاسی سیاه و سفید، رنگی و دیجیتال، دانشگاه هنر اصفهان، ۱۳۸۹. \*\* مربی، دانشکده هنرهای تجسمی، دانشگاه هنر اصفهان.

#### مقدمه

در جریان جنبشهای هنر مدرن عکاسانی بودند که به توانایی و قابلیت عکاسی، یعنی ثبت دقیق دنیای بصری، علاقهمند شدند و درحالی که به ویژگیهای ذاتی آن توجه داشتند، سعی می کردند جایگاه، کمال و ظرافت صوری نقاشی را نیز به آن ببخشند. ازجمله این عکاسان می توان به آلفرد استیگلیتس برنیس ابوت به پلاسترند بی ایموجین کانینگهام به انسل آدامز و ادوارد وستون اشاره کرد (سار کوفسکی، ۱۳۸۹: ۸). این نسل از هنرمندان عکاس با جانبداری اندکی از تاریخ و سنت عکاسی، بسیاری از تعاریفِ شکل دهنده هنر عکاسی را دگرگون بسیاری از تعاریفِ شکل دهنده هنر عکاسی را دگرگون کردند (گراندبرگ، ۱۳۸۹: ۱۱).

عکاسی مدرن در نیمه اول قرن بیستم روش دیدن به خصوصی را پیشنهاد کرد. عکاسان سعی می کردند دنیا را به گونهای نشان دهند که تا به حال دیده نشده بود. بدین ترتیب، دنیا از اشکال سنتی و سلسلهمراتب ارزشها پاک میشد و آزادانهتر مورد مشاهده قرار میگرفت (سارکوفسکی، ۱۳۸۹: ۹). پلاسترند در دهه ۱۹۲۰ نوشت: «این که نتایج کار دوربین عکاسی ذیل مقوله هنر جای می گیرد یا نه، اهمیتی ندارد» (سانتاگ، ۱۳۸۹: ۱۵۱). عکاسی، گرچه بهخودی خود یک فرم هنری نیست، این ظرافت را دارد که تمامی موضوعات خود را (با به کارگیری فنون و تکنیکها) به اثر هنری تبدیل نماید (همان: ۱۷۳). درک درست فنون و تکنیکها خلاقیت شخصی را بهشدت بهبود می بخشد. وقتی که شخص در جریان فرایند عکاسی، متوجه آنچه رخ میدهد، باشد و آن را بهدرستی درک نماید، می تواند تمام مفاهیم عکاسی را مورد استفاده قرار دهد و آنها را برای بیان دید هنرمندانهاش مهیا سازد (واعظ، ۱۳۸۹: ۴).

اتواشتاینر $^{V}$  هرگز اهمیت تخصص فنی را ناچیز نمی دانست زیرا به این امر آگاهی داشت که فقط آن کسی می تواند تجربه فردی خود را به یک عکس مبدل سازد که قادر باشد تصور (و تجسم) خلاق خود را با روش فنی هدایت کند. او شخصاً روی تمام عکسهایش کار می کرد تا محصول نهایی را تولید کند و آنگاه در آخرین لحظاتِ کار می توانست تغییرات خلاق را ایجاد نماید (تاسک، کار می توانست تغییرات خلاق را ایجاد نماید (تاسک،

در این میان، «نظام ناحیهای» ٔ ازجمله این تکنیکهاست که درصورت درک صحیح آن و هم چنین رعایت اصول و قوانین آن توسط کاربر می توان به نتایج قابل قبولی در

مسیر تقویت خلاقیت شخصی دست یافت. تکنیکی که درخدمت بیان احساس و اندیشه شخص کاربر بهوسیله «تجسم» سوژه قبل از عکاسی و بازنمایی آن در «عکس نهایی» ٔ است.

در این پژوهش، با توجه به اهمیت تخصص فنی در عکاسی و بهخصوص تکنیک نظام ناحیهای، سعی بر این بوده که علاوه بر پرداختن به موضوع تجسم بهعنوان یکی از مفاهیم و زیرشاخههای مهم هنرهای تجسمی، میزان تأثیرگذاری این تکنیک در پیشتجسم و چاپ نهایی (عکس) مورد بررسی قرار گیرد. بدینمنظور، درابتدا به موضوع تجسم و ذکر گوناگونی تواناییهای تجسمی در اشخاص مختلف پرداخته میشود و اصل پیشنگری (پیشتجسم) در عکاسی مد نظر قرار میگیرد. در ادامه، پیرامون نظام ناحیهای در حد مورد نیاز بحث خواهد شد و در پایان به نقش و جایگاه این تکنیک در پیشتجسم عکس نهایی پرداخته خواهد شد.

#### تجسم

«تجسم» در لغت بهمعنای «درنظرآوردن»، «خیالی را واقعیتدادن» است (دهخدا، روایت چهارم).

تجسم به دو بخش تقسیم می شود: «تجسم شیئی» ۱۱ و «تجسم فضایی» ۲۱.

تجسم کنندگان شیئی ترجیح میدهند به تصاویر واضح و جزئیشده از اشیاء شخصی و صحنههای تجسمی بپردازند و بیشتر به امور تصور شیء مشغول اند. هنرمندان تجسمی در کار خود به جای تجسم فضایی بر شیء تکیه دارند. قدرت تجسم شیء به تخصص در هنرهای تجسمی مربوط است.

در مقابل، تجسم کنندگان فضایی ترجیح می دهند روابط فضایی بین اشیاء را نمایش دهند و تغییر شکلهای فضایی را به اجرا در آورند. آنها بیشتر به امور تصور فضایی مشغول اند.

هنرمندان تجسمی قادرند از هنر تجسمی انتزاعی، ارائههای انتزاعی خلق کنند درحالی که دانشمندانی که تکیه بر فرایند تجسم فضایی دارند، از چنین ارائه انتزاعی ناکام میمانند (Kozhevnikov, 2010: 29).

# مراکز کنترل تجسم شیئی و فضایی در مغز

براساس تحقیقات دانشمندان علم عصبشناسی، نواحی تجسمی مغز انسان به دو مسیر مشخص تقسیم



موجود میان تصویری که چشم انسان میبیند و تصویری که دوربین میبیند را دریابیم (ادمز، ۱۳۷۰: ۱۰۷).

بسیاری از آفرینشها و خلاقیتهای عکاسی در دامنه نامحدودی از انتخابها قرار می گیرند. انتخابهایی که برای عکاس بین کوشش در بازنمایی موبهموی سوژه و تفسیر آزادانه آن در ذهن و «خروج از واقعیت» گشوده میشود (Adams, 2005: 1). انسل آدامز نسبت به عكاسان پيش از خود، با دقت بیشتری خود را با درک بصری کیفیت خاص نور، که روی مکانی خاص و در لحظهای خاص می تابید، سازگار کرد. برای او منظره طبیعی یک مجسمه ثابت و جامد نیست بلکه تصویری خیالی است که بهاندازه همان نوری که مدام آن را از نو تعریف می کند، زودگذر است. این حساسیت به ویژگی نور انگیزهای بود که ادمز را واداشت تکنیک افسانهای خود (نظام ناحیهای) را گسترش دهد (سار کوفسکی، ۱۳۸۹: ۲۴۱). از نظر آدامز دیدگاه، تکنیک را متعالى و ناميدهشدن عكاسى بهمثابه فرمى هنرى را توجیه می کند. او در مقالهای باعنوان «نوعی باور شخصی» در سال ۱۹۴۴ میلادی چنین نوشت: «یک عکس خوب حاوی بیانی کامل از احساس فرد نسبت به موضوع عکاسی است». آدامز برای توجیه این نکته که چاپ مستقیم و دست کاری نشده مثل هر تصویر یا نقاشی ای که با دست هنرمند ساخته می شود، تجسم شخصی سازندهاش را کاملا بیان می کند، از زیبایی شناسی همارزی آلفرد استیگلیتز کمک گرفت (گراندبرگ، ۱۳۸۹: ۵۷). او معتقد است برای این که بتوانیم یک عکس خوب بگیریم، باید پیشاپیش آن را ببینیم. این بدین معناست که پیش از ظهور نگاتیو یا همزمان با آن، تصویر باید در ذهن عکاس حاضر باشد (سانتاگ، ۱۳۸۹: ۱۳۹)، (تصویر ۱). هانری کارتیهبرسون می گوید: «عکس برای من بازشناسی همزمان - در کسری از ثانیه - مفهوم یک رخداد از سویی و از سوی دیگر سازمان دهی دقیق شکلهایی است که به صورت دیداری درک میشوند و این رخداد را بیان میکنند. منظور من از شكل، سازماندهي دقيقي است كه بهواسطه آن تصورها و احساسهای ما به تنهایی ملموس و انتقال پذیر می شوند. در عکاسی، این سازمان دهی دیداری تنها می تواند معلول حس خود بهخودی وزنهای تجسمی باشد» (Breson, .(1952: Introduction

«دیدن»<sup>۲۲</sup> شکلهای متفاوتی از سوژه را در فراهمسازى دامنه وسيعى براى تفسيرهاى خلاق عرضه میدارد و به عکاس اجازه میدهد که برای رسیدن به تصویر مجسمشده، اندازه گیریهای مقتضی و مناسبی را

می شود: «مسیر شیئی»<sup>۱۳</sup> (پیشین) و «مسیر فضایی»<sup>۱۴</sup> (پسین).

مسیر شیئی از لُب «اَکسیپیتال»۱۵ تا بخش زیرین لُب «تمپورال»۱۶ ادامه دارد که باعث نمایانسازی تجسمی اشیاء می گردد.۱۷

مسير فضايي از لب اكسيپيتال تا بخش پسين لب «پارییتال» ۱۸ ادامه دارد که مربوط به فرایند ویژگیهای فضایی است.۱۹

گرچه تفکیک دوگانه کالبدشناسی و عملکردی بین نظامهای شیئی و فضایی برای دریافت و درک «تجسم» بهاثبات رسیده است، این موضوع ضرورتا بهتفکیک تفاوتهای شخصی در تجسم اشاره نمیکند. آنچه که ممكن است مستقل و جدا باشد، «قدرت» تجسم شيئي (قدرتی برای فرایند تجسمی پیرامون اشیاء یا صحنهها در قسمتهایی از رنگ یا شکل) و «قدرت» تجسم فضایی (قدرتی برای فرآیند اطلاعات پیرامون روابط فضایی بین اشیاء و اعمال تغییر شکلهای فضایی) است. این قدرتهای زیربنایی فقط به مسیر شیئی و فضایی متکی نبوده بلکه به بخشهای دیگر درگیر در فرایند تجسم در مغز نیز وابسته هستند (مثل قشر «پریفرونتال»<sup>۲۰</sup> مغز که در نزدیکی نواحی تجسمی قرار دارد) (Kozhevnikov, <sup>۲1</sup>.(2010: 29

## تجسم در عکاسی

اصطلاح «تجسم» یا «پیش تجسم» به تمامی فرآیندهای حسی و ذهنی آفرینش عکس مربوط میشود و در این خصوص یکی از مهمترین مفاهیم عکاسی بهشمار میآید (ادمز، ۱۳۷۰: ۱). «تجسم» فرآیندی آگاهانه از ترسیم عکس نهایی در ذهن، قبل از اقدام عملی درجهت عکاسی از سوژه است. این کار نه تنها ما را با خود سوژه مرتبط مىسازد، بلكه از پتانسيل آن بهعنوان يک تصوير گويا نیز خبر میدهد. بهترین عکاسان، عکس نهایی را قبل از كاملشدن، ازطريق تجسم آگاهانه يا از طريق بعضى از مهارتهای شهودی قابل قیاس، میبینند(Adams, 2005: 1). فرآیند تجسم «پیشنگری» مستلزم آن است که خود را برای دیدن آنچه دوربین میبیند تمرین دهیم. اگر درک کنیم که چگونه تسلسل دوربین - فیلم - ظهور و چاپ، سوژه عکسبرداریشده را تغییر میدهد، بدین مقصود مى رسيم و مى توانيم بهواسطه مشاهده سوژه، تغيير شکلهایی را که در هریک از این مراحل در کار اتفاق میافتد، پیشبینی کنیم. برای این کار باید تفاوتهای

# تکنیک نظام ناحیهای در عکاسی

مدرنیستها بر این باورند که عکاسی هنری نسبت به دیگر شکلهای عکاسی متفاوت و از آنها برتر است. طی چندین دهه عکسهای رنگی، که در رسانههای جمعی مقبولیت و محبوبیت زیادی داشتند، در محافل و مجامع هنری عکاسی پیش پاافتاده و مبتذل تلقی میشدند و تنها عکسهای سیاهوسفید از اهمیت والایی برخوردار بودند (بَرِت، ۱۳۹۰: ۲۳۱). دلیل این اهمیت، تأکید و تأثیر عکسهای سیاهوسفید بر دو عامل بسیار مهم و اثر گذار بر زیبایی عکس، یعنی فرم و کنتراست است و نظام ناحیهای زیبایی عکس، یعنی فرم و کنتراست است و نظام ناحیهای بهعنوان تکنیکی درخدمت عکاسی سیاهوسفید درراستای در بخشهای تیره و روشن سوژه با حفظ کنتراست متناسب در بخشهای تیره و روشن سوژه با حفظ کنتراست متناسب و مطلوب نقشی ویژه دارد (تصاویر ۲، ۳، ۴ و ۶).

نظام ناحیهای توسط انسل آدامز عکاس مشهور آمریکایی و شخصی به نام فرد آرچر $^{77}$  در دهه ۱۹۴۰ م. کشف شد. آدامز این روش را برای عکاسی سیاه و سفید، با استفاده از دوربین قطع بزرگ (لارج فرمت) و فیلم تخت درنظر گرفته بود. قابلیت ظهور جداگانه نگاتیوها و نوع کارایی کسبشده از فیلمهای تکرنگ و کاغذهای چاپ از خصوصیات ذاتی این روش محسوب میشود (لنگفورد،  $^{77}$ 

نظام ناحیهای در عکاسی دیجیتال نیز کاربرد دارد ولی درحین کار ممکن است محدودیتهایی وجود داشته باشد و این موضوع ناشی از پایین تر بودن «دامنه پویایی هٔ حسگرهای دیجیتالی نسبت به دامنه پویایی فیلم است (همان: ۲۴۶). در عکاسی دیجیتال، هنگام به کارگیری نظام ناحیهای، نوردهی براساس روشنیهای سوژه انجام می گیرد و این کار بهجهت دستیابی به جزئیات این بخش از سوژه است و جزئیات بخش تیره در مرحله بعد از عکاسی، یعنی زمان پردازش تصویر در رایانه، بهدست می آید (واعظ، ۱۳۸۹: ۱۱۷).

نظام ناحیهای بیشتر در عکاسی منظره و طبیعت بی جان به کار گرفته می شود و دلیل آن نیز دراختیار بودن زمان کافی جهت ارزیابی دقیق نورِ بخشهای مختلف صحنه است.

منظره همواره برای همه هنرمندان و بهویژه عکاسان منبع بی پایان الهام و شگفتی بوده و هست. آدامز اکثر آثار عظیم خویش را براساس مناظر غرب آمریکا آفرید(بَرِت، ۱۳۹۰: ۱۲۱). در این گونه عکسها آنچه توجه زیباشناسانه



تصوير ۱. چهره هافدم، يوسميت، نشنال پارک،۱۹۲۷ (Adams, 2005: 4 & 5)

#### چهره هافدُم

ادمز می گوید: من در اولین تجسم تصویر B را در نظر گرفتم – قبل از نوردهی تصویری را که می خواستم در ذهنم دیدم. ابتدا از یک فیلتر زرد رایج شماره A۶ استفاده کردم ولی بعد از نوردهی متوجه شدم که تصویر حالت خاص عظمت و شکوه صحنه برانگیخته شده را آشکار نخواهد ساخت (تصویر A). من یک آسمان تیره، سایههای عمیق تر و یک افق آشکار در دوردست می خواستم؛ بنابراین از یک فیلتر قرمز تیره شماره A9 ستفاده کردم و جلوه مورد نظرم را به دست آوردم (تصویر A8).

درتمامی مراحل نوردهی و فرآیند تجسم عکس به کار بندد. هربار که فرآیند تجسم عکس آغاز میشود، تصویر نهایی اهمیت و ارزش فوقالعادهای مییابد و شما کمتر دلواپس نحوه ارائه سوژه خواهید بود (Adams, 2005: 2). برای تمرین تجسم و یادگیری آن دو راه پیشنهاد می شود: راه اول دیدن عکس چاپ شده سوژه به موازات خود سوژه است که باعث کوتاهشدن فاصله بین تجسم و دیدن عکس چاپشده سوژه می شود. مثل استفاده از دوربین «پلارویدلند» ۲۳ [یا دوربینهای دیجیتال] که این امکان را فراهم میسازند. راه دوم استفاده از «فیلتر دید»<sup>۲۴</sup> برای کمک به حذف تأثیرات رنگ اضافی است. این فیلتر، فیلتر «راتن»<sup>۲۵</sup> شماره ۹۰ است که بیشتر نمودهای رنگها را هنگام بررسی سوژه از میان میبرد و حالت درجات خاکستری را فراهم می آورد که با فیلم «تمامفام» ۲۶ بدون استفاده از فیلتر حاصل می شود. این فیلتر، رنگها را بهطور کامل خنثی نمی کند ولی مفهوم بصریشان را کاهش میدهد (به ویژه رنگهایی با خلوص کمتر مثل اکثر رنگهای موجود در طبیعت). این فیلتر باید فقط برای لحظه کوتاهی جلوی چشم قرار گیرد؛ در غیر این صورت، چشم با فیلتر هماهنگ می شود و تأثیر فیلتر در القاء بر گردان سیاه و سفید رنگها کاهش می یابد .(Adams, 2005: 5&6)

ما را بهخود معطوف می کند، فقط موضوع یا مضمون عکس نیست بلکه نحوه عکس برداری، چاپ و ارائه آنهاست (همان: ۱۱۷).

«در درک زیباشناسانه یک موضوع هم عوامل عاطفی و هم عوامل عقلی دخالت دارند. عنصر عاطفی اغلب برچسب «لذت زیباشناسانه» را به خود می گیرد. این لذت در میل به ادامه یا تکرار تجربه متجلی می شود. دلمان می خواهد در نقطه چشمانداز بایستیم و منظره را نظاره گر باشیم (و یا بارها به عکسی نگاه کنیم). نه تنها دوست داریم یک تجربه زیباشناسانه لذت بخش را ادامه دهیم یا تکرار کنیم بلکه آن را هم چون غایتی در نفس خویش می نگریم. هم چنین، وقتی که چیزی را زیبا ارزیابی می کنیم یا بر کیفیات زیباشناسانه آن تأکید می ورزیم، درواقع ارزش گذاری عقلی زیباشناسانه آن تأکید می ورزیم، درواقع ارزش گذاری عقلی انجام می دهیم» (شپرد، ۱۳۸۲: ۱۰۹).

برای آدامز، در نگرش عکاسانه اصالت، بداعت و زیبایی عکس چاپشده مهم است و عکس در نزد او شیئی گرانبهاست (بَرِت،۱۳۹۰: ۱۶۱). آدامز دارای ترکیبی غیر عادی از دیدی شاعرانه برای یک عکس و مهارت و علاقه فنی برای کنترل مواد و [فرایند] خود بود (لنگفورد، ۱۳۸۶: فنی برای کنترل مواد و [فرایند] خود بود (لنگفورد، ۱۳۸۶: مارک). در عکسهای او یوسمیت (از مناظر غرب آمریکا) آن گونه دیده می شود که گویی برای اولینبار است، یعنی درک آدامز از یوسمیت نسبت به عکاسان قرن نوزدهم آنقدر متفاوت است که گویی منظره دوباره ساخته شده است. به اعتقاد سار کوفسکی، آدامز از آخرین هنرمندان راهمانند استعارهای برای آزادی و آرمانهای حماسی درنظر راهمانند استعارهای برای آزادی و آرمانهای حماسی درنظر می گیرند (گراندبرگ، ۱۳۸۹: ۵۹)، (تصاویر ۱ و ۲ و ۴).

انسل آدامز، در تکنیک نظام ناحیهای، درجات یک عکس چاپشده را به ده «ناحیه»<sup>۲۹</sup> تقسیمبندی می کند؛ یک «جدول درجات»<sup>۳۰</sup> دهپلهای شامل سیاه و سفید در دوطرف جدول و هشت پله خاکستری مجزا در بین آنها (Adams, 2005: 3)، (جدول ۱).

فاصله ده ناحیه مختلف، نسبت روشنایی موضوعی با بیش از نسبت ۱ به ۸۰۰۵ (۱:۵۰۰) را پوشش می دهد که به ندرت و فقط در صحنه های دارای «نور پشت» آز یک منبع نور تند با آن مواجه می شویم. فاصله هشت ناحیه ای (۱:۱۲۸) نشان دهنده اختلافی معادل هفت دیافراگم است و معمولاً بیشتر مورد استفاده قرار می گیرد (لنگفورد، (1774)).

در دامنه درجات، با احتساب ناحیه صفر، سه مقیاس مهم وجود دارد:

۱. دامنه کامل از سیاه و سفید شامل نواحی از «صفر»<sup>۲۳</sup> تا «۱۰»<sup>۲۳</sup>.

۲. دامنه پویا (مؤثر) شامل نواحی از «۱» تا «۹» که اولین مقادیر مفید در بالای ناحیه صفر و زیر ناحیه ده را ارائه می دهد.

۳. دامنه دارای بافت شامل نواحی از «۲» تا «۸» است که کیفیتهای بافت را انتقال میدهد و باعث تشخیص جسم میشود (52: 2005: 52)، (تصویر۵). تغییر یکپلهای در نوردهی برابر با تغییر یک ناحیه بر مقیاس نوردهی است و نتیجه خاکستری در چاپ، یک «مقدار» ۲۸ بالاتر یا پایینتر روی مقیاس چاپ در نظر گرفته میشود. بنابراین، اگر از سطح روشن سوژه نورسنجی شود و نوردهی یک پله کاهش یابد، «ناحیه ۴۴ نوردهی بهدست میآید که در چاپ «مقدار چهار» را بهدست میدهد که تیرهتر از خاکستری میانی است. بههمین ترتیب اگر کاهش یکپلهای نوردهی ادامه پیدا کند، نواحی ۳، ۲، ۱ و صفر بهدست خواهد آمد و اگر برعکس، افزایش یکپلهای نوردهی اعمال شود، نواحی ۶، ۷، ۸، ۹ و ۱۰ حاصل خواهد شد (Adams, 2005: 49).

این ده ناحیه، در نظام ناحیهای آدامز، به «مقادیر درجات»  $^{\dagger}$  در عکس نهایی مربوطاند نه به «پلههای»  $^{\dagger}$  اندازه گیری شده در صحنه و تنظیم  $(\Upsilon^-)$  پلهای نیز، به اختلاف دوپلهای در روشنایی صحنه مربوط نمی شود بلکه مربوط به کاهش زمان ظهور نگاتیوی است که نیازمند فشردگی دامنه دوازده پلهای روشنایی صحنه و تبدیل آن به دامنه دهپلهای است و این بهجهت متناسب شدن با دامنه ثابت کاغذ عکس شماره دو (کنتراست متوسط)  $^{\dagger}$  به دامنه عکس برداری با روشن ترین بخش آن دوازده پله باشد، برای چاپ آن عکس روی کاغذ و به دست آوردن ده ناحیه آدامز، این دامنه اختلاف باید به اندازه دو پله فشرده تر (کمتر) شود و این عمل باید در مرحله ظهور و به صورت ظهور منفی  $(\Gamma^-)$  انجام پذیرد (به بخش ظهور منفی مراجعه کنید).

تکنیک ابداعی ادمز به کاربر کمک میکند تا روش علمی خود را جهت کنترل این «درجات»<sup>۴۳</sup> پیدا کند (لنگفورد، ۱۳۸۴: ۲۵۵).

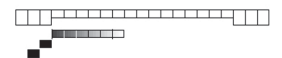
## جدول ۱. جدول نواحی (Zones) بههمراه ارزشهای نوری

| ویژگیهای نواحی                                                                                                                                                              | ارزش نوری<br>(EV) | نواحی<br>(Zones)      | درجات |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------|-----------------------|-------|
| سیاه مطلق در چاپ و فقدان کامل غلظت در تصاویر نگاتیو بهجز غلظت پایه فیلم<br>+خفگی (Fog)*                                                                                     | -Δ                | ناحیه صفر<br>(• Zone) |       |
| آستانه موًثر. اولین پله در قسمت بالای سیاه مطلق در چاپ. رنگ درجه(Tonality)<br>خفیف بدون جزئیات و بافت. سایههای خیلی تیره.                                                   | -4                | انحیه ۱<br>(Zone I)   |       |
| اولین نشانههای بافت. رنگ درجههای عمیق، نمایان شدن تیره ترین قسمت تصویر در بعضی از جزئیات خواسته شده. سایه های تیره. لباس تیره. پلاستیک و موی سیاه.                          | -٣                | ناحیه ۲<br>(Zone II)  |       |
| تیرگی متوسط اشیا. نمایانشدن مقادیر کم بافت مورد نیاز. موی قهوهای. آسمان آبی.<br>برگهای سبز تیره و پوست تیره درون سایه.                                                      | -7                | تاحیه ۳<br>(Zone III) |       |
| تیرگی متوسط شاخ و برگ. سنگ تیره. سایه منظره. مقدار سایه سفارششده برای<br>پرتره در نور خورشید. پوست تیره (بهطور کلی).                                                        | -1                | ۴ ناحیه<br>(Zone IV)  |       |
| آسمان صاف شمال. پوست تیره. سنگ خاکستری. چوب رنگ و رو رفته متوسط.<br>خاکستری میانی (بازتابش ۱۸درصد). لباس جین آبی سنگشورشده و سایه روی<br>پوست روشن.                         |                   | ناحیه ۵<br>(Zone V)   |       |
| بازتاب نور از پوست قفقازی متوسط. سنگ روشن. سایهها در برف، در دماغههای برفی<br>هنگام آفتاب. پوست روشن.                                                                       | +1                | ناحیه ۶<br>(Zone VI)  |       |
| پوست خیلی روشن. خاکستری روشن سوژهها. برف با باریکه تیز نور. روشن ترین قسمتها در صحنهای که بعضی از جزئیات قابل رؤیت باید حفظ شوند. کاغذ. سنگ سفید. دیوارها و تی شرتهای سفید. | +7                | ناحیه ۷<br>(Zone VII) |       |
| سفیدیها بههمراه بافت و ارزشهای دلچسب. برف در سایه کامل. نورهای شدید<br>روی پوست قفقازی.                                                                                     | +٣                | اناحیه<br>(Zone VIII) |       |
| سطوح سفید در نور زننده. برف در نور تخت خورشید. سفید بدون بافت و جزئیات.                                                                                                     | +*                | ۹ ناحیه<br>(Zone IX)  |       |
| منابع نوری مختلف.**                                                                                                                                                         | +۵                | احیه ۱۰<br>(Zone X)   |       |

# نوردهي

idla il-zهای روش سادهای برای تعیین نوردهی سوژههای شناختهشده با روشناییهای مشخص است. در این روش، هنگام نوردهی باید مطمئن شویم که تمام «مقادیر و ارزشها»ی نوری خاص سوژه در محدوده «دامنه نورپذیری» بنا فیلم قرار می گیرند. دامنه نورپذیری، محدوده مجاز و قابل تحمل برای فیلم است که میتوان نوردهی را فقط در آن محدوده تنظیم کرد و بهرغم پیشنهاد نورسنج، آن را به میزان چند پله تغییر داد و همچنان نگاتیوی قابل قبول برای چاپ بهدست آورد. برای مثال، دامنه نورپذیری پانزده پلهای فیلم سیاهوسفید یعنی مثال، دامنه نورپذیری پانزده پله نوردهی از سیاه تا این فیلم ظرفیت پذیرش پانزده پله نوردهی از سیاه تا سفید را دارد (شکل۲).

اگر نوردهی کوتاهتر از حد مجاز باشد، «تیرهترین قسمتهای»<sup>64</sup> سوژه، خارج از دامنه نورپذیری فیلم قرار می گیرد و نگاتیو روشن تر از حد طبیعی می شود (شکل ۱)؛ اما اگر نوردهی فراتر از حد مجاز باشد، «روشن ترین قسمتهای»<sup>64</sup> سوژه در خارج از دامنه نورپذیری فیلم قرار خواهند گرفت و ما بهدلیل «بیش نوردهیِ»<sup>74</sup> این قسمتها باعث بی عمق شدن و تهی از کنتراست شدن آنها می شویم. اما اگر نوردهی تاحدی کوتاه باشد که هیچ کدام از جزئیات درون سایه از بین نرود، بهترین نتیجه ممکن جزئیات درون سایه از بین نرود، بهترین نتیجه ممکن بهدست می آید. راه انجام این کار نورسنجی تیره ترین قسمتهای سوژه و سپس انتخاب سرعت شاتر مناسب و دیافراگم تاحد ممکن بسته برای حد آستانه «کمنوردهی»<sup>۸4</sup> دیافراه ممکن دیافراگم تاحد ممکن بسته برای حد آستانه «کمنوردهی»<sup>۸4</sup>



است (شکل ۲).

شکل ۱.تا سطح دو پله کمنوردهی، دو پله از تیرهترین قسمتهای سوژه از دست خواهد رفت (واعظ، ۱۳۸۹).



شکل ۲. نوردهی ایده آل با قراردادن تمامی درجات سوژه به جز سیاهیها، درست در حد آستانه تحملِ فیلم در سمت چپ، بهدست می آید (واعظ، ۱۳۸۹).

دلیل انتخاب نوردهیهای کوتاهمدت، کسب مزیتهای متعدد است. مثلاً رسیدن به کیفیت بالاتر عکس با ریزترشدن دانههای تشکیل دهنده(گرین) تصویر امکان پذیر است. با نوردهیهای کوتاه میتوان به نگاتیوهایی رسید که بهواسطه آن، زمانهای نوردهی به کاغذ عکس هنگام چاپ کوتاهتر شود (قسمتهای روشنتر تصویر نسبت به قسمتهای تیرهتر ریزدانهترند) (همان: ۲۷ و ۲۸).

در عکاسی بهشیوه سیاه و سفید، هنگام به کارگیری نظام ناحیهای قسمتهای سایه سوژه تحت تأثیر تغییرات نوردهی فیلم و قسمتهای روشن سوژه تحت تأثیر تغییرات ظهور فیلم که معمولاً با تغییر در زمان ظهور انجام میشود، قرار می گیرند (همان: ۱۰). قانون اصلی ادمز در این مورد این است: نوردهی برای «سایهها» و ظهور برای «روشنیها» (همان: ۳).

در عکاسی دیجیتال قسمتهای روشن سوژه تحت تأثیر تغییرات نوردهی قرار می گیرند و قسمتهای تیره در مرحله ویرایش عکس کنترل می شوند. قانون اصلی نظام ناحیهای در عکاسی دیجیتال، نوردهی برای «روشنیها» و ویرایش پس از نوردهی برای «سایهها» (همان: ۱۱۱) است.

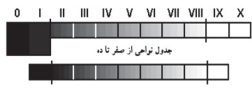
#### ظهور

بزرگترین ابتکار آدامز تعیین قانونمند زمان ظهور براساس دامنههای گوناگون روشنایی صحنه بود. ادمز چاپ روی کاغذ عکس شماره ۲ (کنتراست متوسط) را برای تمامی عکسها استاندارد کرد و سپس ظهور هر نگاتیو را برای تعدیل آن سازگار نمود. با افزایش یا کاهش «دامنه کنتراست»<sup>۴۹</sup> در روشنایی صحنه، زمان ظهور نگاتیو کمتر یا بیشتر میشد. نتیجه نهایی نگاتیوی بود که بهرغم دامنه روشنایی صحنه «دامنه غلظت» متناسب با کاغذ شماره۲ داشت (همان: ۴۱).

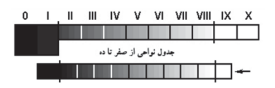
نظام ناحیهای سه واژه «ظهور طبیعی»<sup>۱۵</sup>، «ظهور منفی»<sup>۲۵</sup> و «ظهور مثبت»<sup>۲۵</sup> را بههمراه دارد. به ظهور طبیعی «ظهور استاندارد»، به ظهور منفی «ظهور انقباض»<sup>۲۵</sup> و به ظهور مثبت «ظهور انبساط»<sup>۵۵</sup> نیز گفته می شود.

#### ظهور طبيعي

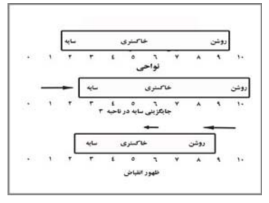
در نظام ناحیهای، ظهور طبیعی به زمان ظهور تستشده و استاندارد وابسته است و صرفاً به زمان پیشنهاد شده توسط سازندگان فیلم و مواد اولیه عکاسی



شکل ۳. ظهور نرمال-کنتراست سوژه با جدول نواحی مطابقت دارد؛ ظهور رضایتبخش است و نیازمند تعدیل نیست (واعظ، ۱۳۸۹).



شکل ۴. ظهور منفی- کنتراست سوژه با جدول نواحی مطابقت ندارد؛ کنتراست بالا و نیازمند کاهش است. ناحیه هشت سوژه باید یک پله پایین تر و به ناحیه هفت روی جدول منتقل شود. ظهور منهای یک، ظهوری مناسب برای کاهش کنتراست است (واعظ، ۱۳۸۹).



شكل ۵. ظهور منفى (انقباض)(واعظ، ۱۳۸۹)

بستگی ندارد. در نظام ناحیهای، ظهور طبیعی زمانی به کار گرفته می شود که کاربر به ناحیه هایی که قسمتهای سوژه را دربرمی گیرند راضی شود. این نوع ظهور، کنتراست متوسط و متعادلی ایجاد می کند؛ البته برای تصاویری که در نور نه خیلی «نرم» و نه خیلی «سخت» عکاسی شدهاند (همان: ۹۶)، (شکل۳).

# ظهور منفى (انقباض)

اگر کاربر با جزئیات و کنتراستی که به روش ظهور طبیعی بهدست میآید راضی نشود، باید کنتراست را تعدیل کند. این بدین معناست که او نمیخواهد قسمت روشن سوژه، ضمن سفید ماندن، در ناحیه هشت قرار گیرد و خواهان جایگیری آن در «ناحیه هفت» <sup>۱۵</sup> است

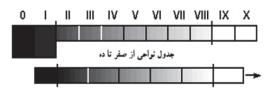
(جای گزینی نواحی) و به کاهش کنتراست تمایل دارد؛ در این صورت باید از روش ظهور منفی استفاده کند و چون خواهان یک پله کاهش کنتراست است، ظهور را بهشکل منهای یک (n-1)، یعنی نرمال منهای یک، انجام دهد (Adams, 2005: 71)، (شکل ۴).

در صورتی که در یک روز آفتابی نواحی سایه سوژه در صحنهای پر کنتراست قرار گیرد، روشنیها درست بعد از نواحی هشت و نه قرار می گیرند که امری کاملاً طبیعی است. در این مورد، ظهور فیلم باید کاهش یابد تا غلظت نواحی روشن کم شود (واعظ، ۱۳۸۹: ۶۷)، (شکل ۵ و تصویر ۶).

## ظهور مثبت (انبساط)

اگر نتیجه نورسنجی نقطهای از نواحی تیره و روشن سوژه (صحنه) پایینبودن کنتراست را نشان دهد و کاربر از آن راضی نباشد، طبیعتاً به فکر تعدیل (افزایش) کنتراست میافتد و اگر بعد از نورسنجیِ تیره ترین قسمتهای صحنه نیازمند جای گزینی ناحیهای باشد و این امر موجب شود که بعضی از جزئیات (قسمتهای روشن) در نواحی پایین تر قرار گیرد، او باید هنگام ظهور این جزئیات را به نواحی بالاتر بکشاند؛ برای این کار زمان ظهور باید افزایش یابد یعنی ظهور بهشکل مثبت انجام گیرد. منطق حکم می کند که با افزایش زمان ظهور، قسمتهای روشن سوژه برای رفتن به نواحی بالاتر، به میزان یک یا دو «پله» به بیش از حد طبیعی ظاهر شوند (n+1 و n+1) (شکلهای عور؛ تصاویر n+1) (شکلهای عور؛ تصاویر n+1) (شکلهای

غلظت قسمتهای سایه بیشتر هنگام نوردهی و غلظت قسمتهای روشن اغلب هنگام ظهور، کنترل میشوند. بنابراین در مرحله ظهور، همچنان که روشنیها غلظت بیشتری میابند، قسمتهای سایه سر جای خود میمانند و خاکستریهای میانی کمی غلیظتر میشوند (همان: ۶۷ و ۶۷).



شکل ۶. ظهور مثبت- در اینمورد برای انتقال ناحیه شش سوژه به ناحیه هشت، ظهور به صورت مثبت دو (بهاضافه دو) انجام می گیرد (واعظ، ۱۳۸۹).



شكل ٧. ظهور مثبت (انبساط) (واعظ، ١٣٨٩)

در بین شیوههای مختلف عکاسی برای انجام تکنیک نظام ناحیهای، عکاسی فیلمی (آنالوگ)  $^{\Lambda 6}$  سیاه و سفید، برای تنظیم کنتراست، بیشترین دامنه نورپذیری را دارد؛ بعد از آن فیلم نگاتیو رنگی و عکاسی دیجیتال به ترتیب در جایگاههای بعدی قرار می گیرند. اسلایدهای رنگی کمترین پتانسیل را برای تنظیم کنتراست دارند (واعظ،۱۳۸۹:  $^{8}$ ).

# نقش نظام ناحیهای در پیش تجسم و مدیریت عکس

اولین قدم درجهت تجسم، مدیریت تصویر است که به دیدگاه شخص و تنظیم اپتیکی، تنظیم دوربین و کنترل تصویر تا لحظه نوردهی وابسته است.

گرچه تجسم و روند تکنیکی در مراحل جداگانه ارائه می شوند، باید توجه کرد که در این کوشش فرایند کامل در روشی یک پارچه از زمان شروع تا پایان درنظر گرفته شود. با تمرین در زمینه کنترل مدیریت تصویر، کنترل «مقادیر» و «درجات» و کسب تجربه فاصله بین احساس و دریافت اولیه از سوژه، تجسم و روندهای تکنیکی لازم بعد از آن به طرز شگفتانگیزی کوتاه می شود (2 : Adams, 2005). پیش تجسم، اصطلاحی است که عموماً عکاسان طبیعت نیمه اول قرن بیستم هم چون انسل آدامز، ادوارد وستون و ماینور وایت ۹۹ به کار می بردند. منظور آن بود که عکاس قبل از نوردهی به ماده حساس باید عکس نهایی را به صورتی که از پیش می داند یا می خواهد، تجسم کند. براین اساس، تکنیک نظام ناحیه ای شکل گرفت (سار کوفسکی، براین اساس، تکنیک نظام ناحیه ای شکل گرفت (سار کوفسکی،

شاید تمایلی مشابه ناب گرایی در پس توجه وسواس گونه آدامز به صنعت و تکنیک نهفته بود که در دهه ۱۹۴۰م. منجر به ابداع این شیوه نظام مند شد (گراند برگ، ۱۳۸۹: ۵۵).

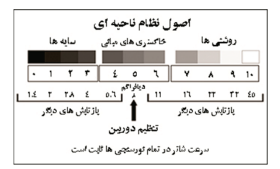
او کیفیتها و قواعد محتوایی را با دقت فنی و علمی فوقالعادهای در آفرینش اثر خود میآمیخت، بهطرزی که پیش از عکسبرداری بهطور دقیق و جزءبهجزء پیشبینی (تجسم) میکرد که بخشهای مختلف موضوع مورد نظرش به چه نحو در عکس نهایی ثبت خواهند شد (آدامز، ۱۳۷۰: ۱۱). او معمولاً هنگام فرآیند چاپ از پودر رنگ عکس «جوهر سلنیوم» استفاده می کرد. این پودر رنگ عکس را تغییر می دهد و همچون حفاظت کننده عمل می کند اما آدامز آن را زیرکانه به کار گرفت زیرا این کار باعث می شد یک «ناحیه» کامل به دامنه خاکستریهای عکس نهایی اضافه شود و خاکستریهای تعره خوشرنگی بدون تغییر در جزئیات به وجود آید (واعظ، ۱۳۸۹: ۴).

آدامز بر اهمیت تمرین تجسم - مشاهده پیوسته دنیای پیرامون و آگاهی از واحدهایی از شکل و فرم بالقوه، تفسیر مقادیر و ارزشها و مفاهیم عاطفی و انسانی - تأکید می کند. همه اینها باهم جمع میشوند تا قدرت تجسم برای «دیدن» امکانات و تجهیزات عکاسانه ظهور یابد. این شگفتانگیز است که چگونه «دیدن» با تمرین تشدید می شود.

با مشاهده سوژه، ما مفاهیم مدیریت عکس را برای کنترل تصویر اپتیکی به کار میبندیم و نظام ناحیهای چهارچوبی برای گذر از روشناییهای سوژه از مقادیر غلظت نگاتیو تا مقادیر خواسته شده در چاپ دراختیار ما قرار می دهد (Adams, 2005: 2).

در این تکنیک هر تغییری در مراحل عکاسی، از نوردهی گرفته تا چاپ، باید «میزانسازی»<sup>۱۹</sup> و کنترل شود. فرآیند چاپ آخرین مرحله از تغییرات است و در این روش اهمیت آن کمتر از نوردهی و ظهور نیست (واعظ، ۱۳۸۹: ۴). پس از میزانسازی، زنجیرهای شکل می گیرد تا کامل ترین بازسازی درجهای از مواد حساس به نور کسب شود. استفاده موفقیت آمیز از نظام ناحیهای متکی به رعایت این شیوه زیربنایی و داشتن کنترل دقیق بر آن است. پس از آن، کاربر قادر به دیدن و اندازه گیری موضوع می شود و می تواند پیرامون عکس نهایی تصمیم گرفته، تجسم کند و جهت کسب آن به یقین منطقی برسد (لنگفورد، ۱۳۸۴: ۳۳۳).

ازجمله مسائلی که عکاس هنگام تجسم عکسها با آنها مواجه است، مفاهیم و روال کار است. او از محتوای ذهنی و حقیقی سوژه آگاه است. درزمانی که مایل به بیان دریافت خود از سوژه است، مبادرت به دیدن تصویر نهایی می کند و در چشم ذهن خویش درجات چاپ اصلی را در ارتباط



شکل ۸. جای گزینی در نظام ناحیهای- رابطه دیافراگم با نواحی (Zones)(واعظ، ۱۳۸۹)

کدام «ناحیه» قرار خواهند گرفت؛ مثلاً اگر مشخصات قسمت روشن دیافراگم هشت و سرعت شاتر ۱/۱۰۰۰ ثانیه باشد، پنج پله روشن تر از قسمت تیرهای است که قبلاً اندازه گیری کردهایم. اگر این عدد را با عدد سه جمع کنیم، ۸=۳+۵، بنابراین روشنیها در ناحیه هشت قرار خواهند گرفت، ناحیهای که در تصویر نهایی قبل از ناحیه سفید و دارای جزئیات خواهد بود و ما توانستهایم از پیش آن را تجسم کنیم (واعظ، ۱۳۸۹: ۴۶ و ۴۷)، (شکل ۸).

حتی اگر ما نظام ناحیهای را با تمام ریزه کاری هایش مورد استفاده قرار ندهیم، درک درست آن مشخصاً برای تجسم عکس نهایی به هنگام عکاسی مفید خواهد بود. هرگاه مشغول نورسنجی قسمتهای مختلف یک صحنه هستیم، باید بکوشیم مفهوم کلی آن را فراموش نکنیم. این مورد ما را به تأمل و تفکر درباره درجات مناسب هر قسمت نورخوانی شده وا می دارد و درصورت لزوم مشخص می کند که برای سطح نورخورده از ظهور تعدیل یافته استفاده کنیم (لنگفورد، ۱۳۸۴: ۲۳۸).

#### تصویر ۲: یارک ملی پوسمیت

آدامز: صحنه دارای کنتراست کم بود اما فضا انسان را تحت تأثیر خود قرار میداد. من تصویری دراماتیکتر از آنچه شکل طبیعی آن بهدست میداد تجسم کردم. بنابراین نوردهی را بهاندازه نصف مقدار مورد نیاز در نظر گرفتم و ظهور را بهروش مثبت (N+1) انجام دادم تا کنتراست افزایش یابد و تصویر روبرو به دست آید(Adams, 2005: 46).

### تصویر ۳: برگ، آلاسکا

آدامز: در زیر نور نرم، کنتراست این صحنه کم بود. رنگ برگ نیز سبز- خاکستری روشن بود. من سایههای با مقادیر مهم در سوژه دریافت مینماید(6: Adams, 2005: 6). وی بعد از مرحله تجسم، مراحل تکنیکی را که برای خلق یک عکس نیاز است به اجرا درمیآورد. این مراحل شامل اندازه گیری روشناییهای سوژه و به کاربردن این اطلاعات برای تعیین نوردهی و ظهور و همچنین درنظر گرفتن مفاهیم احتمالی برای کنترل یا اصلاح مقادیر برمبنای تصویر تجسمشده است. عکاس با مطالعه و تمرین مستمر می تواند به درجه مهارت برسد تا بتواند آنها را برطبق قصد و نیت خلاق خود به خدمت بگیرد. خلاقیت درنهایت برعهده چشم و فکر شخص است (Adams, 2005: 6).

در تکنیک نظام ناحیهای، پیش از تنظیم نوردهی باید تصمیم گرفت که جزئیات مختلف سوژه در تصویر نهایی به چه شکل نمایان شوند. در عکاسی فیلمی، بهترین راه جستجوی جزئیاتی است که در تصویر نسبتاً تیره خواهند شد. در واقع، با تغییرات نوردهی مقادیر خاکستری در چاپ نهایی را پیشبینی (تجسم) میشود. عکاسان مبتدی اغلب متعجباند که حرفهایها چگونه مقدار جزئیات را در عکسهایشان کنترل و مهار میکنند. در نظام ناحیهای این موضوع با «جایگزینی سایهها»<sup>۶۲</sup> انجام میگیرد. مثلاً اگر ما خواهان این هستیم که جزئیات بخش سایه سوژه در عکس نهایی بهخوبی نمایان شود و درعین حال تیرگی آن برجای بماند، «نورسنج نقطهای»<sup>۶۳</sup> را بهطرف این ناحیه هدفگیری و نورسنجی میکنیم. بهرغم این که نورسنج خواهان نوردهی در «ناحیه پنج»<sup>۶۴</sup> است (در این صورت قسمتهای تیره سوژه در عکس نهایی خاکستری خواهند شد)، تنظیمات نوردهی باید بر اساس «ناحیه سه» انجام گیرد. بهدلیل این که ناحیه سه «دو پله» تیرهتر از ناحیه پنج است، ما مجبوریم نوردهی را با استفاده از دیافراگم بستهتر يا سرعت شاتر بالاتر كاهش دهيم. اگر نورسنج دیافراگم هشت و سرعت شاتر ۱/۳۰ ثانیه را نشان دهد، برای رسیدن به نوردهی در ناحیه سه می توان دیافراگم هشت و سرعت شاتر ۱/۱۲۵ ثانیه (یا دیافراگم ۱۶ و سرعت شاتر ۱/۳۰ ثانیه) را انتخاب کرد. در اصطلاح نظام ناحیهای می گوییم که ما جزئیات سایه را در ناحیه سه قرار دادهایم. در مرحله بعد جزئیات قسمتهای دیگر را جهت كنترل كنتراست بررسي ميكنيم. نورسنج نقطهاي را بهطرف روشن ترین قسمت سوژه هدف گیری می کنیم، «ارزش نوری»<sup>۶۵</sup> آن قسمت را سنجیده و اختلاف تعداد «پلهها»ی آن قسمت را با ناحیه سه مشخص می کنیم. عدد بهدستآمده را به عدد سه اضافه می کنیم. در این صورت مشخص می شود که جزئیات روشن تر سوژه در



تصویر ۳.برگ، آلاسکا (Adams, 2005: 73)



تصوير ٢. پارک ملي يوسميت (Adams, 2005: 46)

عمیق در قسمت شاخهها (پسزمینه) را در ناحیه یک و دو و روشنی برگ را در ناحیه پنج قرار دادم و ظهور را بهروش مثبت (N+2) انجام دادم. این اقدام نهتنها باعث جدا شدن برگ از پسزمینه شد بلکه جزئیات ساختمان برگ را نیز به خوبی نمایان ساخت(Adams, 2005: 73).

## تصویر ۴: درختان آسپن، نیومکزیکو

آدامز: عمق صحنه در سایه کامل بود و روشنایی تنه درختان بهوسیله بازتابهای رسیده از سمت چپ و راست دوربین فراهم میشد. برگها بهرنگ زرد پاییزی و تنه درختان بهرنگ سبز ملایم بودند. با یک نورخوانی میانگین تصویر حالت تخت پیدا می کرد ولی جلوهای که من تجسم کرده بودم، صحنه را از حالت طبیعی خارج می کرد، بدینمنظور، من از فیلتر زرد شماره پانزده استفاده کردم و قسمتهای پسزمینه را در ناحیه دو قرار دادم. ظهور را بهروش مثبت (N+2) انجام دادم. مجموعه این کارها باعث بالارفتن جایگاه ناحیهای برگها بهاندازه یک پله شد. هنگام چاپ عکس نیز از کاغذی با کنتراست بالاتر از نرمال استفاده کردم و نتیجه آن تصویر روبرو شد (Ibid: 218).

### تصویر ۵: سیلورتن، کلورادو

آدامز: این صحنه در زیر نور آفتاب عکاسی شده است. حداکثر روشنایی نور خیره کننده سقفهاست، این قسمتها مقدار ناحیه ده را در چاپ و بالاتر از آن را در جدول نوردهی میدهند. کمترین مقدار مربوط به نردههای در سایه قرار گرفته است که در ناحیه دو قرار خواهند



تصوير ۴. درختان آسپن، نيومكزيكو (Adams, 2005: 218)



تصوير ۵: سيلورتن، كلورادو (Adams, 2005: 54)

گرفت(Ibid: 54).

تصوير ٤: نردهها، كاليفرنيا

آدامز: A) در این تصویر ارزش نوری نرده در سایه



تصویر ۶. نردهها، كاليفرنيا (Adams, 2005: 73)

قرارگرفته در ناحیه دو و مقادیر بالا روی تختههای لولاشده در ناحیه هشت قرار گرفتهاند. دامنه نوردهی از ناحیه دو تا ناحیه هشت برابر با ۱:۶۴ است. ظهور نگاتیو نیز بهطور نرمال انجام گرفته و هنگام چاپ از کاغذ نرمال استفاده شده است. در این حالت جزئیات بخش روشن بهخوبی نمایان نشده است.

B) در این تصویر ارزش نوری نرده به دو ناحیه بالاتر یعنی به ناحیه چهار منتقل و ظهور نیز بهروش منفی (3-N) انجام شده است. مقادیر بهشدت بههمفشرده و بافت در قسمت تختههای آفتاب گرفته بهوضوح نمایان شدهاند (Adams, 2005: 73).

# نتيجهگيري

ازآنجاکه «تجسم» یا «پیش تجسم» از مهمترین اصول و مفاهیم عکاسی بهشمار میآید که نقش بسزایی در نتیجه نهایی و بروز خلاقیت در عکسِ چاپشده دارد و با توجه به این که قوه تجسم اشخاص به قدرت و توانایی تجسم آنها و چگونگی کنترل مراکز تجسم در مغز وابسته است، بهنظر میرسد وجود یک روش عملیِ قانونمند و نظاممند برای به حداقل رساندن فاصله بین تواناییهای تجسم در افراد مختلف سودمند باشد.

نتیجهای که این پژوهش دربردارد گویای این است که نظام ناحیهای، بهرغم تکنیکیبودن، سیستم توان بخش و مؤثری است که خلاقیت عکاس را تقویت می کند و او را در رسیدن به هدف نهایی یاری می رساند. خلاقیت، چه عملکردی و چه شاعرانه، نظام ناحیهای را برای تحقق تصویری مجسمشده بدون هیچ محدودیتی برای تجسم به عمل وامی دارد. عکاس با تکیه بر قوانین و پیروی از اصول این روش می تواند قبل از اقدام عملی جهت عکس برداری، عکس نهایی را پیشاپیش در ذهن خود ببیند و نسبت به رسیدن به نتیجه دلخواهش اطمینان حاصل کند.

در نگرش عکاسانه اصالت، بداعت و زیباییِ عکسِ چاپشده از اهمیت والایی برخوردار است، بنابراین دستهای از عکسها چیزهای زیبایی را نشان میدهند که بهاعتقاد عکاسان شایستگی تأمل زیباشناسانه را دارند. در این میان سه عاملِ مهم «فرم»، «کنتراست» و «جزئیات» در تجلی زیبایی، بداعت و برانگیختن لذت زیباشناسانه بیننده عکس، نقش تعیین کنندهای دارند و نظام ناحیهای بهعنوان مؤثر ترین ابزار و روش در کنترل این عوامل و پیشبینی نتیجه نهایی عکس، نقش و جایگاهی ویژه (حتی به جرأت می توان گفت مهم ترین جایگاه) در پیشنگری (تجسم) عکس نهایی دارد؛ بههمین دلیل با به کارگیری این روش می توان کل فرآیند خلق یک عکس را از ابتدا تا لحظه رسیدن به نتیجه پایانی مدیریت کرد.

## پینوشت

- 1. Alfred Stieglitz
- 2. Berenice Abbott
- 3. Paul Strand
- 4. Imogen Cunningham

- 5.AnselAdams
- 6.Edward Weston
- 7.Otto Steinert
- 8. The Zone System
- 9. Final Print
- 10.Previsualization
- 11.Object Visualization
- 12.SpatialVisualization
- 13.Ventral
- 14.Dorsal
- 15. Occipital
- 16. Temporal

۱۷. لُب اُکسیپیتال یا لُب پس سری در زیر استخوان پس سری جمجمه قرار دارد که حاوی مراکز بینایی است. تحریک این نواحی موجب احساس مشاهده نور میشود. لُب تمپورال یا لُب گیجگاهی در بالای گوش واقع شده که حاوی مراکز شنوایی است. تحریک این نواحی موجب احساس صدا میشود (سولومون، ۱۳۸۹: ۹۵۲).

#### 18. Parietal

۱۹. لُب پارییتال یا لُب آهیانه در زیر استخوان آهیانه جمجمه قرار دارد که در ادراک اطلاعات و لامسه و در ارتباط با اطلاعات بینایی و فضایی نقش عمدهای دارد (سولومون، ۱۳۸۹: ۹۵۴).

#### 20. Prefrontal

۲۱. قشر پریفرونتال یا پیش پیشانی، یک ناحیه ارتباطی در لُب پیشانی است که در ارزیابی قضاوت، طراحی و سازمان دهی پاسخها نقش دارد (سولومون، ۱۳۸۹: ۹۵۴). این ناحیه همچنین در یادگیریهای پیچیده، استدلال، شخصیت و سطوح بالای تجزیهوتحلیل نقش عمده دارد (کمپبل، ۱۳۸۷: ۶۷۵)

- 22. Seeing
- 23. Polaroid Land
- 24. Viewing Filter
- 25. Wratten
- 26. Panchromatic
- 27.Fred Archer
- 28. Dynamic Range
- 29. Zone
- 30.Tonal Scale
- 31.Back Light
- 32.Zone 0
- 33. Zone X
- 34.Zone I
- 35.Zone IX
- 36.Zone II
- 37.Zone VIII
- 38.Value
- 39. Zone IV
- 40. Tonal Values
- 41. Stops

۴۲. کنتراست نسبت اختلاف بین بخشهای تیرهوروشن یک تصویر است. به تصویری که خاکستریهای (درجات میانی) متعددی دارد، یعنی نسبت اختلاف بین تیره و روشن در آن کم است، تصویر کم کنتراست گویند و به تصویری که خاکستریهای کمتری دارد و نسبت اختلاف بین بخشهای تیره و روشن آن زیاد است، تصویر پرکنتراست گویند. کنتراست متوسط نیز شرایطی بین کنتراست کم و کنتراست زیاد دارد، یعنی نسبت اختلاف بین دو بخش تیره و روشن نهخیلی کم و نهخیلی زیاد است.

کنتراست به عوامل متعددی ازجمله نور، رنگ، نوع فیلم، نوع داروی ظهور فیلم، کاغذ و نحوه ظهور، نحوه توزیع نور آگراندیسور، نوع کاغذ و فیلتر بستگی دارد (عباسی، ۱۳۷۹).

کنتراست را در سه مرحله میتوان کنترل کرد: ۱- کنترل کنتراست سوژه هنگام عکاسی، ۲- کنترل کنتراست تصویر نگاتیو هنگام ظهور، ۳- کنترل کنتراست تصویر هنگام چاپ عکس (فینینگر، ۱۳۷۲: ۲۳۲).

- 43. Tones
- 44. Latitude
- 45. Shadows
- 46.over Exposure
- 47. High Lights
- 48. under Exposure
- 49.Contrast Range
- 50. Density Range
- 51.Normal Development
- 52.minus Development
- 53. plus Development
- 54. Contraction Development
- 55. Expansion Development
- 56. Zone VII
- 57. Step
- 58. Analog
- 59. Minor White
- 60. Selnium Ink
- 61.Calibration
- 62. Placing the Shadows
- 63. Spot Meter
- 64. Zone V
- 65. Exposure Value

# منابع و مآخذ

- آدامز، انسل (۱۳۷۰). **دوربین عکاسی، پیروز سیار**. تهران: سروش.
- بَرت، تری (۱۳۹۰). نقد عکس. ترجمه اسماعیل عباسی و کاوه میرعباسی، تهران: مرکز.
  - تاسک، يطر (۱۳۷۷). سير تحول عکاسي. ترجمه محمد ستاري، تهران: سمت.
- دهخدا، على اكبر (١٣٨٩). لغتنامه دهخدا(نرمافزار). روايت چهارم. مؤسسه لغتنامه دهخدا. تهران: دانشگاه تهران.
  - سار کوفسکی، جان (۱۳۸۹). نگاهی به عکسها. ترجمه فرشید آذرنگ، تهران: سمت.
  - سانتاگ، سوزان (۱۳۸۹). **درباره عکاسی**. ترجمه مجید اخگر، تهران: چاپونشر نظر.
- سولومون، الدرا؛ برگ، لیندا و مارتین، دیانا (۱۳۸۹). بیولوژی سولومون. جلد چهارم. گروه مترجمان خانه زیستشناسی،

- تهران: خانه زيستشناسي.
- شپرد، آن (۱۳۸۲). مبانی فلسفه هنر. ترجمه علی رامین، تهران: شرکت انتشارات علمی و فرهنگی.
  - عباسی، اسماعیل (۱۳۷۹). فرهنگ عکاسی. تهران: سروش.
  - فينينگر، آندرياس (١٣٧٢). تكنيك عكاسي. ترجمه نصرالله كسرائيان، تهران: شباهنگ.
- کمپبل، نیل (۱۳۸۷). بیولوژی کمپبل. جلد سوم. گروه مترجمان خانه زیستشناسی، تهران: خانه زیستشناسی.
- گراندبرگ، اندی (۱۳۸۹). بحران واقعیت درباب عکاسی معاصر. ترجمه مسعود ابراهیمی مقدم، تهران: شادرنگ.
  - لنگفورد، مایکل جان (۱۳۸۴). عکاسی پیشرفته. ترجمه رضا نبوی، تهران: دانشگاه هنر.
    - \_\_\_\_\_ (۱۳۸۶). **داستان عکاسی**. ترجمه رضا نبوی، تهران: افکار.
    - \_\_\_\_\_ (۱۳۸۸). **عکاسی پایه**. ترجمه رضا نبوی، تهران: دانشگاه هنر.
  - \_\_\_\_\_ (۱۳۸۹). **عکاسی** پیشرفته(ویرایش دیجیتال). ترجمه رضا نبوی، تهران: دانشگاه هنر.
- -واعظ،علیرضا(۱۳۸۹).طرح پژوهشی باعنوان نظام ناحیه ای در عکاسی سیاه وسفید، رنگی و دیجیتال.اصفهان: دانشگاه هنر اصفهان.
- Adams, A. (2005). The Negative. New York: Little, Brown And Company.
- \_\_\_\_\_. (2006). **The Print**. New York: Little, Brown And Company.
- Bresson, H.C. (1952).Image a La Sauvette. Paris: Verv.
- Kozhevnikov, M.; Blazhenkova, O. & Becker, M. (2010). Trade-Off in Object Versus Spatial Visualization Abilities, http://nmr.Mgh.Harvard.edu/mkozhevnlab/Wp-Content/Uploads/Pdfs/Blazhenkova-Kozhevnikov-Trade-off, 2010, PDF (Retrieved 18August2011).
- http://s1.picofile.com/file/6124614684/anatomy Brain 1.jpg (Retrieved 15May2012).

99

# آیین فتوت و نظام آموزشی هنرها و صنایع در ایران

فاطمه كاتب\* فرنوش شميلي، \*\*

### چکیده

هنرمندان و اهل حرف و صنایع در جوامع سنتی طبق اسناد و مدارک به جای مانده، دارای صنف خاص خود بودهاند و در نظامی آموزش می یافتهاند که ارتباط خاصی بین ارکان اصلی آن (استاد و شاگرد) برقرار بوده است. ارتباطی که بسیار متفاوت از نمونههای مشابه آن در سیستمهای آموزشی دنیای متجدد میباشد. در این نظام که بر اساس آیین فتوت و جوانمردی استوار بوده است، شاگرد نزد استاد علاوه بر کسب مهارت و زبردستی در حرفهای خاص، به اسرار و رموز نهفته در آن حرفه نیز آگاهی یافته، جهانبینی لازم را دریافت مینموده است. اصول اعتقادی اسلامی و رویهای مبتنی بر ارزشهای معنوی جایگاه خاصی در این نظام آموزشی و ضوابط و مقررات آن داشته است.

این پژوهش در پاسخ به این سؤالات انجام یافته است؛ اول اینکه ساختار نظام آموزشی سنتی هنرها و صنایع در راستای مبانی حاکم بر آیین فتوت و جوانمردی در ایران چگونه بوده است و دیگر این که با توجه به اصول اعتقادي اين آيين، كيفيت ارتباطي اركان اين نظام به چه صورت بوده است؟

به منظور دست یابی به پاسخ این سؤالات در این پژوهش که به روش توصیفی-تحلیلی انجام یافته است، متون فتوت نامهها و رسائل خاکساریه که مهمترین منابع درباره اصناف در عالم اسلام هستند، جهت استخراج اطلاعات مورد نیاز پژوهش به شیوه کتابخانهای مورد پیمایش و بررسی قرار گرفتهاند.

هدف از انجام این یژوهش، یافتن ساختار و کیفیت ارتباط ارکان نظام آموزشی هنرها و صنایع رایج در میان اهل فتوت و نیز تبیین آن در قالبی قابل درک و ارائه به زبان امروزی بوده است.

با مطالعه و تحقیق در فتوت نامهها زوایا و ابعاد مختلف این نظام آموزشی، چون مراحل آموزش فنون و هنرها، شیوه ترقی تربیه، وظایف و مسئولیتهای استاد و شاگرد نیز آداب و رسوم خاص آن مشخص شده است.

كليدواژهها: نظام آموزشي، فتوتنامه، هنر ايران، استاد، شاگرد.

<sup>\*</sup> استادیار، دانشکده هنر، دانشگاه الزهرا(س)، تهران.

<sup>\*\*</sup> مربی، دانشکده هنرهای اسلامی، دانشگاه هنر اسلامی تبریز.



#### مقدمه

جامعه سنتی ایران دارای اصناف و گروههای شغلی مختلف بوده و هر تخصصی اصول و تشکیلات خاص حرفه و شغل خود را داشته است. ازطرفی، طبق متون و اسناد برجای مانده از گذشته در جامعه سنتی ایران، مانند برخی از کشورهای اسلامی دیگر، مرزی میان هنرها و صنایع وجود نداشته است. از اینرو هنرمندان نیز مانند اهل صنایع دارای صنف خاص خود بودهاند. در جامعه سنتى اسلامى همه هنرها منشأ آسماني داشتهاند وكسي پیش خود هنرمند نمی شده است بلکه افرادی که قصد پیوستن به صنفی و آموختن علوم و فنون آن صنف را داشتهاند، بایستی سالها در نظام آموزشی - که رکن اصلی آن استاد بوده است-بهعنوان شاگرد کسب مهارت و دانش می کردهاند. «این مهارت و فن صرفا به تکنیک و زبردستی اطلاق نمی شد؛ بلکه شاگرد نزد استاد به رموز و اسرار نهفته در آن حرفه و نیز نظریههای جهان شناختی و متافیزیکی لازم آگاه می گردید» (خزایی، ۱۳۸۷: ۱۸).

«اهل حرف، از مفاهیم عمیق و اندیشههای بلند عرفان اسلامی و حکمت الهی ایران باستان بهره گرفته و جلوههای رمزگونهای از حکمت و عرفان ایرانی - اسلامی را در آثار هنری خویش متجلی نمودهاند. ایشان این اسرار و رموز را تحت نظر و تعلیم و راهنمایی استادانی که خود اهل سیر و سلوک بودند میآموختند. در آن ایام هنرمندان در محضر استاد خود آیین و اسرار رمزآموزی را در پوشش آداب مذهبی دریافته و ازطریق همین ارتباط روحانی، نظریههای جهانشناختی و متافیزیکی را که مبنای نمادپردازی هنرهاست فرامی گرفتند»(همان)، از آنجاکه نوعی تطابق و همپوشانی بین هنر و صنعت در جامعه سنتی وجود داشته است - که در این مقاله به این موضوع پرداخته خواهد شد - هنرمندان نیز مانند اصحاب سایر حرفهها، فنون خاص خود را بر اساس نظام و آیین فتوت و جوانمردی و در مکتب استاد و شاگردی مه، آموختند. شأن و مقام استاد و وظیفه و تعهد او در قبال هدایت شاگرد و همچنین وظایف متقابل شاگرد و نحوه درس آموزی او جهت طی طریق استاد، ازجمله مسائلی است که در فتوتنامهها و اسناد مربوط به اصناف مختلف بهچشم می خورد و قابل دریافت و استنباط است.

در این پژوهش به یافتن ساختار نظام آموزشی هنرها و صنایع رایج درمیان اهل فتوت براساس متون باقیمانده و شناخت کیفیت و چگونگی ارتباط بین ارکان این نظام

آموزشی با تأکید بر اعتقادات و تعالیم دینی و عرفانی پرداخته شده است. لذا در این پژوهش سعی شده است وجوه تشابه و مشترکات بین اصناف و هنرهای مختلف از میان اسناد و مدارک برجایمانده استخراج و در قالب آییننامهای قابل درک و مطالعه به زبان امروزی ارائه شود. از آنجا که مطالعه و پژوهش در اینخصوص ابعاد و زوایای فراموششده آداب، سنن، فرهنگ و هنر گذشته سرزمینمان را بر ما آشکار میسازد، حائز اهمیت فراوان است و ما را در دستیابی و شناخت ریشههای دینی و اعتقادی، اجتماعی و فرهنگی کشورمان بیش از پیش یاری میکند.

## پیشینه پژوهش

فتوتنامهها متون ارزشمندی هستند که دراصل ساختار مکتبی، آیینی و عملی جوانمردان را در سدههای گذشته تاریخ میهنمان منعکس می کنند. ازمیان فتوتنامههای موجود، هفت فتوتنامه اشتهار بیشتری دارند: فتوتنامه عبدالرزاق كاشاني، فتوتنامه شمس الدين آملی، فتوتنامه اول و دوم شهابالدین عمر سهروردی، فتوتنامه نجمالدین زرکوب تبریزی، فتوتنامه درویش على بن يوسف كركهرى، فتوتنامه چيتسازان. تاريخ تأليف اين فتوتنامهها از قرن هفتم تا نهم هجرى است (بجز فتوتنامه چیتسازان که تاریخ دقیق تألیف آن مشخص نیست). متفکران و محققانی از ایران و سایر بلاد اسلامی از ابعاد گوناگون به مطالعه و تحقیق در متون این فتوتنامهها پرداختهاند. آنچه در این کتب انجام یافته است، در کنار مطالعات تاریخی، اجتماعی، فرهنگی و ... درواقع نوعی بازخوانی متون این فتوتنامهها و بسط و توضیح آداب و رسوم، مبانی اعتقادی، صفات و خصوصیات اخلاقی و رفتاری اهل فتوت و سایر طریقتها بوده است. کربَن ٔ (۱۳۸۳) در کتاب آیین جوانمردی موضوع مورد بحث را از دیدگاه تاریخی - اجتماعی مورد بررسی قرار میدهد. وی پس از آوردن متن هفت فتوتنامه معروف، به مطالبی چون سابقه جوانمردی در ایران باستان و ریشههای اجتماعی - تاریخی فتیان، عیاران و ملامتیان در دوره اسلامی و نیز اصول اعتقادی ایشان اشاره کرده است. گولپینارلی<sup>۲</sup> (۱۳۷۹) در کتاب خود باعنوان «فتوت در کشورهای اسلامی» محور اصلی بحث خود را مباحث تاریخی درخصوص تاریخچه فتوت، ارتباط آن با سایر طریقتها و نحوه گسترش آن در سایر سرزمینهای اسلامی قرار داده است. افشاری (۱۳۸۲) در کتاب فتوتنامهها و

درمورد معماری، نقاشی و پیکرتراشی کاربرد نداشته بلکه به نجاری، آهنگری، طب و صنایع مختلف حتی به برهان و فن خطابه نیز اطلاق میشده است. «تخنه به وجهی از دانش معطوف بود که آگاهی از آن ساختن و آفرینش آثار هنری را درپی داشت. ازطرفی افلاطون در جمهوریت اشاره کرده است که دستورزان و صنعتگران بهمدد تخنه وسایل و ابزاری را که روگرفت استثنایی از صورتهای ناب و مثالین هستند، برای استفاده مردم تولید می کنند» (ضیمران، ۱۳۷۷: ۱۰۰-۱۰۰).

در جامعه سنتی ایرانی - اسلامی نیز هنر در واقع دانش و مهارتی بوده است که صنعتگران داشتهاند. کاربرد خاص واژهها در متون و اسناد خود مؤید این همبستگی مفهومی هنر و صنعت در جامعه سنتی ایران است. « اسکندر منشی در تاریخ عالمآرای عباسی درباره محل کار نقاشان دربار ابراهیممیرزا در مشهد از واژه "کارخانه" استفاده کرده، مینویسد: شاگردانش کارخانه نقاشی دایر ساخته، کار می کردند» (آژند، ۱۳۸۰: ۶).

در متون بهجای مانده از ادیبان و اندیشمندان ایرانی نیز چون کتاب اخلاق ناصری خواجه نصیرالدین طوسی تعابیری چون عدالت، شجاعت، عفت و حکمت فضایل اربعه یا چهارهنران شناخته شده است.

بهاعتقاد منتقدان سنتگرایی چون کوماراسوامی «دستساختههای گذشتگان سنتی ما با وجودی که درنهایت زیبا و گاهی پرنقش و نگار بودهاند ولی سازنده آنها به هدف خلق صرف زیبایی و درموزهگذاشتن اثر دست به کار نمیشدهاند بلکه همواره کاربردی خاص یا هدفی آیینی و اعتقادی انگیزه اصلی خلق اثر میشده است» (کوماراسوامی، ۱۳۸۶: ۱۲۶).

گولپینارلی «حرفه» را به معنی «کار» و «حریف» را «هنرمند»، «بازرگان» یا «کسی که به کاری مشغول باشد» معنی کرده است. به نظر او درمفهوم کلمات حرفت و حریف، معانی هنر و هنرمند هم داخل است. او دررابطه با همبستگی معنایی هنر و صنعت می نویسد: «هنر (صنعت) به عنوان کار هنرمندانه و اثری ماهرانه پدیدآوردن به کار می رود که این تعریف معنی خاصی افاده می کند اما تعبیر اصناف مانند صنف بزازان، صنف نجاران اکثراً در حال ترکیب استعمال می شود و برای نشان دادن صنفهای ترکیب استعمال می شود و برای نشان دادن صنفهای کردهاند و به تمام کسانی که با هر صنعتی یا هنری سرگرم بودهاند، یعنی همه اهل حرفت و اهل هنر را یکباره با کلمه «اصناف» بیان کردهاند» (گولپینارلی، ۱۳۷۹: ۱۷).

رسائل خاکساریه پس از طرح مباحث تاریخی - فرهنگی و اجتماعی از اهل فتوت و سایر طریقتها، بحث جامعی از آداب و رسوم و نحوه اجرای مراسم مختلف ازجمله یارگیری، ترقی و آموزش پیروان و ... آورده است. علاوه بر کتب یادشده برخی محققان نیز در قالب مقالاتی موضوع مورد نظر را از دیدگاههای مختلف بررسی کردهاند؛ ازجمله خزایی (۱۳۸۷) در مقاله «جایگاه اصناف فتوت در هنر ایران» منش و مرام اهل هنر را چون سایر اصناف درمیان اهل فتوت در جامعه سنتی ایران مورد بحث قرار داده است و نیز آژند (۱۳۸۰) در مقاله «نظام سنتی استاد-شاگردی در نقاشی ایران» با مطالعه و تفحص در متون تاریخی درصدد اثبات این مطلب بوده است که نقاشان نیز چون سایر حرف و صنایع در ایران، دارای صنف خاص خود بوده و چون سایر اصناف در نظام استاد و شاگردی به یادگیری فنون و رموز پیشه خود مشغول بودهاند. آزاد (۱۳۸۴) نیز در مقاله خود باعنوان «آیین جوانمردان و آموزش سنتی معماری در ایران» موضوع آموزش بهروش سنتی را در زمینه هنر معماری مورد بحث قرار داده است. تمایز این مقاله با سایر پژوهشها در این زمینه، درواقع یافتن وجوه مختلف ساختاری مشخص از یک نظام آموزشی است که در عین حال بین اصناف مختلف اهل فتوت مشترک باشد.

## روش پژوهش

به منظور دست یابی به هدف پژوهش، در این مقاله ابتدا سعی شده است اطلاعات مورد نیاز و قابل استفاده از متون فتوتنامهها و سایر منابع در این خصوص استخراج شود و بهروش توصیفی-تحلیلی مورد پردازش قرار گیرد و برای تنظیم آییننامهای که بتواند زوایای مختلف این نظام آموزشی سنتی را نشان دهد، مورد استفاده قرار گیرد. لذا روش جمع آوری اطلاعات کتابخانهای و استقرایی بوده است.

## رابطه هنرها و صنایع در جوامع سنتی

براساس اسناد و مدارک موجود، قدما در جوامع سنتی میان هنر و حرفه مرزی قائل نبودهاند و درواقع میان صنایع، مهارتها و هنرها نوعی همپوشانی معنایی و تطابق وجود داشته است. مؤید این نظر کاربرد واژه «تخنه» در یونان باستان است. این واژه بهمعنی «هنر» است که ریشه کلمه «تکنولوژی» نیز هست و فقط

### آیین فتوت در جامعه سنتی

هنر در جامعه سنتی ایران ارتباط مستقیم با آیین فتوت داشته است. یعنی طریقه ورود به صنعت یا هنری خاص فتى شدن بوده است. «فتى» ريشه فتوت بهمعناى جوان و «فتوت» معادل جوانمردی است. اهل فتوت براساس تعبير «لافتى الا على» بهعنوان حقيقتى معنوى و فارغ از مناسبات تاریخی و زمانی از حضرت علی(ع) بهعنوان اولین فتی یاد کرده و به ایشان بهعنوان پیر و مرشد تمام فتيان تأسى مىنمودهاند. براساس آيين فتوت، هنرآموزان اصناف گوناگون بایستی در محضر استادی که خود آن استاد اهل سلوک بوده درس فتوت می گرفتند. بنابراین همه هنرها منشأ ماهوی داشته و کسی پیش خود هنرمند نمی شده است.

چنانچه نقل است: «چون علاءالدوله کیقباد سلجوقی (قرن هفتم) از امرای سلجوقی، پس از پدرش وارد سلک فتوت شد از عمارت و صناعت حکاکی و نجاری و سراجی مهارت و حذاقت بینهایت یافت. همان طور که مشاهده می شود وی پس از ورود به سلک فتوت، معماری و بنایی و حکاکی را یاد گرفت. یعنی کسی بدون ورود به سلک فتوت نمی توانست تخصصی را فراگیرد» (پازوکی، ۱۳۸۴: ۵۰).

سلسلهمراتب صنفی و ارتباط اصناف با استادان معنوی و نيز دستورالعمل، ابزار و اعمال پيشهوران به تفصيل در فتوتنامهها قيد شده است. اين فتوتنامهها مهمترين منابع و اسناد درباره طبقات اصناف و هنرمندان هستند. براساس این فتوتنامهها اصل و ریشه حرف و فنون بایستی به یک منشأ آسمانی برسد. بهطوری که ذکر شده است: «خیاطی، خرقهدوزی، خراطی و رسوم پادشاهی و علم آموختن و مدرسه بناکردن از ادریس پیامبر(ع) گرفته شده است. تراش و بنای کشتی کردن و دریانشستن از نوح پيامبر(ع) و توپ و زره و منجنيق از ابليس (عليه اللعنه والعذاب)» (افشاری، ۱۳۸۲: ۲۲۸). همانگونه که مشاهده می شود، هیچیک از این صنایع به انسان عادی نمی رسد بلكه بايد شأني فراتر داشته باشد؛ حتى اگر ابليس ملعون باشد. «حلاجی و نمدگری و بنای سنگنهادن و سفرهدادن از ابراهیم خلیل گرفته شده است. آهنگری از داوود پیامبر، زرگری از اوستاد شاه موی، زنبیل بافی از یوسف پیامبر، علم موسیقی و آلات ملاحی چون طنبور و عود و قانون و رباب و چنگ از فیثاغورث حکیم مانده است که او شاگرد لقمان حکیم بوده است» (همان). در این فتوتنامهها همچنین ذکر شده است که باغبانان،

حلواپزان، پوستیندوزان، خوانندگان، نقاشان، خطاطان و ... هریک به چه کسانی می رسند. «در این خصوص بحث تاریخی آفاقی (تاریخ خطی زمان) مطرح نبوده و در واقع معنایی ندارد ، آنچه در اینجا مطرح است، تاریخ معنوی یا انفسی میباشد» (پازوکی، ۱۳۸۴: ۵۰). ارتباط اصناف با بزرگان دینی از نظر تاریخی قابل اثبات نیست و سند و مدرکی هم در این مورد وجود ندارد؛ بلکه این اعتقادات ناشی از روابط معنوی و قلبی است.

یعقوب آژند در مقاله خود باعنوان «نظام سنتی استاد و شاگردی در نقاشی ایران» مینویسد: «درگذشته هرگونه تخصصی اصول و تشکیلات خاص حرفه و شغل خود را داشت. این تخصص دقیقاً یکی از موجبات برپایی اصناف مختلف بود. البته همان طور که اشاره شد، هنرها و فنون در این تشکلات از هم تفکیک نمی شدند به طوری که ابن اخوه در کتاب آیین شهرداری در قرن هفتم هجری نقاشان را در کنار صنف نجاران، چوببران، بنایان و گچکاران یاد کرده است و پایگاه اصلی آنها را در بازار عنوان کرده است که همچون پیشهوران دیگر برای خویشتن مغازه و دکانی داشتهاند که در آن سفارش میپذیرفتهاند و به کار خویش مشغول بودهاند» (آژند، ۱۳۸۰: ۵ و ۶).

### مبانی فکری اهل فتوت

فتوت درواقع نوعی رمزآموزی بوده است. پس ازطی مراحل رمزآموزی هنرمندان در فن و حرفهای خاص کسب مهارتهای فنی می کردهاند. «لویی ماسینیون  $^{\rm a}$  در خصوص رمزآموزی اصناف حرف معتقد است: اساس دخول به هریک از اصناف صنعت کاران مسلمان در شرق از مصر تا هند، قبل از هجوم ماشینیسم، درمدت بیش از شش صد سال برپایه مجموعهای از مراسم رمزی (سمبلیک) استوار بوده است؛ و آن بر "فتوت" تکیه دارد» (خزایی، ۱۳۸۷: ۱۸). «محمود آملی از علمای سده هشتم هجری، در کتاب نفائسالفنون علم "فتوت" را از علوم متصوفه برشمرده و آن را عبارت از معرفت و کیفیت ظهور در فطرت انسانی ... دانسته است و همچنین "فتی" را از روی لغت جوان و از روی معنی آن که به کمال فطرت و انتهای آنچه کمال اوست رسیده باشد، معرفی میکند. کاشفی در فتوتنامه سلطانی "علم فتوت" را شعبهای از "علم تصوف" مىخواند» (همان).

البته تفاوتهای اساسی میان این دو رویه وجود دارد. اهل طریقت تصوف معمولا میان پیروان خود زهد و دوری از مادیات را اشاعه می دادهاند در حالی که اهل فتوت به و بامرالله و سنقالله و اللهاکبر و تلاوت آیه ۲۷ سوره فتح توسط سرتراش مطرح شده است.

ابن اخوة درباره صنف نقاشان مىنويسد: «نقاشان بايد به خدای بزرگ سوگند دهند که در نقاشی خیانت نکنند؛ خواه در چیزهایی که خود آماده میسازند یا بهسفارش مردم برای آنها کار می کنند و این که محتسب باید بر کیفیت مواد و مصالح کار نقاشان نظارت کند. از کشیدن تصاویر نیز باید ممانعت شود زیرا رسول خدا، صورتگران را لعنت کرد. در حدیث آمده است کسانی که صورتهایی مى كشند در روز رستاخيز دچار عذاب الهي مىشوند و خدا به آنان خطاب می کند که آفریده خود را زنده کنید» (آژند، ۱۳۸۰: ۵). از این عبارت نیز پیداست که در صنفی که بهنظر تزیینی و مختص طبقه اشراف جامعه میرسد نیز تا چه حد اعتقادات مذهبی و دینی حضور داشته است. «از اطلاعات جسته و گریخته بعضی از منابع برمی آید که صنف نقاشان و طراحان نیز افراد برجستهای از تاریخ اسلام را اسوه و پیر خود قلمداد می کردهاند؛ مثلاً در كتاب الذخاير و التحف ثبت است كه عبداللهبن عباس يير طراحان پارچه و ساختمانی است و هرکه نقاشی و طراحی کند به او منسوب است یا در جای دیگر وقتی که صحبت از پیران فرعی صنفها شده، آمده است که محمدبن عبدالله رسام همه نقاشان پیرو او هستند» (همان).

# اركان نظام آموزشي اهل فتوت

استاد (صاحب)

نقش استاد و جایگاه خاص او منحصر به جامعه سنتی است و جوامع پساسنتی غربی و شرقی از آن بی خبرند. جایگاه و شأن استاد در فتوتنامهها مکرر قید شده است. پس از شیخ، عالی ترین مقام در نظام آموزشی سنتی مقام استاد بوده است. اهل فتوت معتقد بودند که هر انسان صنعتگری ناگزیر از داشتن استاد است که از او صنعت یا علمی را بیاموزد و درواقع استاد، قوه نهفته در نفس صنعتگر را برمی انگیخت تا آن را به مرحله فعل رساند. ابن یک صنعت از ضروریات می داند و معتقد است که «ملکه» که عبارت است از صفتی راسخ که درنتیجه انجام دادن یک عمل عبارت است از صفتی راسخ که درنتیجه انجام دادن یک عمل و پیاپی و تکرار کردن آن حاصل می گردد، به میزان نیکویی آموزش و ملکه آموزگار وابستگی دارد. بنابراین در هر شغل و پیشهای وجود استاد ضروری بود (ابن خلدون، ۱۳۸۲: ۱۳۸۱).

کسب حلال و اشتغال به یک صنعت خاص و تحصیل مهارت در آن حرفه ارزش قائل بودهاند؛ ولی هدف، سود و نفع شخصی نبوده است بلکه یاری به اخوان و تعاون و همکاری از شروط عمده اهل فتوت بوده است. این درحالی است که اکثر طریقتها پیروان خود را به دوری از اجتماع و عزلتنشینی فرامیخواندند.

بنابراین همان طور که اشاره شد، «در رأس اصناف و حرف "فتیانی" (کلوها) بودند که خود اهل سیروسلوک بوده و به تعلیم و راهنمایی هنرمندان میپرداختند. هنرمندان در محضر آنها آیین فتوت و رمزآموزی را فرامی گرفتند. بنابراین ریشه فتوت در تصوف است. اما از همه حرفهها و اصناف تنظیم کند و اسرار آن حرفهها را در پوشش آداب مذهبی نسل به نسل منتقل سازد. هنرمندان پوشش آداب مذهبی نسل به نسل منتقل سازد. هنرمندان را طی می کردند و نظریههای جهان شناختی و متافیزیکی را طی می کردند و نظریههای جهان شناختی و متافیزیکی را که مبنای نمادپردازی هنر اسلامی است، فرامی گرفتند. را که مبنای آنها وقوف داشته باشند، می کوشیدند شیوهها، ورف معانی آنها وقوف داشته باشند، می کوشیدند شیوهها، مهارتها و رمزهای مذکور را به کار گیرند» (همان).

بهعنوان مثال در فتوتنامه سرتراشان که به حضرت سلمان فارسی نسبت داده شده، دوازده شرط بر پیروان طریقت واجب و لازم دانسته شده است: «اول خدمت پیر و استاد نمودن، دُیم ادب و قواعد این کار دانستن، سیم دایم عزت و حرمت نگاهداشتن، چهارم توبه و تلقین و عهد و بیعت و کسوت قبولنمودن، پنجم مسلمان پاکپوشبودن... هشتم موی سر کسان را از روی مردی تراشیدن؛ نهم کار را بیطمع کردن، بلکه سر پادشاه و گدا را یکسان تراشیدن؛ دهم درمیان مؤمن و کافر فرقنمودن، اگر کم دهند یا زیاد نرنجد؛ یازدهم شرایط سرتراشیدن را نیکو بداند؛ دوازدهم تیغ را تیز نگهدارد که آزاری به کس نرساند، هرچه آزار کند گناه است، هرچه راحت نماید طاعت است» (افشاری، ۱۳۸۲: ۸۷).

بعد معرفتی اسلامی و تقدسی فنون به حدی زیاد بوده است که شاغلان به آنها بایستی اذکار و ادعیه و آیاتی از قرآن کریم را مناسب هر مرحله از کار خویش با توکل بر الله و سپس پیر و متقدم آن صنف انجام می دادند. به طوری که در رسائل خاکساریه درباب فتوت سلمانیان از جمله شرایط سرتراشیدن، روبه قبله نشستن مشتری دست بر سینه و به جای آوردن مراتب تسبیح و کلمه شهادتین گفتن و سپس خاموشی او و نیز ذکر بسمالله شهادتین گفتن و سپس خاموشی او و نیز ذکر بسمالله

1.4

به فرهنگ سنتی ایرانی نیست بلکه دربرخی بلاد اسلامی نیز این درجه و اعتبار وجود داشته است. برای مثال در آناطولی و روم ایلی هنوز بر دیوار مغازههای قدیمی که با مشاغل دیرین سرگرماند، کتیبههایی بهنام پیر آن صنف دیده میشود، مثلاً در مغازه سلمانیها کتیبهای حاوی این شعر نصب گردیده است:

هر سحر ده بسمله ایله آچیلور دکانمز

حضرت سلمان پاكدور پيريميز استاديميز (هر سحر مغازه ما با بسمله باز می شود، حضرت سلمان، پیر و استاد ما یاک است)

(گولپینارلی، ۱۳۷۹: ۱۳۵).

«در زمانهای قدیم در هر دکانی از این کتیبهها یافت می شد. در نسخه بهنظم کشیده شده فتوتنامهای در كتابخانه كوپريلي استانبول توسط مولانا ناصري درباب "آداب نشست و برخاست و سازگاری با خلق خدای تعالی آمده است:

از دل و جانت نگهدار ای پسر

حرمت استاد و لالا و پـدر

و نیز آمده:

بی پیر مرو تو در خرابات

هر چند سکندر زمانی» (همان: ۱۹۲).

ارتباط شاگرد با استاد نوعی ارتباط مرید و مرادی و وظیفه و تعهد استاد، رساندن مرید به سرمنزل و هدف بوده است؛ یعنی استاد با تمام جان و مال درخدمت هدایت و راهنمایی شاگرد بوده و در این راه حتی بهره مادی نیز نمی برده بلکه گاهی متحمل ضرر و خسران می شده است؛ چراکه اشتباهات شاگرد را از خود میدانسته و نهغیر.

در فتوتنامه دوم شهابالدین سهروردی $^{V}$  پس از مقدمهای مفصل پنج باب آمده که بیشتر پیرامون رابطه میان اصحاب با پیر و مرشد و درواقع وظایف استاد درقبال اصحاب بحث كرده است:

۱. استاد (صاحب) باید همواره در اندیشه شاگرد (تربیه) باشد، چه او حاضر باشد و چه غایب. اگر از شاگرد خطایی سر زد، صاحب درحالی که سر و چشمش به زیر است، باید به او بگوید، «این خطا به سهو از تو در وجود آمد... در هر مقام که باشی مرا حاضر دان که دیده دل و چشم و گوش و خاطر و همت ما سوی توست؛ و در هر مقام که باشی بر حركات تو حاضر و واقفم». اگر استادى این دوستی همراه

با ولایت و حمایت را نداشته باشد، استاد نیست بلکه فقط بهمعنای مجازی استاد است. اگر استادی نسبت به سهو و خطای شاگردان بی اعتنا باشد، دیگر حقی بر گردن ایشان

۲. استاد همواره باید در اندیشه آموزش شاگرد باشد و روزبهروز فعل و ادب شاگردانش را زیادت بخشد تا این که شاگردان بتوانند به مرحله استادی برسند.

٣. استاد يا صاحب، پيوسته بايد دست به سخاوت و مروت و ایثار گشاده دارد. از شاگردان هیچچیز مضایقه نکند و دریغ ندارد و در خانه او (فتوت خانه) به سنت زاویه و لنگر به روی ایشان باز باشد. مسافران هیچگاه نباید در فتوتخانه را بسته ببینند.

۴. او باید شاگردان را در خدمت به یکدیگر بیازماید و به آنها بیاموزد که به یکدیگر اعتماد کنند و پشتیبان هم

۵ استاد که شاگرد را آزمود و قابلیت هریک را شناخت، باید تشخیص بدهد چه نوع دانش و معرفتی برای هر کدام لازم است و شاگردانش در چه نوع فن و هنری تا کجا مى توانند پيشرفت داشته باشند؛ بهويژه بايد تشخيص دهد کدامیک از آنها می توانند در جرگه طریقت باشند و چه کسانی زائران راه حق. او باید تشخیص دهد شاگردان تا چه حد قدرت و لیاقت تسلط بر نفس و پیمودن راه حق

۶. استاد باید شاگر د را چنان تربیت کند، آماده ساز د و به کمالات برساند که اگر روزی او نیز به سهم خود مأموریتی یا پیامی برای شاگردان خود داشت، بتواند از عهده برآید یعنی بداند با دیگران به حسب مقام معنوی شان چه بگوید و از ایشان چه بخواهد. خلاصه آن که بداند در هر موقع و مکان چه رفتاری کند که زیبنده جوانمردان باشد.

۷. بالاخره استاد در هیچ لحظهای بهویژه بههنگام عبادت و نماز، شاگردان خود را از نظر دور ندارد و گوید: خدایا تو را به عزت و جلال و بر حق کمال فضل و کرم بیمنتهایت قسم می دهم که نور ایمان را در قلب آنان بتابانی و دیدگان آنان را به روی معایبشان بگشایی (کَربَن، ۱۳۸۳: ۵۶ و ۵۷).

معانی و مفاهیمی که استاد در خطابهاش ابراز می کند، نظریه و عقیده شخصی او نیست بلکه منعکس کننده حکمت سنتی است. او در کمال آزادی و با ابتکار کامل سخن می گوید، چراکه نظریهای که ابراز می کند نظریه خود اوست؛ نه این که او اختراع کرده باشد بلکه انطباق اعتقادش بر تعالیم آن حکمت، نظریه را از آن وی می کند.

حتی موقعی که متنی را عیناً نقل و قرائت می کند، تکرار طوطی صفتانه نیست بلکه بازآفرینی یک اصل و موضوع است. جهت مشخص شدن این موضوع می توان این نوع تکرار را با عمل هنرمندی که کارش تقلید جزئیات طبیعت با دقت تمام است و نیز آن مقلدی که طرحها، نقشها و قاعدههای هنری باستان را تقلید می کند بدون این که در آنها غور کند و آنها را مطابق مزاج و ادراک خویش بازآفرینی کند، مقایسه کرد (کوماراسوامی، ۱۳۸۶: ۱۱۸).

### شاگرد (تربیه)

رابطه شاگرد با استاد، خود رابطهای کاملاً احترام آمیز بوده است. شاگرد، استاد را پیر و مراد خود می دانست و این احساس حتی بعد از مرگ استاد نیز وجود داشت و شاگرد همواره از استاد خود به نیکی یاد می کرد. در کتاب فتوتنامهها و رسائل خاکساریه در خصوص چگونگی طی طریق آمده است: «بدان که راه طریقت راهی است پر خطر زیرا که رهروان چنین رفتهاند و به یکدیگر گذاشتهاند. تا هرکسی سر خود به راهی نرود. خدمت استاد بجا آورند و درست خدمت کرده باشند» (افشاری، ۱۳۸۲: ۵۸).

شاگرد، استاد را سرمشق و الگوی خود میدانست و سعی می کرد در منش و رفتار و آن حرفه خاص، خود را به پای او برساند و به این ترتیب درجه حقشناسی خود را به او ثابت کند. در خلق آثار گاهی شاگرد چنان در استاد ذوب می شد که بر روی آثار خود نام و رقم استادش را ثبت می کرد. این اصل جزء لاینفک در فتوتنامه تمامی اصناف است و بسیار بر آن تأکید شده است. در فتوتنامه دلاکان آمده است: «بدان که پیران ما تقدم استادان سابق نهادهاند که هرکس خدمت استاد بجا آورد، معطل نماند و کارش نظام گیرد و از صنعت خود بهرهور گردد و آداب دستور و قواعد اجازت پیر و استاد است که باید بهسر شود و خدمت پیر و باید که مأمور به امر استاد بوده باشد و این مذکور را بهطریق واجب و لازم دانسته باشد» (همان: ۹۳).

### شرايط عمومي داوطلبان

برطبق فتوتنامه ابن معمار، شرایط پذیرفتهشدن در آیین فتوت عبارت بوده است از:

۱. مرد بودن: فتوت تنها آیین مردان بوده است و زنان
 به این آیین پذیرفته نمیشدند.

۲. بالغ بودن: یعنی کسی که ممیز نبوده و عقلش

حسن و قبح را از هم تمییز نمیداده، به آیین فتوت پذیرفته نمیشده است.

۳. عقل داشتن: جوانمرد باید قادر به تمییز پاکی از ناپاکی میبود.

 ۴. دین داشتن: در فتوتنامهها ذکر شده است که دین بسان ریشه درخت است و فتوت شاخه آن؛ کسی که دین ندارد، جوانمرد نیست.

۵. استقامت حال: یعنی کسانی که نقصی در ظاهر خود داشتند (مانند افراد جزامی) نمی توانستند به این آیین درآیند.

۶ مروت: بهمعنی و مفهوم مردبودن و مردانگی و کسی که همت بلند و مناعت طبع داشت، درواقع تمییز فتوت و مروت کاری دشوار است. بهنظر می رسد فتوت صفتی ظاهری و مروت صفتی درونی بوده است (افشاری، ۱۳۸۲: ۳۱).

ازطرفی بزرگان فتیان برای آن که منش جوانمردی را به تازهجوانمردان بیاموزند، اصول عیاری را با عناوینی چون ارکان فتوت، خصلتهای اهل فتوت و شرایط فتوتداری در فتوتنامهها ذکر کردهاند. شمار این اصول در همه فتوتنامهها که امروزه دردسترس ماست، یکسان نیست. برخی از آنها به این ترتیب است: شکیبایی دربرابر سختیها، پاکدامنی و عفت، رازداری، وفای به عهد، انصافدادن، دادگستردن و ستمستیزی، احسان، بهعهد، انصافدادن، دادگستردن و ستمستیزی، احسان، نیکی کردن، خوش خلقی و مهرورزیدن، فداکاری، بخشش و سخاوت، مهمان نوازی بی تکلف، عفو و بخشایش و… (همان: ۴۶-۵۲).

## شرایط اختصاصی داوطلبان تذکر

در بینش عرفانی اهل فتوت، تفکر مسبوق به تذکر لازمه هنرمند شدن است. یعنی مقدمه فکر ذکر است. ذکر است که فکر را به جنبش میآورد. پس هنرمند کسی است که اهل تذکر باشد (پازوکی، ۱۳۸۴: ۲۱).

برطبق متون همانطور که اشاره شد پس از انتصاب در جرگه فتیان نیز «ذکر» از اصولی ترین و مهم ترین اعمالی است که فتی باید به جا آورد. به طور مثال، در فتوتنامه فلز کاران و زرگران آمده است: «اگر ترا پرسند که خابسک بر سندان میزنی چه می خوانی؟ بگو قوله تعالی "بسمالله و توکّلت علی الله و ماتوفیقی الا بالله العلی العظیم"». اگر ترا پرسند که کوره را راست سازی و در کوره که آتش آری چه می خوانی؟ بگو که آیت باید بخواندن: «و هو بکل

1.8

S

شىء عليم الذّى جعل لكم من اشجرالاخضر ناراً فاذا انتم منه توقدون» اگر تو را پرسند كه آهن و فولاد كه تاب گذارى چه مىخوانى؟ بگو: «لا اله الا الله الواحد القهار لا اله الا الله الكريم الستار لا اله الا الله العزيز الجبّار»... (كُربَن، ١٣٨٣. ٢٠٨٨).

### تزكيه

تذکریافتن خود مسبوق به خالیداشتن دل از غیر است. یعنی تذکر هنگامی پیدا می شود که مثل داستان چینیان و رومیان، دل از زنگار و نقش غیر خالی و پاک شود. آن وقت است که آن دل می تواند پذیرای صُور شود و صورتها را در خودش منعکس کند.

آن لحظه که بر آینه تابد خورشید

آيينه اناالشمس نگويد چه کند

ابوسعيد ابوالخير

(رباعیات، ۱۳۸۸: ۲۹)

بنابراین هنرمند اهل فتوت همانند یک عارف باید سیر و سلوکی خاص را بگذراند.

### بىھنرى

دل طالب وقتی خالی میشود که خود نیست شود؛ یعنی بیهنر شود و نبوغی از خود نداشته باشد.

تو خود حجاب خودی حافظ از میان برخیز

البته نهاین که نبوغش را کنار بگذارد بلکه مبنای کارش نبوغ، ارضای سلیقه و طبع نباشد و خلاصه این که اصل و اساس فعالیت کاری هنریاش نیستی و بیهنری باشد. «به گفته مولانا تا نیست نشوی نقاش ازلی قلم بهدست نمی گیرد تا تو بتوانی نقشی بکشی. گنون آ اشاره می کند چنین هنرمندی فرد آزادشده از بند همه شرایط محدود کننده فرد است و در ورای تعینها اسم و رسم که مقوم ذات و جوهر این تفرد از حیث تفرد است قرار دارد، مقوم ذات و جوهر این تفرد از حیث تفرد است قرار دارد، بنابراین بهراستی بینامونشان است» (گنون، ۱۳۶۱: ۲۴۷).

### صدق و اخلاص

فتی نباید دچار نفاق و دورویی گردد؛ یعنی برای این که کمالی را در خارج متحقق کند باید این کمال در خود او متحقق باشد چراکه هنر حقیقی، مستلزم نوعی صدق و اخلاص است. لذا ظرف و مظروف، محتوا و صورت باید یکی شوند تا تکثر آراء و عقاید اتفاق نیفتد.

# آييننامه ارتقاء

سلسلهمراتب درجات اهل فتوت تا رسیدن به استادی استادان و درواقع «شیخالشیوخی» را با مطالعه فتوتنامهها می توان دریافت. البته این درجات گاهی با تفاوتهایی نسبت بههم مطرح شدهاند و این بهخاطر نفوذ انواع گرایشات فرقهای و اعتقادی در آنها طی دورانهای مختلف و مرتبطبودن به کشورهای مختلف حوزه جهان اسلام بوده است. «در فتوتنامه سیدحسین اینمراتب بدین شرح تصریح شده است:

۱. نازل: کسی که از روی علاقه در محافل شرکت می کند؛ او هنوز به ارکان وارد نشده است.

 نیم طریق: کسی که استاد، پیر یا پدر طریقت و دو یار طریقت داشته باشد ولی هنوز تربیت ندیده باشد.

۳. مفردی: کسی که میانبسته ٔ یعنی نصیبیافته، شد بسته ٔ و حلوایش پخته ٔ شده است؛ این سه گروه را اصحاب طریق می گویند.

۴. بشارش: کسانی هستند که اهل فتوت را تربیت می کنند. آنان را دسته نقیب هم می گویند.

۵. نقیبالنقبا: کسی که از مرحله نقیب گذشته است.

ع. خليفه: قائم مقام شيخ را گويند.

۷. شیخ

۸. شیخالشیوخ یا استاد» (گولپینارلی، ۱۳۷۹: ۴۹).

در فتوتنامه ولی الدین افندی قید شده است که تعابیر خلیفه، شیخ و شیخ الشیوخ به جای کبیر و زعیم به کار می رفته است. از رساله «الفتوة» شهاب الدین سهروردی نیز درمی یابیم که طالب را تربیه و اخی را صاحب می گفته اند. در فتوتنامه های بعدی مخصوصاً در سرزمین های ترک اصطلاحات ترکی چون شیخ، پیر، پیر طریق، برادر طریق، ترجمان و اخی عمومیت یافته به همراه اصطلاحات عربی و ترکی جای آنها را گرفته است و هم چنین اخی بابا به جای شیخ الشیوخ به کار رفته است و هم چنین اخی بابا به جای شیخ الشیوخ به کار رفته است (همان: ۵۵).

برای ارتقا از درجهای به درجه بالاتر همانگونه که اهلیت شرط است، مهارت در صنعت و صبر هم شرط است. جوانی که در صنفی سلوک می کند، تا مهارت کسب نکند و منتظر وقت و زمان نباشد، امکان ارتقا و دکان بازکردن ندارد. بنابراین، نظم در رعایت سلسلهمراتب و انجام وظایف اهمیت فراوان دارد.

بنابر آنچه از منابع استنباط می شود، در قرن دوازدهم هجری آیین ارتقا و رسیدن به مرحله استادی و اجازه دکان بازکردن که با بستن لنگ صورت می گرفت، درمیان شوان ۱۲ در مقاله « اصول و معیارهای هنر» می نویسد: «نبوغ راستین می تواند بدون دست زدن به ابداع و نوآوری به رشد و شکوفایی برسد. این نبوغ می تواند از طریق امور سنجش ناپذیری مانند حقیقت و جمالی که در قالب تواضعی، که بی وجود آن امکان هیچ گونه عظمت حقیقی دست نمی دهد، بالیده و پخته شود» (به نقل از رحمتی، ۱۳۸۳: ۱۳۸۳).

اهل فتوت نیز در نظام سنتی به دنبال این نبودهاند که قوه ابتکار خود را بهظهور برسانند. اتفاقاً ارتقاء و پیشرفت زمانی محقق می شده است که شاگرد کمتر تشخص و هویت فردی خود را بروز دهد. بههمین جهت وجهی نداشته که هنرمند زیر کارش را امضاء کند. «چون هنر سنتی مقامی بوده که تشخصها همه قربانی می شده تا ودایع و مواریث فرهنگی یک قوم و حوالت تاریخی آن بهظهور برسد نه جنبه تشخص فردی» (ریخته گران، ۱۳۸۱).

بعضی اصناف هر پنج یا شش سال و درمیان جواهرسازان هر بیست سال یکبار تشکیل میشد که این مدت علاوه بر دقت در صنعت و دشواری پیشرفت، احترام به تخصص را هم نشان می دهد. این قانون محدودکننده با توجه به این حقیقت که انبوهی و افسار گسیختگی چه ضربهای بر صنعت می زند وضع شده است، جوان تا فراگرفتن رمز و راز صنعت و شغلی که بدان انتساب جسته، می باید به استادش خدمت کند.

مهمترین وظیفه اهل فتوت درمسیر طی طریق این است که به پدر طریق، استاد، صنف و شغلش و عموماً به اخوان یعنی اهل فتوت و سپس بدون درنظر گرفتن هیچ گونه فرقی به همه انسانها یاری کند. هر چیز درطریق فتوت، ردیف و نظامی دارد و تابع قانون است. هیچ کس اگرچه بزرگترین فرد این طریق باشد، نمی تواند حرکتی بهدلخواه خود انجام دهد. کارهای جدید و جدی فقط با تصمیم عمومی اهل این طریق تصویب می شده است (گولپینارلی، ۱۳۷۹: ۱۳۵).

## نتيجهگيري

درگذشته تمام کسانی که به هر صنعت و هنری اشتغال داشتهاند، یعنی همه اهل حرف و هنرها را با کلمه اصناف بیان می کردند. اهل حرف از مفاهیم عمیق و اندیشههای بلند عرفان اسلامی بهره می گرفتند و جلوههایی از این حکمت و عرفان در آثار ایشان تجلی کرده است. ایشان این اسرار و رموز را تحت نظر و تعلیم استادانی که خود اهل سیروسلوک بودند می آموختند. سلسلهمراتب صنفی و ارتباط اصناف با استادان معنوی و نیز دستورالعمل ابزار و اعمال پیشهوران به تفصیل در فتوتنامهها ذکر شده است. این نظام آموزشی دارای دو رکن اساسی بوده است. ارتباط استاد یا صاحب با شاگرد یا تربیه که می توانند به عنوان این دو رکن مطرح شوند، نوعی ارتباط مراد و مریدی بوده است. این ارتباط برپایه معنویت و عرفان اسلامی بسیار ریشهدار بوده است. در این نظام آموزشی استاد در واقع دست شاگرد را می گرفته و در هدایت او تا سرمنزل و مقصد از چیزی دریغ نمی کرده است. شاگرد یا تربیه نیز همواره در خدمت استاد بوده و همواره سعی می کرده است پا در جای پای او نهد، شیوه و رموز مادی و معنوی صنعت و هنر خویش را بیاموزد.

با مطالعه و تحقیق در فتوتنامهها زوایا و ابعاد فراموششده این نظام آموزشی چون شیوه ترقی تربیه، ویژگیهای عمومی و اختصاصی او و وظایف و مسئولیتهای استاد و نیز آداب و رسوم این ارتباط خاص قابل استخراج و تبیین است. این ارتباط خاص و بینظیر که میتوان گفت اصول اعتقادی اسلامی، عرفان و معنویت دینی ساختار و شالوده آن را تشکیل میداده، در هیچ فرهنگ و تمدنی در جهان سابقه نداشته است و دنیای متجدد غرب و شرق نسبت به آن بیگانه است.



- 1- Henrey Corbin
- 2. Abdulbaki Golpinarli
- 3. Techne
- 4. Kumara Suami
- 5. Louis Massignon
- 6- Koprulu

۷. شیخ شهابالدین ابوحفص عمربن محمد سهروردی (۳۹-۶۳۲هجری)، عارف بزرگ و شاگرد و وارث روحانی عموی خویش ابوالنجیب سهروردی بود. وی بعدها شیخالاسلام لقب یافت. از کتابهایی که شیخ شهابالدین نوشته است موارد زیر را می توان برشمرد: عوارفالمعارف، فتوتنامه، رشفالنصایحالایمانیه فی کشفالفضایحالیونانیه، اعلامالهدی و عقیده اربابالتقی، رساله السیر و الطیر، ارشادالمریدین، الرحیقالمختوم لذویالعقول و الفهوم، رساله وصیه، جذبالقلوب الی مواصلهالمحبوب (احمدی، ۱۳۸۵: ۱۱)، (www.aftab-magazin.com)

### 8- Rene Guenon

۹ و ۱۰. اگرچه اسطورهها و افسانههای فتوتنامهها مطابق با پندارهها و افسانههای سامی است، در آداب و سنن فتیان نشانههایی از آیینهای ایران باستان نیز می توان یافت. در مراسم تشرفطالبان آیین جوانمردی، پیران و استادان این آیین، میانبند خاصی بهنام «شد» بر کمر طالب می بستهاند که «کستی بستن» زرتشتیان را فرایاد می آورد. در آیین زرتشتی از آن هنگام فرمانبری از قوانین دینی بر آنان فرض می شود؛ میان بستن جوانمردان در آیین فتوت نیز نشانه بلوغ معنوی و به دیگر سخن، رسیدن به جوانی بوده و از آن هنگام به بعد پیروی از آیین جوانمردی بر آنان واجب می شده است. هم چنین، جوانمردان شلواری را هم بهنام سراویل به همراه جشن و آدابی خاص به پا می کردهاند که بیش و کم با «سدره پوشی» زرتشتیان قابل مقایسه است (افشاری، ۱۳۸۲: ۱۶، ۲۹).

۱۱. حلوای جفنه (jafna-e) شیرینی خاصی بوده است که اهل فتوت در جفنه با روغن تازه، خرما و بکسمات بدون آتش درست می کردهاند. این شیرینی را فتیان در مجلس تشرف مریدان به آیین جوانمردی تناول می کردهاند. نام آن در بعضی از فتوتنامهها (ازجمله فتوتنامه سلطانی) به صورت «حلوای خفیه» ذکر شده است و ظاهراً از آن رو حلوای خفیه می گفتهاند که جوانمردی از یک شهر مأمور می شده است که آن را مخفیانه و با آدابی خاص و رمز آمیز از برای جوانمردان شهری دیگر به هدیه برد (افشاری، ۱۳۸۲). ۱۳۲). Frithjof Schuon

# منابع و مآخذ

- ابوسعید ابوالخیر، فضل الله (۱۳۸۸). رباعیات. ویرایش منوچهر آدمیت، تهران: شرکت تعاونی و کارآفرینان فرهنگ و هنر. آباد داده این آباد با در این از ا
- آزاد، میترا (۱۳۸۴). آیین جوانمردان و آموزش سنتی در ایران. مجموعهمقالات معنویت و آموزش هنر. تهران: فرهنگستان هنر.
  - آژند، یعقوب (۱۳۸۰). نظام سنتی استاد شاگردی در نقاشی ایران. ن<mark>شریه هنرهای زیبا</mark>. شماره ۱۰.
  - ابن خلدون، عبدالرحمن (۱۳۸۲). مقدمه. ترجمه محمدپروین گنابادی، تهران: علمی و فرهنگی. - افشاری، مهران (۱۳۸۲). فتوتنامهها و رسائل خاکساریه (سی رساله). تهران: پژوهشگاه علوم انسانی و مطالعات فرهنگی.
    - پازوکی، شهرام (۱۳۸۴). حکمت هنر و زیبایی در اسلام. تهران: فرهنگستان هنر.
    - خزایی، محمد (۱۳۸۷). جایگاه اصناف فتوت در هنر ایران. کتاب ماه هنر. مهر، ۱۹-۱۸.
      - رحمتی، انشاءالله (۱۳۸۳). هنر و معنویت. تهران: فرهنگستان هنر.
    - ریخته گران، محمدرضا (۱۳۸۵). هنر و زیبایی شناسی در شرق آسیا. تهران: فرهنگستان هنر.
    - \_\_\_\_\_ (۱۳۸۱). فلسفه هنرهای سنتی و مبانی نظری آن. کتاب ماه هنر. خرداد و تیر، ۱۵.
      - ضیمران، محمد (۱۳۷۷). جستارهای پدیدارشناسانه پیرامون هنر و زیبایی. تهران: کانون.
        - کربَن، هانری (۱۳۸۳). آیین جوانمردی. ترجمه احسان نراقی، تهران: سخن.
    - كوماراسوامي، آناندا (۱۳۸۶). **فلسفه هنر مسيحي و شرقي**. ترجمه اميرحسين ذكرگو، تهران: فرهنگستان هنر.
    - گنون، رنه (۱۳۶۱). سیطره کمیت و علائم آخرالزمان. ترجمه علی محمد کاردان، تهران: مرکز نشر دانشگاهی.
      - گولپینارلی، عبدالباقی (۱۳۷۹). **فتوت در کشورهای اسلامی**. ترجمه توفیق ه. سبحانی، تهران: روزنه.
  - احمدی، عباس (۱۳۸۵). سه مرد از سهرورد. www.aftab-magazin.com. بازبینی شده در تاریخ ۱۲ آذر ۱۳۹۱.

Received: 2012/10/21 Accepted: 2013/11/28

# Chivalry Tradition and the Educational System of Arts and Industries in Iran

Fatemeh Kateb\* Farnoush Shamili\*\*

### **Abstract**

According to remained documents, the artists and craftsmen in traditional societies had their own guilds where they were trained in a particular system with a special relationship between the key members (i.e. teacher and student). Such relationship is different from the similar relationships in educational system of the modern world.

This study tries to answer the following questions: 1) How was the structure of traditional educational system of arts and industries in Iran according to principles of chivalry?

2) How was the quality of relationship between members of such system with regard to believing principles of this tradition?

The methodology used in this study is descriptive-analytical. Thus, the chivalry texts as well as Khaksari's epistles, which are the important sources about the guilds in Islam, are used and evaluated via library method.

It seems that Islamic principles and laws based on ethical values play a very important role in the framework of this system that distinguishes it from non-traditional educational system.

In this system, the student used to learn not only the panache of doing a particular task and the vicissitude of a profession, but also the knowledge of that profession.

Studying the chivalries and various aspects of this educational system such as Torghi Torbiye, the present study provides general and particular characteristics of teacher and student and their responsibilities in this tradition.

Keywords: educational system, chivalry texts, teacher, student, art, Iran

Received: 2012/05/19 Accepted: 2012/11/28

# The Role of "Zone System" in "Pre-Visualization" of Final Print and Management of Photograph Creation Process

Alireza Vaez\*

### **Abstract**

Taking a good photograph aesthetically requires performing accurate and creative actions to control the result and take innovative decision about photograph subject and purpose. Meanwhile, the pre-visualization related to intuitive and intellectual process of photograph creation is one of the most important concepts of photography for achieving such goals. The pre-visualization is a conscious procedure of final print visualization in the mind before doing photography and the zone system is a practical and useful method to gain best result from photography materials and equipment as well as control and adjust photograph tonality (high light, gray tones, shadows) from exposure stage to print.

This paper tries to offer an organized, systematic and accessible technique to different people with various visualization abilities in order to gain a favorable photograph and also provide an answer to what is the role of the regional system in pre-visualization of the final photograph. To do this, a descriptive method is used and the data is collected through library studies.

The result of this research shows that because of having an organized goal-directed system and also having the special role to control and improve agents like "figure", "contrast" and "details" which affect beauty and attractiveness of final print, the zone system has an especial position in pre-visualization and it can influence the management of photograph creation process and gaining of favorable results.

**Keywords**: the zone system, pre-visualization, photograph, management of process

Received: 2012/03/05 Accepted: 2012/11/28

# An Investigation of Light's Role in Explaining the Spatial Sequence of Mosques' Architecture

(case study: Sheikh Lotfollah mosque)

**Mohammadreza Bemanian**\* **Mohammad Ali Alinasab**\*\*

### **Abstract**

Light is one of the factors influencing the spatial value which has been always present in Islamic architecture as the most immaterial tangible element of nature. Light is not always used in Iranian-Islamic architecture for lighting up the space but sometimes it accepts a mystical and sacred aspect and affects other aspects of space like color, texture etc. Light rhythm has an important role in Islamic architecture for explaining the evolution and sequence of space to the extent that functional role of spatial sequence by light is explained through three factors of pause, motion and emphasis. Thus, it can be said that spatial sequence by light has been considered a lot in the context of Islamic art and this shows the significance of such notion in Islamic thought. This study uses descriptive-analytical method and in literature review section the status of light in Islamic sciences is discussed to elucidate its practical dimensions and aspects. Then, the role of light is explained according to triple elements of spatial sequence in Islamic architecture. The results of this study show that besides its normal functions in spaces of Islamic architecture, light has other functions such as its role in the sequence between material and spiritual worlds. This matter takes place in three temporal spectrums of Separation, Transmission and Union in the spaces of Islamic architecture.

**Keywords:** light, space, architecture, sequence, Sheikh Lotfollah mosque

<sup>\*</sup> Associate Professor, Faculty of Art and Architecture, Tarbiat Modares University, Tehran, Iran

<sup>\*\*</sup> M.A., Faculty of Art and Architecture, Tarbiat Modares University, Tehran, Iran

Received: 2012/11/21 Accepted: 2013/11/28

# Identifying the Patterns and Techniques of "Brick-Ended Plugs" Decoration of Jame' Mosque in Isfahan

Meisam Kazemian\* Hesam Aslani\*\*

### **Abstract**

In Iranian architecture, Jame' (congregational) mosques are considered as the most important and typical monuments in every city. Isfahan's Jame' mosque which reflects over 800 years of Iranian architecture is important in a variety of artistic and architectural aspects.

Brick-ended plugs are amongst the most typical decorations in most parts of this monument which have remained of Buyid, Seljuqid and Ilkhanid eras. Since this decoration has not been studied enough, it needs to be studied more regarding its patterns and techniques.

In this research, through visual observations and library studies, patterns of this decoration are categorized into four separated groups: geometrical patterns, plant patterns, sacred names and phrases patterns and chain patterns. Then, some of the most common patterns, drawn with AutoCAD 2008 software, and the characteristics of each group are discussed separately. Different materials and techniques of creating these decorations are identified through classic chemistry experiments and Scanning Electron Microscopy (SEM) which includes using of casted seals and stucco technique. In this mosque, stucco technique was used more to create this kind of decoration and casted seals were mostly used for creating simple geometrical patterns. In samples made with casted seal method, all of them have been sealed before the final setting by adding glue to the paste of gypsum.

**Keywords**: Jame mosque of Isfahan, patterns, techniques, brick-ended plugs

Received: 2012/11/06 Accepted: 2013/11/28

# Rereading of Historical Documents about the Nizamol-Molki Portal in Abarkooh

**Amir Hossein Karimy**\*

### **Abstract**

Various ideas can be found about the date of construction and the function of portal and twin minarets of Abarkouh so that some researchers consider it as the door way of Nizamieh mosque whereas others consider it as a part of a great complex. However, there are ambiguities about the history and function of this monument. The main questions of this paper are about these two points. Afshar has attributed this monument to Nizam-ol-Molk-e Abarqui, a famous writer of Abarkooh in 14<sup>th</sup> century. Considering inscriptions of other monuments in the region and comparing with historical documents, this paper aims to reveal some points about the history and function of the destroyed monument to which this portal belongs. Moreover, the structure and decorations of the portal have been compared with other historical twin minarets. Regarding the lack of dated inscription on the portal, main evidence is the inscription of Biroon mosque near Abarkouh which has implications about the constructions near the portal.

Finally, it has been revealed that the monument can be part of a mosque related to Tavousieh shrine. Comparing decorations and structure of this monument with other similar twin minarets in Persian architecture (like Qiyasiyeh in Qom and Oshtorgan mosque), it can be attributed to 14<sup>th</sup> century and to the son of Nizam-ol-Molk-e Abarqui who was a courtier of Shah Shoja' (Muzaffarid dynasty) as his patron.

**Keywords:** portal, double minaret, tile working, Nizamieh, Muzaffarid architecture, Abarkooh

Received: 2012/04/14 Accepted: 2012/11/28

# Art Philosophy and Mystical Aesthetics from the Viewpoint of Molana with emphasis on Masnavi Ma'navi

Fatemeh Kiani\* Hassan Bolkharei Ghehi\*\*

### **Abstract**

Masnavi Ma'navi, by Molana Jalal ad-Din Muhammad Balkhi, is one of the most outstanding treasures of Persian literature which can be considered as a source for understanding the concept and function of beauty and art. This honorable book has stated the most important rudiments of Islamic art philosophy and aesthetics by proposing the most precise allegories. This philosophy, whose most fundamental doctrine is «forgetting the sensible beautiful appearances and discovering the truth of virtue and existence», makes the foundation of an art whose most important objective is purifying the soul from self-conceit and understanding the truth of Unity of Existence so that Molavi's Masnavi, as one of the overt manifestations of such an approach, becomes an astrolable of the sun of divine beauty and a ladder towards the heaven of spiritual truths and beauties.

The question in this study is how the principles of mystical art philosophy and aesthetics, discussed in Molavi's Masnavi, can be recognized on the basis of concepts such as Epiphany, Virtue, Love and Imagination. Accordingly, by considering the mystical and enamoured view of Molana about Existence and the philosophy of Creation, the authors aim to study his aesthetic ideas about art and artistic status. The main objectives of this research are to understand the link between mystical literature and artistic creations in traditional cultures, and to realize the principles and criteria of Islamic art in order to give a more reasonable criticism and to avoid hasty and superficial prejudices. The library sources provide the data of this study and the method of research is descriptive and content analysis.

Keywords: mystical aesthetics, Islamic art philosophy, Masnavi Ma'navi, epiphany, virtue

Received: 2012/11/21 Accepted: 2012/11/28

# A Comparative Study of Common Geometrical-Herbal Designs in Brick Maps of Birjand and Chalshtor Carpets

Maryam Hosseini \* Hamid Sadeghian\*\*

### **Abstract**

One of the most famous types of carpet in some parts of Iran is brick-designed carpet. Weaving of such design still continues in the carpets of the regions like Birjand, Chalshotor, Qom and Tabriz. The main issue of this research is investigating the differences between geometrical-herbal designs of the carpets of Chalshotor and Birjand as the famous regions for producing this kind of carpet.

Investigating the features of brick-designed carpets of these two regions for identifying their changes during the past fifty years —regarding climate conditions and subjective effects of weavers on the design of the carpets of the two regions- this research enumerates the differences between brick designs of the carpets of these two regions. The data of this study is gathered through library and field sources and the research method is descriptive-analytical.

The results of this study show the originality and priority of brick-designed carpets of Chalshotor compared with the very carpets in Birjand. However, after half a century of imitation and production of such carpets in Birjand, the designs and colors have become somehow localized and being harmonized with environmental conditions of the region to the extent that these designs have gained a kind of independent identity.

**Keywords**: carpet, brick design, patterns, geometrical, herbal, Chalshtor and Birjand

<sup>\*</sup> B.A. of Handicrafts, University of shahre kord, Iran

<sup>\*\*</sup>Lecturer, Faculty of Visual Arts, Art University of Isfahan, Isfahan, Iran

Received: 2012/11/21 Accepted: 2012/11/28

# Identifying the Physical Structure of Gardens and Palaces around Chaharbagh Abbasi Avenue in Safavid Era

Soudabeh Gholipour\* Ahmad Aminpour\*\* Armin Bahramian\*\*\*

### **Abstract**

Safavid era is one of the most brilliant eras in architectural history of Iran and Chaharbagh Avenue is one of the most valuable and important features of Isfahan's identity in this era.

The objective of this research is to recognize the physical structure of gardens and lost palaces situated in Chaharbagh Avenue in Safavid era and recreate a mental picture of their design. Since physical signs of these gardens and palaces still exist to some extent, an imaginary picture can be suggested based on available information in various texts and documents, especially travelogues. This research is based on studies and points mentioned in historical texts and documents and analyses their content through exploring these historical resources as well as the researches of contemporary researchers about the structure of architecture and urban planning in Safavid era.

Accordingly, by using a descriptive-historical method and giving voice to the old illustrated documents and comparing these texts with written sources, the characteristics of gardens and palaces of Safavid era in Isfahan are elucidated. The results of this study show that the plans of all gardens of this avenue - except Khargah garden- are rectangular in two directions of northern-southern and eastern-western. Moreover, these gardens can be categorized in different types based on the number of their pavilions (from numerous pavilions to no central pavilion). The use of tent in Khargah garden and octagon pavilion (Hashtbehesht) in Bolbol garden and cages in Shirkhaneh and aviary indicate that there were different forms of built spaces in the gardens of this avenue.

Keywords: Isfahan, Safavid, garden, palace, Chaharbagh Abbasi Avenue, physical structure

<sup>\*</sup> MA, Faculty of Art and Architecture, Art University of Isfahan, Iran s.gholipoor@gmail.com \*\* Assistant Professor, Faculty of Art and Architecture, Art University of Isfahan, Isfahan, Iran \*\*\* Assistant Professor, Faculty of Art and Architecture, Art University of Isfahan, Isfahan, Iran



## Contents

| ■ Identifying the Physical Structure of Gardens and Palaces around Chaharbagh Abbasi Avenue in Safavid Era Soudabeh Gholipour, Ahmad Aminpour, Armin Bahramian                     |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ■ A Comparative Study of Common Geometrical-<br>Herbal Designs in Brick Maps of Birjand and<br>Chalshtor Carpets  Maryam Hosseini, Hamid Sadeghian                                 |
| ■ Art Philosophy and Mystical Aesthetics from the Viewpoint of Molana (with emphasis on Masnavi Ma'navi) Fatemeh Kiani, Hassan Bolkharei Ghehi                                     |
| ■ Rereading of Historical Documents about the Nizamol-Molki Portal in Abarkooh  Amir Hossein Karimy                                                                                |
| ■ Identifying the Patterns and Techniques of "Brick-<br>Ended Plugs" Decoration of Jame' Mosque in Isfahan<br>Meisam Kazemian, Hesam Aslani                                        |
| ■ An Investigation of Light's Role in Explaining the Spatial Sequence of Mosques' Architecture (case study: Sheikh Lotfollah mosque)  Mohammadreza Bemanian, Mohammad Ali Alinasab |
| ■ The Role of "Zone System" in "Pre-Visualization" of Final Print and Management of Photograph Creation Process  Alireza Vaez                                                      |
| ■ Chivalry Tradition and the Educational System of Arts and Industries in Iran  Fatemeh Kateb, Farnoush Shamili                                                                    |
| ■ Abstracts                                                                                                                                                                        |

### Scientific journal Of Pazhuhesh-e Honar (Biannual)

Research of Art

Vol.2.No.4.Fall & Winter 2012-2013

Concessionaire: Art University of Isfahan Editor-in-charge: Farhang Mozaffar (Assoc. Prof.) Editor-in-chief: Mehdi Hossieni (Professor)

### Editorial Board (in alphabetical order)

### Eisa Hojjat

Assoc. Professor, Pardis of fine Arts, Tehran University

Mehdi Hosseini

Professor, Art University of Tehran

Asqhar Javani

Assis. Professor, Art University of Isfahan

**Mohammad Masoud** 

Assis. Professor, Art University of Isfahan

Afsaneh Nazeri

Assis. Professor, Art University of Isfahan

Parvin Partovi

Assis. Professor, Art University of Tehran

Jalaledin Soltan Kashefi

Assoc. Professor, Art University of Tehran

Ali Yaran

Assis. Professor, Ministry of Science,

Research and Technology

Coordinator: Mehri Qobadi, Hassan Yazdanpanah

Dr. Ahmad Shahivandi

Logo type: Hamid Farahmnad Boroojeni

Cover designing: Afsaneh Nazeri Graphic designer: Sam Azarm Persian editor: Sima Shapouriyan English editor: Ehsan Golahmar

Lavout: Fatemeh Vazin

**Address:** Journal of Pazhuhesh-e Honar. No. 17, Pardis Alley, Chahar Bagh Paeen St. Isfahan, Iran.

Art University of Isfahan **Postal code:** 8148633661

**Phone:** (+98311) 4460755-4460328

**Fax:** (+98311) 4460909 **E-mail:** p.honar@aui.ac.ir

Website: www.aui.ac.ir/index.php/fa/nph.html

### **Reviewers:**

- Reza Abouie (Ph.D.)
- Hamidreza Azemati (Ph.D.)
- Flor Bandeh Khoda (M.A.)
- Mohammad Iranmanesh (Ph.D.)
- Mohammadhassan Khademzadeh (Ph.D.)
- Alireza Khaje Ahmad Attari (Ph.D.)
- Alireza Khajegir(Ph.D.)
- Mohammad Khodadadi Motarjemzadeh (Ph.D.)
- Jamaledin Mehdinejad (Ph.D.)
- Seyed Ali Mojabi (Ph.D.)
- Mehdi Moqimnejad (Ph.D.)
- Afsaneh Nazeri (Ph.D.)
- Majid Nikouei (Ph.D.)
- Mohammadreza Olia (Ph.D.)
- Parvin Partovi (Ph.D.)
- Jahangir Safari (Ph.D.)
- Ahmad Salehi Kakhki(Ph.D.)
- Reza Vahidzadeh (M.A.)

### **Executive Coordinators:**

Naser Jafarnia

### Note:

The author(s) is responsible for views, statements and ideas expressed in papers.

No part of the papers in this journal may be published elsewhere without being referred to this journal.

### **Instructions for Contributors**

The biannual journal of *Research of Art* accepts and publishes papers in visual arts, architecture and urbanization, conservation and restoration, industrial designing fields as well as all related interdisciplinary subjects.

- Papers should be original and comprise previously unpublished materials, as well as not being currently under review for publication elsewhere.
- Manuscripts must be written in Persian language.
- The papers will be published after being reviewed and evaluated by reviewers and editorial board.
- The author(s) is responsible for views, statements and ideas expressed in their paper.
- The journal has the authority to accept or reject the papers. Received paper will not be returned.
- No part of the published papers in this journal may be published elsewhere without being referred to this journal.
- The papers should be a research work done by the authors(s). Review papers will be accepted provided that various authentic references have been used and the journal will not publish the research reports and notes.
- For the first evaluation, the paper manuscript (abstract and full text) and a letter to the editorial board should be sent to email of the journal.

### Preparation of Manuscript

### Cover Page

The cover page, separated from the manuscript and unnumbered, must include: title (which should be brief and emphasize the subject), the names of author(s), scientific affiliation and corresponding author(s)' address (postal address, phone and fax numbers and e-mail).

### Abstract

Abstract, written in a separate page and in Persian and not exceed 300 words, should include research question, objectives, methodology, major results and conclusion.

The English abstract should be a complete translation of Persian abstract and be placed at the end of paper in the same format.

### Keywords

Keywords should be separated by comma and not exceed 5 words. They should include words that best describe the topic.

### Introduction

This part must include the research question, hypothesis and general idea of the paper as well as literature review.

# Research methodology

### Paper's main body

This part should include the research's theoretical principles, studies, investigations and results.

#### Conclusion

The research conclusion should include a brief summary of research subject and answer the research question(s) in a logical way.

#### Acknowledgement (optional)

Acknowledgement must be brief and confined to persons or organizations that have made significant contributions.

#### Endnotes

Endnotes (including foreign words, expressions and remarks) must be numbered in the text using brackets and finally placed at the end in alphabetical order.

#### References

All references cited in the text must be listed at the end of the paper. References should follow the below style:

- In paper: (Author's surname, year of publication: page number).
  - In paper's final reference:

Books: author's surname, author's name (year of publication). **book title**. Volume. translator's name, city name: publisher.

Papers: author's surname, author's name (year of publication). paper title. **journal's title**. volume (number), page number(s).

Electronic documents: author's surname, author's name (date). Title of document.Full *electronic address*. Access date.

In English references, instead of author(s) name, the first letter(s) of his/her name and middle name is mentioned.

### Illustrations, figures and tables

Illustrations in appropriate quality (provided with at least 300 dpi in jpg format) should be inserted at nearest place to related text with their reference including the author's name, year of publication and page number which must be placed at the bottom left of it.

All illustrations must be numbered in the order to which they are referred to in the text.

The table captions must be placed at the top of the table and the figures captions must be placed at the bottom of the figures.

### Submission

The text must be typed in word 2007 (font: B-Nazanin (downloadable from the site), size 12 for Persian version and font: Times New Roman, size 11 for English version), in maximum 15 pages.

The paper manuscripts must be sent to journal email address in an attached folder including all necessary parts, with subject part named "NEW".

If the received paper manuscript doesn't follow the instruction, the journal has the right to reject it.

For more information about extensive writing method of the journal please visit our website.





# Scientific journal of Pazhuhesh-e Honar (Biannual) Research of Art Vol. 2 - No. 4 Fall & Winter 2012-2013

Identifying the Physical Structure of Gardens and Palaces 1 around Chaharbagh Abbasi Avenue in Safavid Era

Soudabeh Gholipour, Ahmad Aminpour, Armin Bahramian Alireza

A Comparative Study of Common Geometrical-Herbal Designs 15 in Brick Maps of Birjand and Chalshtor Carpets

Seyede Maryam Hosseini, Hamid Sadeghian

Art Philosophy and Mystical Aesthetics from the Viewpoint of 33

Fatemeh Kiani, Hassan Bolkharei Ghehi

Rereading of Historical Documents about the Nizamol-Molki 45

Amir Hossein Karimy

Identifying the Patterns and Techniques of "Brick-Ended Plugs" 61 Decoration of Jame' Mosque in Isfahan

Meisam kazemian, Hesam Aslani

An Investigation of Light's Role in Explaining the Spatial 71 Sequence of Mosques' Architecture

(case study: Sheikh Lotfollah mosque)

Mohammadreza Bemanian, Mohammad Ali Alinasah

The Role of "Zone System" in "Pre-Visualization" of Final Print 83 and Management of Photograph Creation Process

Alireza Vaez

Chivalry Tradition and the Educational System of Arts and 99 Industries in Iran

Fatemeh Kateb, Farnoush Shamili

