



# سمالهاله سوالد

#### شيوه نامه نگارش مقاله نشريسه «پــژوهــش هنـــر»

```
۱. موضوعات نشریه در زمینههای پژوهش در هنر از جمله: نوشتارهای علمی- پژوهشی، هنرهای تجسمی، معماری و شهرسازی، مرمت
و طراحی صنعتی میباشد. ِ
```

- ۲. مقالههای ارسالی نباید قبلاً در نشریه دیگریا مجموعه مقالات همایشها چاپ شده باشند یا همزمان برای مجله دیگری ارسال شده باشند. ...
  - ۳. مقالهها باید به زبان فارسی و با رعایت اصول و اَیین نگارش این زبان باشند. ۴. تایید نهایی مقالات برای چاپ در نشریه، پس از نظر داوران با هیأت تحریریه نشریه است.
    - ۵. مسئولیت مطالب مطرح شده در مقاله به عهده نویسنده یا نویسندگان است.
  - ٤. مجله در قبول، رد يا ويرايش محتواي مقاله ها آزاد است. مقاله هاي دريافتي باز گردانده نخواهد شد.
  - ۷. استفاده از مقالهٔ های چاپ شده در این مجله، در سایر مجلهها و کتابها با ذکر منبع بلامانع میباشد.
- ۸. مقاله ها باید حاصل کار پژوهشی نویسنده یا نویسندگان (research papers) باشند. مقاله های مروری (review papers) از ویسندگان دارای مقالههای پژوهشی در صورتی پذیرفته میشوند که در نگارش آنها از منابع معتبر و متعدد استفاده شده باشد.
   ۹. مجله از پذیرش گزارش و یادداشت علمی معذور است.
- ۱۰. ارسال نَامهٔ دَرخُواستُ چَآپُ و تأیدیه استاد راهنما نویسنده همکار، همراه مقاله الزامیست. (قابل دانلود از صفحه نشریه در سایت دانشگاه) ۱۱. یک نسخه کامل از مقاله و چکیده فارسی و لاتین در قطع A4 درمحیط Word2007، به همراه نامه درخواست چاپ و با رعایت موارد مندرج در شیوه نامه و راهنمای تنظیم مقالات، به آدرس الکترونیک دفتر نشریه «پژوهش هنر» به منظور ارزیابی اولیه ارسال گردد. مندرج در شیوه نامه و ساختار علمی-پژوهشی به ترتیب دارای بخشهای زیر باشند:
- صفحه مشخصات نویسنده:(صفحهٔ بدون شماره) شامل عنوان کامل مقاله (عنوان مقاله باید کاملاً گویا و بیانگر محتوای مقاله باشد)، نام و نام خانوادگی نویسنده یا نویسندگان به همراه رتبه علمی، نام موسسه یا محل اشتغال، نشانی، شماره تلفن، شماره دورنگار، پست الکترونیکی (نویسنده عهدهدار مکاتبات در صورتی که غیر از نویسنده اول باشد باید به صورت کتبی توسط نویسندگان به دفتر مجله معرفی شود).
- چکیده فارسی، حداقل ۲۵۰ کلمه و حداکثر ۳۰۰ کلمه، (باید به تنهایی بیان کننده تمام مقاله و شامل بیان مسأله، سوال تحقیق، اهداف و روش تحقیق، مهم ترین یافتهها و نتیجه گیری باشد)با ذکر عنوان مقاله و کلید واژه (سه تا پنج کلمه)در یک صفحه مجزا تنظیم می گردد. - مقدمه:شامل طرح موضوع (بیانگر مسأله پژوهش، فرضیههای قبلی پژوهش و ارتباط آن با موضوع مقاله)، اهداف تحقیق، معرفی کلی مقاله می باشد.
  - پیشینه تحقیق
    - روش تحقيق
  - متن مقاله شامل مبانی نظری، مطالعات و بررسیها، یافتهها و نتیجه گیری تحقیق
- نتیجه تحقیق: باید به گونهای منطقی و مستدل(همراه با جمعبندی موارد طرح شده) و شامل پاسخ به سوال تحقیق در قالب ارایه یافتههای تحقیق باشد.
  - **تشکر و قدردانی** از همکاری و راهنمایی کسانی که در تدوین مقاله نقش داشتهاند (در صورت نیاز).
- **پینوشتها**: شامل معادلهای لاتین و توضیحات ضروری درباره اصطلاحات و مطالب مقاله، که به ترتیب با شماره در متن و به صورت پینوشت در انتهای مقاله درج گردد.
  - منابع فارسى و لاتين به ترتيب حروف الفبا بر حسب نام خانوادگى نويسنده.
- **بخش انگلیسی:** شامل دو صفحه که در انتهای مقاله پس از منابع میآید: الف: مشخصات نویسندگان ب- ترجمه کاملی از چکیده فارسی (حداقل ۴۰۰ و حداکثر در ۵۰۰ کلمه)
- ۱۳. متن مقاله (با فونت: فارسى B-Nazanin سايز ۱۲ و انگليسى Times New Roman سايز ۱۱) حداكثر ۱۵ صفحه (با تمام اطلاعات: عكس، متن، نقشه و كليه تصاوير) يك رو (هر صفحه ۳۲ سطر) تنظيم گردد.
  - ۱۴. کلیهٔ صفحات به جز صفحه مشخصات نویسنده باید به ترتیب شمارهگذاری شده باشند.
- ۱۵. حداقل تعداد ضروری تصاویر، نمودارها و جدولها با کیفیت مناسب (تصاویر با دقت 300 dpi و با فرمت jpg) و اشاره به منبع و تعیین محل آنها در مقاله حائز اهمیت میباشد.
  - عنوان جداول در بالا و تصاویر در پایین آنها نوشته شود. منبع و مأخذ جداول و یا تصاویر در ذیل عنوان آنها باید ذکر شود.
    - ۱۶. شیوه درج منابع (فارسی و لاتین):
    - در متن مقاله به صورت: (نام خانوادگی نویسنده، سال انتشار: صفحه)
      - در فهرست منابع پایان مقاله به صورت:
  - كتابها: نام خانوادگى نويسنده، نام نويسنده(سال انتشار). عنوان كتاب. جلد. نام مترجم يا مصحح. محل انتشار: نام ناشر.
- مقالهها: نام خانوادگی نویسنده، نام نویسنده(سال انتشار). عنوان مقاله. نام مجله. شماره مجله. شماره صفحههای مقاله در مجله. - سند اینترنتی: نام خانوادگی نویسنده، نام نویسنده. (تاریخ). عنوان سند. از آدرس اینترنتی به طور کامل. بازیابی شده در تاریخ.
- سند اینبرنتی: نام خانواد کی نویسنده، نام نویسنده. (تاریخ). عنوان سند. از آدرس اینبرنتی به طور کامل. بازیابی سده در ناریخ. ۱۷. پس از پذیرفته شدن مقاله در ارزیابی اولیه و دریافت تأییدیه (E-mail) از دفتر نشریه، مؤلفین میتوانند با رعایت موارد مندرج در شیوه نامه و راهنمای تنظیم مقالات:
- ۱- چُهار نسخه از مقاله ۲- اصل نامه درخواست چاپ، خطاب به سردبیر نشریه «پژوهش هنر»۳- لوح فشرده(CD) حاویفایل مقاله تنظیم شده (word) را به آدرس دفتر نشریه ارسال نمایند.
  - ۱۸. چنانچه مقالهای خارج از ضوابط مورد نظر باشد، از فهرست موارد بررسی حذف خواهد شد.

نشانی: اصفهان، چهارباغ پایین، کوچه پردیس، پلاک۱۷، دانشگاه هنراصفهان، معاونت پژوهشی، دفتر نشریه «پژوهش هنر»

تلفن: ۳۱۱–۴۴۶۰۷۵۵–۴۴۶۰۳۲۸ فاکس: ۴۴۶۰۹۵۹

Website: www.aui.ac.ir/research/nph E-mail: p.honar@aui.ac.ir

## دو فصلنامه علمی - ترویجی پژوهش هنر دو فصلنامه علمی دانشگاه هنر اصفهان

#### سال دوم، شماره سوم ، بهار و تابستان ۱۳۹۱

صاحب امتیاز: دانشگاه هنر اصفهان مدیر مسئول: دکتر فرهنگ مظفر سردبیر: استاد مهدی حسینی هنئت تحرید به به ترتیب حروف الفنا:

هيئت تحريريه به ترتيب حروف الفبا: پروین پرتویی دانشیار دانشگاه هنر تهران مرضيه پيراويونک استادیار دانشگاه هنر اصفهان اصغر جواني استادیار دانشگاه هنر اصفهان عیسی حجت دانشیار دانشگاه هنر تهران مهدى حسيني استاد دانشگاه هنر تهران صمد سامانیان استادیار دانشگاه هنر تهران جلال الدين سلطان كاشفى دانشیار دانشگاه هنر تهران محمد مسعود استادیار دانشگاه هنر اصفهان افسانه ناظري

مدیر داخلی: مهندس رضا حسینی کشتان

استادیار دانشگاه هنر اصفهان

طراحی سرلوحه: حمید فرهمند بروجنی طراح جلد: افسانه ناظری طراح جلد: افسانه ناظری ویراستار ادبی فارسی: سیما شاپوریان ویراستار ادبی انگلیسی: احسان گل احمر صفحه آرایی: فاطمه وزین میاهان چاپ: حافظ صحافی: سپاهان تیراژ: ۲۰۰۰ نسخه قیمت: ۵۰٬۰۰۰ ریال

آدرس: اصفهان، چهارباغ پایین، حد فاصل چهارراه تختی و میدان شهدا، کوچه پردیس(۳۱)، پلاک۱۷، پلاک۱۷، چوه پردیس(۳۱)، پلاک۱۷، حوزه معاونت پژوهشی دانشگاه هنر اصفهان دشریه «پژوهش هنر» کد پستی: ۱۴۶۶۳۳۸–۲۳۶۶ ۱۱۸۰۰ تلفن: ۴۶۶۰۳۸ -۴۴۶۰۷۵۸ فاکس: ۴۶۶۰۹۰۹ و میدان و سیمان و سیما

E-mail: p.honar@aui.ac.ir www.aui.ac.ir/research/p.honar

#### داوران این شماره:

دكتر مهرناز آزادي دكتر محمدتقى آشورى مهندس حسام اصلاني دكتر محمد ايرانمنش دكتر محمدرضا بمانيان دكتر بهنام پدرام دکتر مژگان جهان آرا دكترعليرضا خواجه گير دکتر ایمان زکریایی کرمانی دكتر احمد صالحي كاخكي دكتر محمد ضيمران دکتر ناهید عبدی دكتر حميد فرهمند بروجني دكتر ريما فياض دكتر مريم قاسمي دكتر بهنام كامراني دکتر جواد مهدوی نژاد دكتر صمد نجارپور

**همکاران نشریه:** ناصر جعفرنیا، خدیجه ساعدی

مقالات مندرج لزوما نقطه نظر نشریه پژوهش هنر نیست و مسئولیت مقالات به عهده نویسندگان محترم می باشد.

استفاده از مطالب و کلیه تصاویر نشریه پژوهش هنر با ذکر منبع، بلامانع است.

نشریه «پژوهش هنر» بر اساس مجوز شماره ۳/۱۵۵۸۶۷ مورخ ۱۹۱/۰۷/۲۶ از کمیسیون محترم بررسی نشریات علمی کشور وزارت علوم، تحقیقات و فناوری دارای درجه علمی – ترویجی میباشد و در پایگاه استنادی علوم کشورهای اسلامی (ISC) به نشانی http://www.ricest.ac.ir و پایگاه اطلاعاتی علمی جهاد دانشگاهی به نشانی www.SID.ir نمایه می شود.

پروانه انتشار نشریه «پژوهش هنر» از سوی اداره کل مطبوعات وزارت فرهنگ و ارشاد اسلامی، طی مجوز شماره 91/1931 مورخ 91/1/9 صادر گردیده است.



## فهرست

| سنت ستی هند در دیوارنگاره کاخ چهلستون و مثنوی سوزوگداز اصغر جوانی                                                          | • |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---|
| مرمت تابلوهای نقاشی در سده بیستم تحت تاثیر مفاهیم فلسفی و زیباشناختی ایتالیایی محسن قانونی، مهدی حسینی، حمید فرهمند بروجنی | ٠ |
| بررسی و تحلیل زیبایی شناسی تزیینات قر آنهای دوره صفویه<br>آرزو پایدارفرد، مهناز شایسته فر، حسن بلخاری قهی                  |   |
| بازخوانی نظام پوشاک ایرانی (با تأکید بر رویکرد پساساختگرایی بارت) مریم مونسی سرخه۳۷                                        | - |
| بازشناسی کار کرد آیینی سفال لعابدار بر اساس باورها و آیینهای ایلام میانه رضا وحیدزاده ٔ مظفر فرهادپور ۴۷                   | - |
| تعیین مناسب ترین جهت تابش گیری برای حیاط مرکزی خانه های یزد سعیده حسینی زاده مهر جردی                                      | - |
| زیبایی شناسی تطبیقی مؤلفههای حس مکان و حس تعلق در فضای شهری محمد مسعود، عیسی حجت، شهریار ناسخیان                           | • |
| چکیده انگلیسی مقالات                                                                                                       |   |

## سنت ستی هند در دیوارنگاره کاخ چهلستون و مثنوی سوزوگداز (تجلی روابط فرهنگی ایران و هند در عصر شاهعباس دوم و اکبرشاه)

اصغر جوانی\*

#### چکیده

در بعضی از دورههای تاریخی هند، زن هندو معتقد است اگر پس از مرگ شوهرش در آتش تدفین او خود را بسوزاند، «سَتی» شده است و با این عمل به الهه عشق و وفاداری نایل و مستقیم وارد بهشت می شود. در حدود سال ۱۰۱۰ هـ.ق. شهنشاه اکبر پادشاه هند به شاعر معروف ایرانی مقیم هند «محمدرضا خبوشانی» دستور منظومساختن عشق و وفاداری زنان هندو را در قلمرو «ستی» می دهد. این مثنوی در حدود سال ۱۰۶۰ هـ.ق. سه بار توسط هنرمندان عصر شاه عباس دوم مصور می شود. هم چنین، یک دیوارنگاره از انجام آیین ستی شدن بانوی جوان هندی با سبک نقاشی دو رگه هند و ایرانی در کاخ چهلستون اصفهان نقاشی می شود. پاسخ به اینکه آیا شهنشاه اکبر و شاه عباس دوم قصد داشته اند با تکیه بر مفهوم مشتر ک عشق، وفاداری و پاکدامنی زنان ایرانی و هند از طریق شیوه های ادبی و تجسمی به استحکام روابط فرهنگی و سیاسی بپردازند؟ شیوه تحلیل موضوعی با تکیه بر اسناد تاریخی سنت ستی در فرهنگ هند، متن و نگاره مثنوی سوزوگداز و دیوارنگاره کاخ چهلستون راه گشای این مسئله است. این بررسی نشان می دهد با توجه به سفارش اکبرشاه برای منظومساختن سنت ستی راه گشای این مسئله است. این بررسی نشان می دهد با توجه به سفارش اکبرشاه برای منظومساختن سنت ستی به شاعر ایرانی، حمایت شاه عباس دوم برای مصورسازی آن مثنوی و دیوارنگاره ستی شدن بانوی جوان هندی با و شیرین) در فرهنگ ایران، آنها قصد داشته اند با یکسان سازی و نوسازی یک مضمون مشترک در فرهنگ دو شیرین) در فرهنگ ایران، آنها قصد داشته اند با یکسان سازی و نوسازی یک مضمون مشترک در فرهنگ دو مسلت به شیوههای ادبی و تجسمی، به استحکام روابط فرهنگی و سیاسی بپردازند.

كليدواژهها: سنت ستى هند، ديوارنگاره كاخ چهلستون، مثنوى سوزوگداز، روابط فرهنگى، اكبرشاه و شاهعباس دوم.

مین ست. هند در دهارگاره کاخ چیلست

اصفهان با تأکید بر موارد زیر:

 همطرازی: مضمون عشق و وفاداری در لایههای عمیق فرهنگی ایران و هند.

۲. تناسب چندگانه: پیش متنیت و پیرامتنیت در متنهای مختلف (دیوارنگاره آیین سنت ستی در کاخ چهلستون، مثنوی سوزوگداز و نگارههای آن، ستی نامه مجرم کشمیری، دیوارنگاره خسر و و شیرین و یوسف و زلیخا در کاخ چهلستون).
 ۳. هم جواری: نقاشی دو موضوع عاشقانه ایرانی (دیوارنگاره خسرو و شیرین و یوسف و زلیخا) با نقاشی موضوع سنت ضتی هند در کاخ چهلستون.

۴. سبک نقاشی دو رگه ٔ (ایرانی و هندواروپایی).
 ۵. حمایت شاه عباس دوم (تصویرسازی سوزوگداز توسط نقاشان دربار و دیوارنگاره ستی در کاخ).

 هوس نوگرایی اکبرشاه: (خستگی و تکرار داستانهای عاشقانه قدیمی).

#### سنت ستى چىست؟

پس از عصر ودایی<sup>۷</sup>، « در عصر قهرمانی زن هندو اندکی آزادی خود را از دست میدهد. بهویژه ازدواج مجدد بیوه گان از رسم میافتد، حجاب، پردهنشینی و مستوری زن آغاز میشود» (دورانت، ۱۳۶۵: ۴۶۵). سنت سَتی سنتی است که « اگر شوهر زنی میمرد، زنش نیز با مرده شوهر خود را می سوزاند و این عمل را ستی می گفتند (عابدی، ۱۳۴۸: ۱۷). رسمی که در عصر ودایی ناشناخته بود، افزایش یافت. اکنون نمونه زن آرمانی، پهلوانبانوی رامایانا یعنی «سیتای پاکدامن و وفادار بود» (ذکرگو، ۱۳۷۷: ۱۲۲). او در هرگونه آزمون وفاداری و جرأت تا دم مرگ فروتنانه از شوهرش پیروی و فرمانبرداری می کرد (دورانت، ۱۳۶۵: ۴۶۵). زنی که سنت سَتی را انجام میدهد، بر این اعتقاد است که مستقیماً وارد بهشت می شود و تمام اجداد پیش از او از جهنم و عذاب نجات می یابند برای بسیاری از سنت گرایان این رسم هندی سمبل و نمودار وفاداری زنان است. به خصوص در نزد اهالی راجپوت در شمال هند، بهعلاوه برخی از هندوها باور دارند که عمل خودسوزی - سَتی - یک بیوه نشان از انقیاد و اطاعت روحی او نسبت به شوهرش است و بهعنوان یک الهه مؤنث محسوب می شود بنابراین واژه هندی ستی به معنی «زن خوب» در هند است که برگرفته از نام اولین بانویی است که عشق و وفاداری را پس از مرگ همسرش نشان داد، زنی که قادر است خود را قربانی کند با مردن بهروش ستى از همه جهت قابل تحسين است. «عده زن هندو در دوران ودایی از آزادی زیادی نسبت به دورههای بعدی برخوردار بوده است. «او در انتخاب همسر، حضور در جشنهای دینی، تحصیل علم، گفتگو در مباحث فلسفی و ازداوج مجدد پس از بیوهشدن آزاد بود. در عصر قهرمانی زن هندو اندکی از این آزادی را از دست میدهد به ویژه از دواج مجدد و زندگی شرافتمندانه پس از بیوه شدن» (دورانت، ۱۳۶۵: ۴۶۵). این مشکل با عمل به سنت «سَتی "» - سیتای آباوفا، نمونه زن آرمانی رامایانا" - یعنی سوزاندن خودش ٔ در آتش تدفین همسرش به الهه عشق و وفاداری مبدل می شود. به استناد متون تاریخی هند، گزارش سیاحان و تاریخنویسان (ابنبطوطه و پیترو دلاواله) و منظومه شعرایی چون: خبوشانی، مجرم کشمیری، دیوارنگاره کاخ چهلستون در اوایل قرن یازدهم هجری، در دوران حاكميت شهنشاه جلال الدين اكبر و سلطنت شاه عباس دوم (۱۰۵۲–۱۰۷۷ ه.ق.) با تقویت روابط ایران و هند « شهنشاه اکبر به دلیل کهنگی و تکرار ملال آور داستانهای عاشقانهای همچون: گل و بلبل، شمع و پروانه، خسرو و شیرین و لیلی و مجنون» (عابدی، ۱۳۴۸: ۲۱). هوس نوکردن و هم ترازی سنت ستی هند را که سمبل عشق و وفاداری در بانوان هند است با زبان هنر – شعر و نقاشی - بیان می کند. بنابراین، به محمد خبوشانی، شاعر ایرانی مقیم هند، سفارش منظومساختن داستان سوزناک نوعروس ستی شده هندی را می دهد. از جانبی در ایران با حمایت شاه عباس دوم سه نسخه از مثنوی فوق با سبک نقاشی اصفهان مصور می شود و یک دیوارنگاره به سبک ایرانی و هندی در اتاق جنوب شرقی سالن اصلی کاخ چهلستون در مجاورت دو مضمون عاشقانه ایرانی (یوسف و زلیخا و خسرو و شیرین) نقاشی می شود. به تصویر درآوردن این سه مضمون عاشقانه در دو فرهنگ ایران و هند در یک بنای سلطنتی و مؤثر در ساختار سیاسی حکومت ایران گویای این حقیقت است که شاه عباس دوم با توسل به چنین مضمون اساسی در عمق فرهنگی دو ملت جلوهای از پیوند فرهنگی و سیاسی را مطرح می کند.

#### روششناسي

روش این مطالعه مبتنی است بر چهارچوب متنخوانی به ویژه منابع تاریخی ناظر بر سنت ستی هند، مثنوی سوزوگداز خبوشانی، ستینامه مجرم کشمیری و مواجهه با اصل دیوارنگاره آیین سنت ستی در کاخ چهلستون

الهی خندهام را نالگی ده سرشکم را جگر پر کالگی ده دلم را عندلیب آوازه گردان گل باغم به آتش تازه گردان

و پس از حمد حضرت رسالت محمد مصطفی(ص) بیان می کند که شهنشاه اکبر  $^{11}$  وی را بهوسیله پیک خاص به حضور طلبید.

در آمد از درم هدهد سرشتی چه هدهد بلکه طاووس بهشتی قضا فرمان شهنشاه جوان بخت فلک خرگاه ماه آسمان تخت

بنابر آنچه خبوشانی بیان می کند، شهنشاه اکبر از تکرار قصههای کهن مانند: گلو بلبل، شمعو پروانه، فرهاد و شیرین و لیلی و مجنون خسته و ملول شده بود.

نواهای کهن خاطر خراشید به صد ناخن جگر را در تراشید حدیث بلبل و پروانیه تیا چند هوس در خواب این افسانه تا چند کهن شد قصه فرهاد و شیرین چو عیسی رفته در تقویم یارین بجز نامی ز لیلی در جهان نیست بجز حرفی ز مجنون در میان نیست

او هوس قصهها و نواهای تازه می کند و این هوس را در سنت ستی هند می ابد، سنتی که در آن عشق و وفاداری زنان جانبازی به چشم می خورد که خود را نذر آتش می کند و از نوعی ۱۲ درخواست می کند که موضوعی تازه و دردناک را به نظم درآورد.

#### خلاصه داستان

در عهد اکبر در لاهور دو عاشق و معشوق زندگی می کردند: دو هندوزاده مشرب فرشته بشر خلقت ولی قدسی سرشته

چون تاب مفارقت یکدیگر نداشتند و مدت ده سال بر این منوال گذشت، پسر پدر را واداشت که مراسم عروسی او را برگزار کند. پدر نیز به خانواده دختر خبر داد تا تدارک جشن را ببینند. تدارک عروسی یک هفته طول کشید. بالاخره شب زفاف برپا شد ولی هیچ خبر نداشتند که لحظاتی بعد شادی و سرور تبدیل به غم می شود:

زیادی از شعرای پارسی گوی  $^{\Lambda}$ ، عشق و وفاداری زنان هندو را بسیار ستودهاند و سَتی شدن آنان را دلیل شوهرپرستی دانستهاند» (عابدی، ۱۳۴۸: ۱۶).

ابیات زیر در ادبیات فارسی حکایت از این موضوع دارد:

چون زن هندو کسی در عاشقی دیوانه نیست سوختن بر شمع کشته کار هر پروانه نیست

(سبک هندی منسوب به صائب) \*\*\*

> خسروا در عشقبازی کم ز هندو زن مباش کز برای مرده سوزد زنده جان خویش را

(امیرخسرو دهلوی)

#### محمدرضا خبوشاني

محمدرضا خبوشانی، معروف به نوعی، فرزند محمد خبوشانی است. پدر او شیخمحمد پیشه تجارت و سوداگری داشت و همواره بین هند و ایران و ممالک عثمانی در رفت و آمد و دادوستد بود. محمدرضا در کودکی همراه پدر به کاشان رفت و در این شهر به خدمت و صحبت محتشم کاشانی (فوت ۹۱۶ هـ.ق.) رسید و در شعر ترقی زیادی کرد و سپس به خراسان بازگشت (نهاوندی، ۱۹۲۴: ۴۳۵). نوعی یکبار هم بههمراه پدر عازم هند شد و به گجرات نزد خواجه ابوالقاسم سیری رفت (آژند، ۱۳۸۵: ۱۱۸). او بعد از وفات پدر در طلب روزی عازم هند شد و در سال ۱۰۱۰ هـ.ق. به خدمت میرزا یوسف خان رضوی مشهدی رسید که در درگاه اکبرشاه (۹۶۳-۱۰۱۴ هــق.) کورگانی مقامی داشت و در لاهور و کشمیر از ملازمان این امیر شد. وی در سال ۱۰۱۳ هـ.ق. به درگاه شاهزاده دانیال فرزند اکبرشاه در برهان پور راه یافت (امین احمد، ۱۳۷۸: ۸۳۴). نوعی «در سال ۱۰۱۹ هـ.ق. در سن ۴۹ سالگی در برهان پور درگذشت» (عابدی ، ۱۳۴۸ : ۱۰).

#### سَتی در سوزوگداز خبوشانی ٔ

سوزوگداز مثنوی عاشقانهای ۱۰ است ناظر به سنت سَتی هند که توسط ملامحمد نوعی خبوشانی (فوت ۱۰۱۹ هـق.) سروده شده است. او قبل از ورود به اصل داستان سَتی از پروردگار طلب نظر و درخواست می کند دلش را عندلیب آوازه گرداند.

عروس وداماد و خانواده های آنها هنوز در راه بودند که خانه پوسیده ای فروریخت و داماد همان دم جان داد. سپس فریاد بلند شیون برخاست. بلافاصله پس از این حادثه، عروس برای ستی (خودسوزی) آماده شد و گفت:

چرا تا زندهام شرمنده باشم که سوزد دلبر و من زنده باشم

شهنشاه اکبر از این واقعه حزنانگیز بسیار متأثر شد و اشک در چشمانش جاری شد. بهمنظور آزمایش «عروس»، دختر غمزده را فراخواند و به او گفت بهجز اریکه سلطنتی تمام نعمتهای جهان را مهیا می کند تا شاید از تصمیم خود بازگردد اما دختر از اراده خود بازنگشت و هم چنان مشتاق خودسوزی بود.

لبش جز گوهر آتش نمی گفت بهغیر سوختن چیزی نمی گفت

ناچار اکبر به فرزندش دانیال امر کرد همراه دختر برود و سَتی وی را با شکوه شاهانه انجام دهد. وقتی معشوق به جسد عاشق رسید، آن را بوسید و سپس همآغوش او شد، خود را در آتش انداخت و خاکستر شد (عابدی، ۱۳۴۸: ۱۵-۱۹).

#### نسخههای مصور مثنوی سوزوگداز

مثنوی سوزوگداز نوعی که در سفینه ها و بیاض های متعدد نقل شده است، «از مهمترین آثار وی محسوب می شود و آن را می توان ستی نامه اول فارسی نامید» (عابدی، ۱۳۴۸: ۱۸). از این رو که استعاره عشق حقیقی را بسیار با سوز و گداز گفته و اولین ستی نامه فارسی است که به حمایت شاه عباس دوم به کرات در ایران مصور شده است. در حال حاضر «سه نسخه از این مثنوی مصور در دست میباشد» (آژند، ۱۳۵۸: ۱۲۰). این سه نسخه درحدود دهه ۱۰۶۰ ه.ق. در زمان شاهعباس دوم کتاب آرایی شدهاند (همان، ۱۲۰). اولی با ده نگاره منسوب به محمدقاسم، دومی با دوازده نگاره به خط عبدالرشید ۱۳ و سومی با پنج نگاره به خط ابوتراب از شاگردان میرعماد<sup>۱۲</sup> (ریشارد، ۱۳۸۳: ۲۲۰). در آخرین نگاره نسخه پاریس صحنه خودسوزی بانوی جوان در تل آتش تدفین همسرش مصور شده است که شاهزاده دانیال سوار بر اسب با انگشت تعجب بر دهان، ناظر بر عمل ستى دختر جوان است. سبك نقاشى این نگاره به

سبک مرسوم عصر شاه عباس دوم یعنی مکتب اصفهان (رضاعباسی) و شاگردان و پیروان او است.

#### نگاره ستی در سوزوگداز

در نسخه مصور کتابخانه ملی پاریس که دارای پنج نگاره است، صحنه لحظه خودسوزی یا ستی شدن زن جوانی « در ورق هفده آخرین پرده نسخه و کمی بزرگتر از دیگر نقاشیهای آن» (ریشارد، ۱۳۸۳: ۳۲۰) مصور شده است. در این نگاره (تصویر ۱) لحظه خودسوزی بیوه جوانی دیده می شود که خود را به آتش می اندازد که شوهر ازدست رفتهاش با لباس سفید در تل آتش قرار گرفته است و (بنابر توصیه اکبرشاه به فرزندش دانیال مبنی بر اینکه «مراسم ستی او را باشکوه شاهانه» (عابدی، ۱۳۴۸: ۱۵) انجام دهد)، دانیال سوار بر اسب و انگشت تعجب در دهان شاهد ستی شدن بیوه جوان است. در کتیبه بالا و پایین این نگاره، ابیات از بیوه جوان است. در کتیبه بالا و پایین این نگاره، ابیات از وداع با شهنشاه با دیگران نیز وداع می کند و در آتش هم چون صرصر پای می کوبد.

ز بعد شه وداع یک به یک کرد دل و جان جهان کان نمک کرد همی رفت و به تحریک زبانی زغم می سوخت بی آتش جهانی چو موجافکن شد آن طوفان خونریز لب از پان سرخ و چشم از سرمه خونریز در آمد در میان آتش تیز چو یاقوتی شد اندر آتش تیز

#### \*\*\*\*

چنان مستانه در آتش نظر کرد که از بدمستیاش آتش حذر کرد چنان شوق دل بی تاب گردید که از گرمش آتش آب گردید در آتش همچو صرصر پای کوبان غبار از خویش و دود از شعله رویان

### ستىنامە مجرم كشميرى

مجرم کشمیری (وفات ۱۲۷۳ هـ.ق.) در زمان پیری از شهر به کوهستان رفت و برکنار جویی خانقاهی را دید که خانه درویشی بزرگ، خدادان و مسکین نواز بهنام شاه





تصویر ۱. مراسم ستی، نگاره آخر مثنوی سوزوگداز پاریس، ۲۵۵×۱۵۵ میلیمتر، مکتب اصفهان، قرن یازدهم هجری، محل نگهداری کتابخانه ملی پاریس، شماره ۱۶۶۹، آبرنگ روی کاغذ (ریشارد،۱۳۸۳: ۲۲۰)

بهاءالدین نجمالدین بود. مجرم درحدود دو هفته با عارف صحبت کرد و او بیان می کند که در شهر زنی با شوهرش ستی شده است و از مجرم می خواهد که این واقعه جان سوز و دل گداز را منظوم سازد (عابدی، ۱۳۴۸: ۲۸).

#### خلاصه داستان

کشمیری ستینامه خود را چنین شرح میدهد. جوان با استعداد و هنرمند کشمیری دراثر عارضهای از دنیا میرود، اما زن زیبا و باوفایش همین که دریافت شوهرش بهزودی در آتش سوزانده میشود، او نیز آماده شد تا در همان آتش سوخته شود، وی باکمال میل و خوشحالی به اطاق رفت. لباس کهنه خود را درآورد. لباس نو پوشید و سرتاپا آراسته بیرون آمد و با ناز و غمزه بهسوی جسد شوهرش پیش رفت:

زتن برکند رخت کهنه نو ساخت به هر هفتی که میبایست پرداخت چو شد آراسته از فرق تا پا برون آمد بهار جلوه پیدا

با میل و آرایش تمام بر بالین شوهر نشست و خطاب به همراهان گفت: من دیگر صبر ندارم، می خواهم هرچه زودتر خود را با شوهر محبوبم بسوزانم:

بسوزم با تن او جسم خـود را برافــروزم چراغ اسم خـود را

مردم میخواستند وی را از این کار بازدارند. یکی گفت خودسوزی کاری بس مشکل است. پاسخ داد: اصل وصال همین است. دیگری گفت این طور جان دادن دیوانگی است. جواب داد: در عشق نیک بختی و فال نیک است.

یکی گفتش که خودسوزی محال است بگفت این سوختن عین وصال است

پس از روانه شدن به سمت آتش تدفین چون دید که جوکیها $^{1}$  و سنیاسیها $^{1}$  طبل و نقاره میزنند و شوری عظیم برپاست، آنان را منع کرد و در حال شور و مستی این غزل را ترنم کرد (عابدی، ۱۳۴۸:  $^{1}$ ):

در این شادی که سرعت پیش کار است گـر آزادی بود نقاره بـار است





تصویر ۲. کاخ چهلستون، اتاق کوچک جنوبی، آمادگی بانوی جوان برای عمل سَتی، رنگ و روغن، ابعاد ۳۹۱×۳۵۳ سانتیمتر، دوران شاهعباس دوم، (مأخذ: آقاجانی و جوانی، ۱۳۸۶: ۸۶)

## تحلیل دیوارنگاره ستی در کاخ چهلستون اصفهان

#### الف - روابط فرهنگی - هنری ایران و هند

روابط فرهنگی- هنری ایران و هند از دورانی جدی آشكار مى شود «كه همايون دومين پادشاه مغولى هند به دربار صفوی پناهنده می شود» (غروی، ۱۳۵۳: ۳۸). همایون که توسط شیرشاه از هند رانده شده بود، بهمدت یکسال در دربار شاه تهماسب، جایی که گروهی از شاگردان كمال الدين بهزاد فعاليت داشتند، بهسر برد. او در آنجا از دو نقاش مشهور (عبدالصمد شیرازی ۱۷ و میرسیدعلی فرزند

میرمصور) دعوت به عمل آورد که به خدمت او درآیند. اما شاهتهماسب موافقت نکرد. این دو هنرمند می دانستند که اگر بتوانند به هند بروند، مورد توجه و احترام همایون قرار خواهند گرفت. چنین نیز شد و هردو به هند رفتند (همان: ۳۸). همایون در سال ۹۵۷ هـ .ق. به میرسیدعلی فرمان داد که تاریخچه وقایع زندگی حمزه عموی پیامبر ۱۸ را در دوازده مجلد به تصویر کشد. این اثر مشهور زیربنای مکتب نقاشی مغولی هند است که در زمان جلال الدین اکبر۱۹ به پایان رسید. زیرا همایون کمی پس از آغاز این

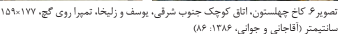


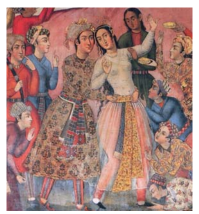
تصویر ۳. بخشی از دیوارنگاره، جوکیها و سیناسیها درحال نواختن طبل و نقاره (مأخذ: همان)



تصویر ۴. بخشی از دیوارنگاره، ممانعت همراهان از انجام عمل سَتي (مأخذ: همان)







تصویر ۵. بخشی از دیوارنگاره، هسته نگاه یا مرکز دید، بانوی جوان با لباس سفید

اثر و یک سال بعد از فتح هند یعنی در سال ۹۶۴ ه..ق. در گذشت. بنابراین، با همکاری درازمدت نقاشان ایرانی و هندی<sup>۲۰</sup> مکتب نقاشی مغولی هند در عصر همایون پا به عرصه وجود گذاشت. در دوران جلال الدین اکبرشاه رشد کرد و در زمان جهانگیرشاه <sup>۲۱</sup>به اوج شکوفایی رسید.

از جانبی دیگر، در سال ۱۰۲۲ هـ.ق. ویشنوداس  $^{77}$  از نامدارترین هنرمندان هندی  $^{17}$  از سامدارترین هنرمندان هندی  $^{17}$  از شاه عباس اول و معروف است «برای تهیه چهره ای از شاه عباس اول و درباریان وی به ایران می آید و چند تصویر از شاه عباس می کشد» (ولش، ۱۳۸۵: ۹۶ و پاکباز، ۱۳۷۱: ۹۰) همانطور که در نیمه دوم قرن دهم هجری با همکاری و حمایت همایون نقاشی ایرانی و هندی پایه گذاری می شود. با حضور بشنداس و دیگر روابط ایران و هند و اروپایی  $^{77}$ در نیمه اول قرن یازدهم هجری سبک نقاشی ایرانی هند – دو رگه  $^{77}$ د مرسوم می شود که جلوه بارز آن در دیوارنگاره سَتی شدن بانوی هندی در کاخ چهلستون اصفهان (تصویر  $^{77}$ ) در مجاورت دو موضوع عاشقانه ایرانی اجرا می شود (تصاویر  $^{77}$  و  $^{77}$ 

#### ب- تحلیل دیوارنگاره

درپی اوج روابط فرهنگی و هنری ایران و هند در زمان اکبرشاه و جهانگیرشاه (سلطان کاشفی، ۱۳۷۸: ۱۷) یک صحنه از داستان سَتیشدن بانوی جوان هندی در اتاق کوچک ضلع غربی سالن اصلی کاخ چهلستون اصفهان در مجاورت دو صحنه از داستانهای عاشقانه ایران توسط نقاش ناشناس به سبک ایرانی و هند و اروپایی با تکنیک رنگ و روغن در حدود ۲۵۳× ۳۹ سانتیمتر نقاشی شده است (آقاجانی و جوانی، ۱۳۸۶: ۸۷) مأخذ تصویری این اثر منطبق با ویژگیهای سنت سَتی در هند و به ویژه سَتیشدن بانوی





تصویر ۷. کاخ چهلستون، اتاق کوچک جنوب شرقی، خسرو و شیرین، تمپرا روی گچ، ۱۷۷ ۱۵۹×۱۷۹ سانتیمتر (مأخذ: همان)

جوان هندی است که خبوشانی در مثنوی سوزوگداز به نظم درآورده است و شاه بهاءالدین نجمالدین همانند آن را برای شاعر معروف، مجرم کشمیری، نقل می کند و از او میخواهد آنرا منظوم سازد (عابدی، ۱۳۴۸: ۲۹). مدلول هریک از دالهای موجود در متن نگاره مانند: بانوی جوان با لباس سفید و سرتایا آراسته در سطح اول و مرکزدید (تصویر ۵)، جوکیها و سیناسیها که درحال نواختن طبل و نقاره هستند (تصویر ۳ و ۴) و شوری عظیم برپا کردهاند، همراهان بانوی جوان که درحال نصیحت و منصرف کردن او هستند و احتمالاً تصویر دانیال فرزند اکبرشاه که در سمت راست بانوی جوان ایستاده است، همان دالها و نشانههایی است که در متن مثنوی خبوشانی و مجرم کشمیری آمده است و به آنها اشاره شد. او یک مثنوی براساس یک رخداد واقعى با خيال شاعرانه خلق كرده است. نقاش نيز با ارجاع به متن خبوشانی در بافت روابط فرهنگی، دیوارنگاره کاخ چهلستون را خلق کرده است. سنت ستی محملی است در خلق آثار هنری با حمایت حاکمان برای پیوند روابط فرهنگی- سیاسی دو ملت. جدای واقعه تاریخی سنت ستی در هند و گزارش های منظوم و منثور در بافت روابط نزدیک ایران و هند، هوس شخص حاکم وقت برای

هم ترازی - موازی سازی - و حتی جایگزین کردن مضامین نو مثل عشق و وفاداری بانوان جانباز هندو با داستانهای کهنی هم چون: شیرین و فرهاد و لیلی و مجنون را در تصویرسازی سوز وگداز و ترسیم آن بر دیوار بنای سلطنتی ميسر مي كند.

آرایههای دیوارنگاره مانند: شخصیتپردازی روایت، نقوش روی لباسها و رنگ بندی آنها در دو متن کشمیری و خبوشانی نیامده است ولی بنابر اصل انطباق نگاره با موضوع ستی بیشتر شخصیت پردازیها، نقشو نگار و گزینههای رنگی متناسب با فرهنگ هندی است. دستارهایی که معروف به کلاه اکبرشاهی هستند و همین طور تل عظیم آتش در قسمت فوقانی نگاره ازجمله آرایههایی است برای ارجاع به سنت ستى در هند. آرایه هاى فوق مرتبط با موضوع اصلی نگاره نیستند اما می تواند مرتبط با زیبایی ذاتی اثر و هم سویی با یک محتوای هندی باشد. این دیوارنگاره بهطور مستقیم تجسم بخشی از سنت ستی هند و به آن صحنهای از واقعیت داستان ارجاع دارد که بانوی جوان با كمال ميل لباس كهنه از تن درمي آورد و با لباس نو و هفت قلم آرایش نوای سوختن و بهوصال رسیدن سر میدهد تا در آتش تدفین همسرش به الهه عشق مبدل شود.

## نتيجهگيري

عشق و وفاداری زنان هند بهویژه در ایالت راجپوت شمالی بهشیوه سوختن در آتش تدفین همسر تجلی می یابد که به این عمل «ستی» یا «زن خوب» گفته می شود. قربانی معتقد است با این عمل به الهه عشق مبدل و به بهشت وارد می شود. همطرازی چنین مضمونی - یعنی عشق - در فرهنگ و ادبیات عرفانی ایران همچون داستان یوسف و زلیخا و خسرو و شیرین نیز آشکارا وجود دارد بنابراین براساس اسناد تاریخی ارائهشده و روششناسی تحقیق همانطور که اکبرشاه هوس می کند خودسوزی زنان هند یا بهعبارتی آیین ستی را که سمبل عشق و وفاداری است، منظوم کند و به شاعر معروف ایرانی مقیم هند این موضوع را سفارش می دهد. از جانبی دیگر، شاهعباس دوم درحدود سالهای ۱۰۶۰ هـ.ق. سفارش تصویرسازی حداقل سه نسخه از این مثنوی عاشقانه را که یک ستی نامه است، می دهد. در همین راستا، سفارش نقاشی صحنه ای از مراسم ستی بانوی جوان هندی را در مهم ترین کاخ سلطنتی خود - یعنی چهلستون - که مرکز ساختار سیاسی حکومت است، بهسبک نقاشی دو رگه - هند و ایرانی- میدهد. این دیوارنگاره در اتاق جنوب شرق سالن اصلی چهلستون در مجاورت دو مضمون عاشقانه در ادبیات عرفانی بهسبک نقاشی ایرانی نقاشی میشود. بنابراین، سه موضوع همسان که نمودی از تن سوزان، دستبریدگان و کمال جویان عشق است، اثبات می کند که هر دو پادشاه به نیت استحکام روابط فرهنگی و سیاسی دو ملت بر محور یک موضوع مهم و واحد که در لایههای عمیق فرهنگ دو ملت اهمیت دارد، بهشیوه ادبی و تجسمی در قلمرو نسخهنگاری و دیوارنگاری، آنها را در متن ساختار فرهنگی و سیاسی قرار میدهند. 1. Sati

2. Sita

۳. سیتا، رامایانا (Sita Ramayana) در میان آتش گام می زند تا پاکی و وفاداری خود را اثبات کند و ستی همسر داکشا چنان از مرگ همسرش ناراحت شد که خود را روی توده هیزم آتشی که همسرش را میسوزاند انداخت. ستی یار و همنشین الهه شیوا بوده است. ۴. مراسم سَتی توسط دولت بریتانیا در سال ۱۸۲۹ میلادی ممنوع شد، اما همواره عمل سَتی در راهبان هندو دیده شده است. ۵. ژرار (Gerard Geneete) رابطه یک اثر با غیر خود را شناسایی و به پنج دسته: بینامتنیت، پیرامتنیت، سرمتنیت، فرامتنیت و پیش متنیت تقسیم می کند. این پنج رابطه را می توان به دو دسته کلی یعنی رابطه دو اثر ادبی و هنری و رابطه یک اثر ادبی – هنری با اثر دیگر تقسیم کرد. براساس این تقسیم بندی پیرامتنیت، سرمتنیت، فرامتنیت بهرابطه دو اثر ادبی – هنری می پردازد و بینامتنیت و پیش متنیت بهرابطه یک اثر ادبی – هنری با اثری دیگر می پردازد (نامور مطلق، ۱۳۸۸ ۱۹۹۰).

9. از قرن یازدهم هجری سبک نقاشی دو رگه (التقاطی) مقارن با آشنایی ایرانیان با هنر اروپا و نقاشی گورکانی هند آغاز شد: «این سبک حاوی برداشتهای ناقصی از پرسپکتیو و برجستهنمایی و عناصر منظرهنگاری اروپایی بود. همچنین پردهنگاری رنگوروغن و انواع دیوارنگاری – در شیوههای سنتی یا التقاطی – معمول شد، نقاشانی چون شیخعباسی، بهرام سفرکش، محمد زمان، علیقلی جبادار هریک بهروش خاص خود، عناصر هندی و اروپایی را در آثارشان وارد کردند، شیوه دورگه آنان توسط فرزندان و پیروانشان تا قرنی بعد ادامه یافت (یاکباز، ۱۳۷۹؛ ۵۷۹).

۷. براساس کیهان شناسی و دایی که عالم را به سه اقلیم آسمان، فضای میانه و زمین تقسیم نموده است (ذکر گو، ۱۳۷۷: ۲۵).
 ۸. منابع مختلف از جمله: نشتر عشق، عرفات العاشقین، ریاض الشعراء، مخزن الغرائب، شمس انجمن، سرو آزاد، نتایج الافکار، تذکره ید بیضاء از شایستگی، سخنوری، جوانی، نزاکت طبیعت و علو همت و صفای ذهنی و خاطر او گفته اند.

۹. محمدرضا خبوشانی (وفات ۱۰۱۹ هـ ق.) معروف به ملامحمد نوعی اهل خبوشان از روستاهای بیرجند در خراسان جنوبی است.
 امیرحسین عابدی به نقل از عرفان العاشقین اسم او را صفائی و مؤلف مخزن القرائب محمدرضا و وی را نبیره محمد خبوشانی می داند
 (عابدی، ۱۳۴۸: ۹).

۱۰. مثنوی س*وزوگداز* نخستین بار در سال ۱۲۸۴ م با *اکبرنامه* در لکنهو به چاپ رسید و سپس میرزا داود ایرانی و آنندا. ک. کوماراسوامی (Anand .k. Comaraswamy) سیلانی آنرا بهزبان انگلیسی ترجمه کرد.

۱۱. در عهد شهنشاه اکبر، نوعی به هندوستان آمد و نزد میرزامحمدیوسفخان اقامت گزید ولی بعداً پیش شاهزاده دانیال – فرزند جلال الدین اکبر - (۹۶۳–۱۰۱۴هـ.ق.) ماند (عابدی، ۱۳۴۸: ۹).

۱۲. خبوشانی در سال ۱۰۱۹ هـ.ق. در برهان پور هند درگذشت. دو نسخه مصور از مثنوی او شناخته شده است؛ یکی متعلق به کتابخانه ملی پاریس و دیگری در کتابخانه چستربیتی دابلین (آژند، ۱۳۸۵: ۷۸).

۱۳. نسخه اول و دوم در کتابخانه چستربیتی در دابلین به شمارههای p.272, p268 در موزه بریتانیا نگهداری می شود.

۱۴. نسخه سوم در کتابخانه ملی پاریس به شماره ۷۶۹ نگهداری می شود. مثنوی سوزوگداز: خط نستعلیق، پانزده سطر در صفحه دوستونی، جلد صحافی تمام تیماج سرخ رنگ با نشان سلطنتی، ۲۵۵×۱۵۵ میلی متر، اصفهان حدود ۱۰۴۰ هـ.ق.، شعبه شرقی کتابخانه ملی پاریس، تکلم فارسی، شماره ۷۶۹، نگاره ورق ۱۱۷۰.

15. Yogi

16. Sanyasi

۱۷. عبدالصمد مصور شیرازی، معروف به شیرینقلم، شیرازی الاصل مقیم تبریز، در اکبرنامه درمورد او چنین آمده است: در نقاشی نادره کار سحرآفرین خواجه عبدالصمد شیرینقلم در سال ۹۵۶ ه.ق. به حکم همایون شاه سرپرست کارگاه نقاشی هند می شود و بدین ترتیب مکتب معروف هند و ایرانی پایه گذاری می شود. به مدت پنج سال در کابل و سپس قلعه کهنه [پوران قلعه در دهلی] در هندوستان با همکاری نقاشان ایرانی و هندی مشغول می شود (کریمزاده تبریزی، ۱۳۷۶: ۳۳۴).

۱۸. حمزه نامه توسط میرسیدعلی، عبدالصمد و شاگردان آنها به مدت پانزده سال طول کشید که تصاویر آن روی پارچه در ابعاد ۷۶×۷۰ سانتیمتر اجرا شده است. اکنون فقط ۱۵۲ تصویر از آن شناخته شده که در موزههای جهان پراکنده است (کریمزاده تبریز، ۱۳۷۶: ۳۳۴). ۱۹. پس از مرگ همایون، جلال الدین اکبر در سال ۹۶۳ هـ.ق. در سن ۲۱ سالگی جانشین پدر شد. او در زمان ولیعهدی شاگرد عبدالصمد بود. او همچنین پایه گذار الهی بود، دینی مرکب از ادیان آن روزگار هند، احترام به آتش و خورشید از مبانی دین الهی اکبر بود. بهدستور وی در مجالس شبانه آتش می افروختند و وی در کنار آن با عالمان ادیان گوناگون آن عهد بحث و تبادل نظر می کرد (غروی، ۱۳۵۳: ۳۱).

۲۰. اسامی بعضی از نقاشان ایرانی- هندی که به دستور جهانگیر در صفحه ۴۴ مرقع جهانگیر آمده است، عبارت است از: ابوالحسن فرزند آقا رضا معروف به جهانگیری، منوهر، بشنداس، کوردهن، دولت و آقا رضا (گدار، ۱۳۶۷: ۱۸۶).

۲۱. جهانگیر نقاشی و خوشنویسیهایی که برایش به ارث مانده بود، در مرقع جهانگیر و مرقع گلشن جمع آوری نمود (گدار، ۱۳۶۷: ۱۸۶). 22. Vishnudas

77. نفوذ نقاشی فرنگی از راه گوا، بندر معروف پرتقال در جنوب غربی هند، به نقاشی مغولی این کشور سرایت می کند. ۲۴. چهار مجلس دیگر با سبک دو رگه در سالن اصلی کاخ چهاستون تصویر شده است: الف- مجلس پذیرایی شاهعباساول از ولی محمدخان فرمانروای ترکستان که در سال ۱۰۲۰ هـق. به منظور استرداد حکومت از دست رفته خود به شاه صفوی پناهنده شد. ب مجلس پذیرایی شاهعباس دوم از ندر محمدخان فرمانروای ترکستان در اصفهان به منظور یاری گرفتن و استرداد حکومت از دست رفته در سال ۱۰۵۶ هـق. به شاه صفوی پناهنده شد. ۳- پذیرایی شاه تهماسب از همایون پادشاه هند در سال ۹۵۱ ه.ق. ج - جنگ بین شاه اسماعیل اول و شیبکخان از بک در سال ۹۱۶ هـق. که این چهار اثر نمادی است از قدرتنمایی چهارتن از حاکمان سلسله صفوی (آقاجانی و جوانی، ۱۳۸۵).

#### منابع

- آژند، یعقوب(۱۳۸۵). *مکتب نگارگری اصفهان.* تهران: فرهنگستان هنر.
- آژند، یعقوب(۱۳۸۵). ققنوسوار در آتش. *گلستان هنر*، شماره ۱۳، ۱۲۸–۱۲۲.
- آقاجانی، حسین. جوانی، اصغر(۱۳۸۶). *دیوارنگاری عصر صفویه، کاخ چهلستون.* تهران: فرهنگستان هنر.
  - پاکباز، رویین(۱۳۷۹). *دایرهٔ المعارف هنر*. تهران: فرهنگ معاصر.
- ریشارد، فرانسیس(۱۳۸۳). *جلوههای هنر پارسی.* ترجمه ع. روحبخشان، تهران: فرهنگ و ارشاد اسلامی.
  - رازی، امین احمد (۱۳۷۸). هفت اقلیم. جلد ۲، تهران: سروش.
- دورانت، ویل (۱۳۶۷). *تاریخ تمدن*. مترجم احمد آرام، جلد اول، تهران: انتشارات آموزش انقلاب اسلامی.
  - ذکاء، یحیی. کری ولش(۱۳۷۳). *مینیاتورهای مکتب ایران و هند*. تهران: فرهنگسرا.
    - ذكر گو، امير حسين(١٣٧٧). *اسرار اساطير هند*. تهران: فكر روز.
- سلطان کاشفی، جلال الدین (۱۳۸۷). نگاهی اجمالی به هنر نقاشی هند و اندیشههای عرفانی آن. *هنرنامه*، شماره ۲، تهران.
  - عابدی، امیرحسین(۱۳۴۸). *سوزوگداز، ملانوعی خبوشانی.* تهران: بنیاد فرهنگ ایران.
  - غروی، مهدی(۱۳۵۳). جادوی رنگ. *هنر و مردم،* شمارههای ۵۵-۱۴۵، تهران: وزرات فرهنگ و هنر.
    - کریمزاده تبریزی، محمدعلی(۱۳۷۶). *احوال و آثار نقاشان قدیم ایران.* تهران: چایخانه مروی.
- گدار، آندره. گدار، یدا و سیر و ماکسیم و ...(۱۳۶۷). *آثار ایران*. ترجمه ابوالحسن سروقد مقدم، مشهد: آستان قدس.
  - نهاوندی، ملاعبدالباقی (۱۹۲۴). *مأثر رحیمی.* جلد ۳، کلکته.
- نامور مطلق، بهمن(۱۳۸۸). بینامتنیت نزد ژرار ژانت. *مجموعه مقالات هماندیشی هنر تطبیقی*، شماره ۱۵، تهران: فرهنگستان هنر.
  - ولش، آنتونی(۱۳۸۵). *شاهعباس و هنرهای اصفهان*. ترجمه احمدرضا تقاء، تهران: فرهنگستان هنر.

- Babaie, Sussan(1994). Shah Abbas II, The conquest of Qandahar, The Chihil Sutun and its wall Painting, Muqarnas, XI: an annual on Islamic Art and Architecture, ed. Gulru Necipoglu, Leiden, E.J. Brill. PP. 125-142.

تاریخ دریافت مقاله: ۹۰/۱۲/۳ تاریخ پذیرش مقاله: ۹۱/۴/۳

## مرمت تابلوهای نقاشی در سده بیستم تحت تاثیر مفاهیم فلسفی و زيباشناختيايتاليايي\*

محسن قانونی \*\* مهدی حسینی \*\*\* حمید فرهمند بروجنی \*\*\*\*

#### چکیده

مفاهیم بنیادین فلسفی و زیباشناختی همواره اثراتی مستقیم بر روند خلق یا برخورد با آثار هنری داشته است؛ بهخصوص، مفاهیمی که در ارتباط با نگاهداشت و مرمت تابلوهای نقاشی است. از اینرو بررسی تغییر مفاهیم فلسفی و زیباشناختی در ادوار مختلف تاریخ امری مهم و در این بین شناخت مفاهیم وابسته به سده بیستم، که منجر به ایجاد نوعی بینش جدید بر روند مرمتهای تابلوهای نقاشی شده است، مهم مینمایاند. بر این مبنا، مفاهیم زیباشناختی جدید در حوزه مرمت نقاشی امری جدی و نیازمند بررسی ژرف میباشد. با بررسی مفاهیم مذکور، زیباشناختی جدید، مفاهیم نوینی را در جامعه مرمتی اروپا بههمراه آورده است. مفاهیم فلسفی آلمانی بههمراه مسایل زیباشناختی ایتالیایی، راه را برای شکل گیری تئوری مرمت نقاشی که مهم ترین آن توسط چزاره برندی ٔ بیان شد، هموار ساخت. در این پژوهش سعی بر تشریح چگونگی شکل گیری مفاهیم مطروحه برندی و ارتباط آن با عملکرد کاری مرمتگران شده است. این بیان بهنوعی تلاشی درجهت بیان مسایل زیباشناختی ایتالیایی مطروحه در مرمت نقاشی، در بستر عملی آن نیز هست. این بررسی در منابع موجود در بستری تاریخی و درپی یافتن ریشه فلسفی و زیباشناختی مبانی نظری معاصر در مرمت نقاشی و ارتباطی منطقی در این حوزه است. با بررسی سازواری نگره مرمت چزاره برندی در بین جوامع مرمتی به خصوص مبانی مربوط به تابلوهای نقاشی این دیدگاه که مبانی مطروحه وی دارای سازواری لازم با نیاز مرمتی روز است قابل دفاع بوده و می توان ریشههای توسعه نگاه برندی به مفهوم فوق را در این سده نیز مشاهده نمود.

کلیدواژهها: مفاهیم فلسفی، زیباشناختی، نگاهداشت و مرمت نقاشی، مبانی نظری مرمت، چزاره برندی.

Mohsen\_ghanoni@yahoo.com

<sup>\*</sup> این مقاله برگرفته از پایان نامه کارشناسی ارشد مرمت آثار و اشیا فرهنگی و تاریخی باعنوان زیبایی *شناسی در مرمت تابلوهای نقاشی با تکیه بر تئوری مرمت چزاره برندی*، نگارش محسن قانونی دانشجوی دانشگاه هنر در سال ۱۳۹۰ است.

<sup>\*\*</sup> کارشناسی ارشد مرمت آثار تاریخی و فرهنگی، تهران.

<sup>\*\*\*</sup> استاد، دانشکده هنرهای تجسمی، دانشگاه هنر تهران.

<sup>\*\*\*\*</sup> مربی، عضو هیأت علمی دانشکده حفاظت و مرمت، دانشگاه هنر اصفهان.

#### مقدمه

با توجه به اینکه مفاهیم فلسفی و زیباشناختی سده بیستم تا حدودی مبتنی بر میراث سده قبل از خود است، می توان تداوم حضور پارهای از مفاهیم سده نوزدهم را در سده بیستم مشاهده کرد. البته در سده بیستم رمانتیزم٬ و تاریخ گرایی به پایان عمر خویش نزدیک میشود ولی تلاش متفکران این سده تحولات خاصی را در تاریخ هنر به وجود می آورد (یوکیلهتو، ۱۳۸۷: ۲۳۵). این تحولات خاص علاوه بر پیشرفتهای علمی در تمام زمینهها باعث توجه به عواطف و ارزش گذاری بر میراث فرهنگی و آثار هنری میشود و به خودویژگی ٔ آنها رأی می دهد. برای گذار از چگونگی تدوین نظریات و مفاهیم سده بیستم توسط متفکران، بررسی روند تشکیل مفاهیم فلسفى، از اهميت فراوان برخوردار است. همچنين رويكرد فلاسفه مهمترین تأثیرات را بر شکل گیری و دستهبندی جدید مفاهیم مرمت نقاشی بهوجود آورده است. از این-رو بررسی نظریات فلاسفه بزرگی چون نیچه $^{a}$  و هایدگر $^{3}$ و تأثیرپذیری متفکران ایتالیایی حوزه نگاهداشت آثار تاریخی مانند برندی از آنها، از یک سو، و بیان مفاهیم زیبایی شناسانه بندتو کروچه  $^{V}$  از سوی دیگر، به شکل گیری مفاهیمی نو در مبانی نظری مرمت آثار، بهویژه مرمت نقاشی، انجامیده است. این مفاهیم نو را می توان در بستر تاریخی مرمتهای سده بیستم جستجو، و تأثیرپذیری محافل مرمتی از آنها را بررسی کرد.

#### روش تحقيق

این مقاله در بستر پژوهشی ـ توصیفی در منابع مرتبط به مبانی نظری در ارتباط با مرمت تابلوهای نقاشی به جمعآوری مطالب، مفاهیم و رویکردهای ارایهشده توسط متفکران این امر می پردازد و مفاهیم ویژه زیباشناختی را در بستر تاریخی مرمت عملی تابلوها بررسی می کند.

#### پیشینیه تحقیق

می توان موضوعات و منابع زیر را دارای بخشها و قسمتهایی مرتبط با موضوع مقاله درنظر گرفت. قسمتهایی از کتاب تاریخ حفاظت معماری نوشته یوکا یوکیلهتو (۱۳۸۷) به بررسی روند تاریخی شکل گیری مبانی نظری اشاره دارد که البته بیشتر در حوزه معماری ابنیه تاریخی است. همچنین دو مقاله the restoration of the

early Italian "primitives" during the 20<sup>th</sup> century: valuing art and its consequences" "some picture و (۱۹۹۹)" و cleaning controversies: past and present "شلدون کک"(۱۹۸۴) اشاره کرد می توان در آنها روند بررسی تاریخی مرمتهای شکل گیری در سده بیستم را جستجو کرد. کتاب تئوری مرمت" نوشته چزاره برندی نیز بازتاب دهنده تفکرات فلسفی او در مجموعه مقالاتی است که در حوزههای مختلف مرمت، به طور خاص مرمت، نوشته شده است.

#### فرایند خلاق در نگاه نیچه و هایدگر

عبارت «خدا مرده است» الاسما و را کشتهایم اموضوع اصلی بسیاری از مباحث فلسفی فردریک ویلهلم نیچه است. او از خود واهمهای حاصل از پدیدآمدن واکنشهای پوچگرایانه را نشان می دهد و به بازتعریف ارزش و بیاعتباری ارزشهای مطلق و والا میپردازد و بهترین فرایند منجر به امحای ارزشهای متعالی را همانا واژه پوچگرایی میداند که به تجربهای بیبدیل در تاریخ مغرب زمین بدل میشود (183 1899: 1989) الطافی معاصر نیچه، آرای او را تأیید میکند و فیلسوف آلمانی معاصر نیچه، آرای او را تأیید میکند و به بسط تفکرات او میپردازد.

در تعریف هنر، نیچه کلی ترین فرم آن را به عنوان هر گونه فعالیت خلاق توسط انسان تعبیر می کند که به او هستی بنیادین اعطا می کند. او هنر را از حقیقت هم ارزشمندتر می داند و به نوعی آن را درمقابل مفاهیم پوچ گرایانه خود قرار می دهد (Heidegger, 1989: 86-162).

از سوی دیگر، مارتین هایدگر به بسط تفکرات و مفاهیم تکامل خلاق ادموند هوسرل  $^{6}$  می پردازد و در مقالهای تحت عنوان منشاء اثر هنری  $^{7}$  بر تفاوت یک کار هنری با یک فرآورده متفاوت یا یک شیء عادی اشاره می کند. او بشر را دارای ظرفیتی خلاق می داند که از سوی هنرمند منتج می شود و به محض خلق شدن عالمی را بنیان می نهد Heidegger, 1980)

آنچه در پیامد بیان مفاهیم فرایند خلاق به چشم میخورد همانا توجه هایدگر و نیچه به این مفهوم است و این مفاهیم در مقوله نگاهداشت و مرمت کارهای هنری نیز بسط پیدا میکند. تبیین این نظریه با همین نام در قالب تئوری چزاره برندی اندیشمند سده بیستم در حوزه علمی و البته داشتن درک تاریخی و بررسی فلسفی اثر هنری میدانست و هدف مرمت را کشف دوباره متن اصلی اثر و خواناسازی دقیق آن میدانست. او با تقسیمبندی مرمت به دو گونه محافظه کارانه و هنری، دیدگاه خود را در جایگاه مدیر و معلمی بیبدیل در حمایت از تفکرات برندی و انستیتوی رُم ارایه و البته پایهگذار تحولات بعدی نگره مرمت شد (همان: ۲۴۷). آز سوی دیگر، آنول دومنیکو پیکا هم عصر آرگان علاوه بر استناد تاریخ گرایانه در اثر هنری بهدنبال جنبههای زیبایی شناسانه اثر هنری بود که این الزامات او در راستای دید علمی در فرهنگ حاصل می شد (Carbonara, 1976: 36).

یکی از دیگر چهرههای تأثیرگذار بر روند تأکید بر ارزشهای هنری و زیباشناختی اثر هنری در حوزه مرمت، پروفسور روبرتو پانه است. او علاوه بر تأکید بر بیان مفاهیم فوق، آن را در راستای پیروی از اصول علمی و عملی و تأثیرات مشخص میبیند و با مفهوم مرمت سبکی و دوبارهسازی<sup>۲۲</sup> مخالفت می کند (Rane, 1948: 35).

در پایان می توان به بسط تفکرات تمام اندیشمندان این سده در راستایی علمی و عملی در تبیین تئوری مرمت اشاره کرد که در شخصیت چزاره برندی به نقطه تكامل خود مىرسد. برندى آن چنان ملغمهاى از مجموع تفکرات همعصران خود ارایه می کند که راهنمای علمی و عملی مرمتگران دهههای بعد از خود می شود. آنچه در نگاه برندی در جایگاه یک متفکر جلوهگر است توجه به دو گونه متفاوت فلسفی و زیباییشناختی در سده بیستم است. او از سویی خود را درگیر فرایند خلاق مطرح شده توسط هایدگر می کند و آن را به بهترین نحو ممکن در حوزه مرمت بسط می دهد؛ و از سوی دیگر مفاهیم زیبایی شناسانه و تاریخ گرایانه کروچه را همچون دو بال برای مبانی مرمت خود درنظر می گیرد. البته آنچه در رویکردهای تاریخ گرایانه او مطرح می شود تمایل او به سمت تاریخنگاری و فلسفه آلمانی است ولی نمی توان مفاهیم زیباشناختی او را در توجیه مبانی مرمت، از دیدگاه کروچه دور دانست (پوکیلهتو، ۱۳۸۷: ۲۵۱).

آنچه در تفکر اندیشمندان ایتالیایی سده بیستم به چشم میخورد، همانا توجه ویژه به مباحث تاریخ گرایانه و زیبایی شناسانه در مرمت است البته جنس مباحث زیباشناختی سده بیستم مبتنی بر احترام به اصالتمندی آثار و تمایز قسمتهای مرمتی از اصل است که با مفاهیم

مرمت قابل بررسی است. او با بسط تفکرات هایدگر و بیان فرایند خلاق در قالبی نو آن را والاتر از ارزشهای فرهنگی میداند و به نوعی این پدیده را وارد مبانی فکری مرمت می کند (یوکیلهتو، ۱۳۸۷: ۲۶۳). در اینجا آنچه مهم به نظر میرسد، بررسی مفاهیم زیبایی شناسانه این سده تحت لوای تفکرات بندتو کروچه است که در ادامه به آن پرداخته می شود.

#### مفاهیم فلسفی و زیباشناختی ایتالیایی

پیدایش رویکرد مدرن مرمت در ایتالیا، تاحد زیادی مدیون تلاشهای بندتو کروچه است. وی فیلسوف، نویسنده، مورخ و سیاستمدار مکتب مضمون گرایانه  $^{17}$  در فلسفه زیباشناختی مدرن به حساب می آید. وی به ویژه در تکوین مفهوم مدرن تاریخ و نیز تاریخنگاری نوین نقشی بسزا دارد و تاریخ را اصل منحصر به فرد میانجی در همه مراحل آگاهی بشر می داند. همین توجه به مفاهیم تاریخ گرایانه و البته رویکرد زیباشناختی به مرمت است که موضوع گرایش می دهد و به شکل گیری مکتبی انتقادی در مرمت توسط بزرگانی چون آرگان  $^{17}$ , پیکا و برندی می انجامد و بر تکوین اصول و مبانی نگاهداشت مدرن تأثیر می گذارد (۲۴۶ نامه (Croce, 1989: 2)).

هم چنین، بیان مسایلی از قبیل جوهره هنر خالص در تقابل با احساسات به کروچه مَنشی کلاسیک گرایانه داد تا در برابر رمانتیزم سده نوزدهمی قرار گیرد. از سوی دیگر مباحث تاریخ گرایانه او منجر به شکل گیری مفاهیم زیبایی شناسانه نوین در حوزه مرمت نقاشی می شود که به زیبایی شناسی مبتنی بر لذت ۲۱ که مبنای عملیاتهای مرمتی مبتنی بر نگاهی زیبایی شناسانه در سده نوزدهم ما خاتمه می دهد.

در سال های دهه ۳۰ میلادی تفکرات اندیشمندان ایتالیایی برای بیان مبانی نظری طرحشده توسط آنها به شکل گیری توصیهنامههای بینالمللی و درنهایت تأسیس انستیتوی مرکزی مرمت رُم<sup>۲۲</sup> انجامید که درنتیجه تلاشهای ویژه جولیو کارلو آرگان و چزاره برندی ایجاد شده بود (همان).

آرگان از برجسته ترین مورخان هنری ایتالیاست که درنهایت با رسیدن به پست شهرداری رُم توانست تفکرات خود را در راستای حمایت و صیانت از آثار هنریِ جامعه ایتالیا رسمیت بخشد. او فرایند مرمت را حاصل یک دید

زیباشناختی مطرحشده در سده نوزدهم که مبتنی بر لذت است، در تضاد کامل است. تبیین دو مفهوم تاریخگرایی و زیبایی شناسی و ارتباط آنها با مرمت در تفکرات چزاره برندی مبنای رویکردهای دانشگاهی در ایتالیا و کشورهای دیگر دنیاست که پذیرش یا عدم پذیرش آنها در این راستا قابل بررسی است.

## چگونگی پرداختن به آرای زیباشناختی برندی در ایتالیا و امریکا

احترام به ماده اثر هنری و توجه به اصالت مندی آثار از یک سو، و بنیان مفاهیم زیبایی شناسانه در راستای در ک بهتر بیننده از سوی دیگر، به ابداع روشهای موزونسازی متأثر از تفکرات برندی منجر شد. او مرمتهای شسته رفته به خطاهر زیبایی شناسانه سده نوزدهم  $^{47}$  را مطرود دانست و تکمیل قسمتهای کمبود در آثار هنری را اقدامی غیر زیبایی شناسانه تلقی کرد (Brandi, 1963, 1999).



تصویر ۱. مریم مقدس و کودک، اثر سیمونه مارتینی، ۲۵-۱۳۲۰، تمپرا روی چوب، تصویر قبل از رنگ گذاری های ۱۹۷۰، سینا، (Hoeniger, 1999: 150)

او در این رابطه مبانی نظری خاص خود را دارد و آن را در کتاب تئوری مرمت مطرح می کند. در این میان مهم این است که اصول مطرحشده توسط برندی و روشهای موزونسازی رنگی توصیه شده او در دهه ۵۰ و ۶۰ میلادی زیاد مورد توجه مرمتگران نبود و آنها در مرمتهای خود به اینها توجه نمی کردند (Hoeniger, 1999: 150). حتی در این دههها، در مرمتهای صورت گرفته در انستیتوی مرمت رم نیز که تحت تأثیر مستقیم دیدگاههای برندی بود لزوم استفاده از روشهای موزونسازی رنگی به چشم نمی خورد. آنچه درمورد رویکرد فلسفی این دههها آثار است، که اثر را در سادهترین شکل آن و عاری از هرگونه اضافات و دخالتها می پسندند (تصاویر ۱ و ۲).

این رویکرد در مبانی نظری به کاررفته در امریکا و در عملیات مرمتی آنها بیشتر به چشم می خورد. به عنوان مثال نوعی ناب گرایی افراطی همراه با حس اصالت آثار در مرمتهای ییل گالری  $^{77}$  امریکا تحت نظارت چارلز سیمور  $^{77}$  در دهههای ۱۹۵۰ تا ۱۹۷۱ قابل ذکر است.



تصوير ٢. همان اثر، وضعيت كنوني، (Hoeniger, 1999: 150)

مبنای مرمتهای صورت گرفته توسط این گالری برپایه دیدگاههای نابگرایانه ایتالیایی اوگو پروکاچی ۲۹ مؤسس گروه مرمت موزه اونیتزی ۳۰ بود. پروکاچی تفکرات خاص و دیدگاههای افراطی شدیدی در راستای تمیزکاری تابلوهای نقاشی داشت و با تأکید بر اصالتمندی آثار معتقد به حذف تمام الحاقات سدههای بعد از خلق اثر بود (,Seymor).

در این دهه مرمتهای بهظاهر نابگرایانه و مبتنی بر اصالت مندی آثار در پیل گالری صورت گرفت که مبنای رویکرد آن ارج نهادن به کیفیتهای ذاتی اثر <sup>۲۱</sup> بود و بهترین راه را با تمیزکاری افراطی بهمنظور برگرداندن روح استادان نقاش به یک نقاشی میدانست. سیمور در این مورد می گوید:

«... جاروز<sup>۳۳</sup> هنوز زنده است. او میخواست به ما در قرن بیستم گوشزد کند که میتوان اصالت اثر را با پاک کردن قسمتهای دوبارهسازی شده به آن باز گرداند. میتوان اصالت یک اثر را با مشاهده بازماندههای اصیل یک نقاشی دنبال نمود» (Seymor, 1975: 35).

این دیدگاه افراطی برخلاف مفاهیم مطرحشده توسط دیگر اندیشمندان ایتالیایی به خصوص چزاره برندی قرار



تصویر ۳. حضرت مسیح بر صلیب، کارگاه فیلیپینو لیپی، ۱۴۹۵، تمپرا روی چوب، ییل گالری، تصویر قبل از مرمت، (151:1999, Hoeniger)

داشت. برندی در تقسیمبندی سیر تاریخی اثر آن را به سه دوره تقسیم می کند و یکی از این دوره ها را فرایندهایی می دانست که درطول زمان بر اثر گذشته بود تا به دست ما برسد و بر همین اساس آن را نیز دارای ارزش تاریخی قلمداد می کند (49: Brandi, 1963: 49). تنها زمانی حذف یک الحاق یا دوره تاریخی را در اثر جایز می شمرد که در آن تقلب تاریخی یا زیباشناختی صورت گرفته باشد (Brandi, 1996: 378).

از سوی دیگر دیدگاه اصالتگرایانه سیمور و همکارانش هیچگونه دخالت رنگی در یک اثر را برنمی تافت و بهدنبال روشی صادقانه، با رعایت اصل عدم دخالت در اثر هنری، بود. این صداقت برمبنای تعاریف برندی نوعی تمایل به اصیلبودن را ایجاد کرد که امروزه بسیاری از ابعاد مرمتی به خااهر زیباشناختی گروه سیمور و تمیزکاریهای بیش از حد آنها بسیار زمخت و تند بهنظر میرسد (1999: 152 159). رویکرد آنها اولویت بخشی به بعد تاریخی مبتنی بود و این عدم توجه به مفاهیم زیبایی شناسانه میخورد (همان: ۱۵۳)، (تصاویر ۳ تا ۶).



تصویر ۴. همان اثر پس از مرمتهای سال های ۶۲–۱۹۶۱، (Hoeniger, 1999: 151)



تصویر ۵. مریم مقدس و کودک، کارگاه جوانی بلینی، ۸۵-۱۴۷۵، رنگوروغن روی چوب، یِیل گالری، تصویر قبل از مرمت، (Hoeniger, 1999: 152)

لازم به ذکر است که سیمور مبانی مرمتی خود را دارای نوعی بینش زیباییشناسانه نابگرایانه میدانست. این تقابل با دیدگاههای برندی و توجیههای وی مبتنی بر درنظرگرفتن دو عامل تاریخی و زیباییشناسانه در روند مرمتها زیاد دوام نیاورد و در دهههای ۷۰ و ۸۰ میلادی نوعی بازاندیشی کلی در مبانی فکری حاکم بر دهههای ۵۰ و ۶۰ بهوجود آورد (همان: ۱۵۴). در حالی که تمایل به مبانی فلسفی و زیباشناختی مبتنی بر اصالت مندی آثار کمکم جای خود را به مفاهیم تازهتر میداد، بهسوی تفکرات برندی سوق داده میشد و گویی دهههای پایانی سده بیستم نفوذ گسترده برندی بر مرمت را بیشازپیش نمایان می کرد. درراستای بازتعاریف روشهای درمانی در دهههای پایانی سده بیستم تلاش بر ایجاد تعامل میان صداقت ۳۴، با تکیه بر شرایط نقاشی و ضرورت ۳۵، با احترام به بحث شمایلنگارانه و زیبایی شناسانه به چشم میخورد (همان). گستره پنهان کرده کمبودها، روشهای موزونسازی، هماهنگسازیها و همچنین آزاداندیشی پهناورتر میشود و نوعی تعادل در روشهای مرمتی به کار گرفتهشده در این دههها بهچشم میخورد که همگی برمبنای توجه به ارزشهای زیباشناختی اثر هنری متجلی میشد (تصاویر ۷ و ۸).



تصویر ۶۰ همان اثر پس از مرمتهای سال های ۱۹۶۲ تا ۶۶۶. (Hoeniger, 1999: 152)

مفاهیم زیباشناختی ایتالیایی بهویژه تفکرات چزاره برندی مبتنی بر توجه به اصالتمندی در کنار مهمشمردن جنبههای تاریخی آثار مفهومی است که اکنون هم در بیشتر محافل مرمتی دنیا مورد پذیرش است؛ به گونهای که هنوز هم برای تیزبینیهای خاص برندی در مسایل زیباشناختی جایگزین بهتر یا مناسب تری یافت نشده است. البته نمی توان نقش شاگردان مکتب برندی مانند پائولو مورا $^{77}$ ، لااورا اسبوردونی مورا $^{77}$ ، پل فیلیپو $^{77}$  را در به روزرسانی و بسط و گسترش هرچه بیشتر تفکرات برندی نادیده گرفت. برای مثال، راه حلهایی که هرچند یکبار در کار تاریدی می شود و سعی بر رواج اندیشههای برندی در حوزه مرمت نقاشی دارد.



تصوير ٨. همان اثر پس از مراحل مرمت ، (Hoeniger, 1999: 154)



تصویر ۷. داوید، اثر اوگلینو دی نریو، ۲۵-۱۳۲۴، تمپرای تخممرغی روی چوب، نشنال گالری لندن، تصویر حین مرمت ۸۴-۱۹۸۳ (Hoeniger, 1999: 154)

#### نتيجهگيري

تأثیرگذاری مباحث فکری زیباشناختی برروند مرمت تابلوهای نقاشی امری است که از دیرباز تا امروز بر آرای مرمتگران و متفکران سدههای مختلف سایه افکنده است. با پیدایش دیدگاههای نو در زمینه زیباشناختی در سده بیستم، به خصوص باز تعریف کروچه از تعریف هنر، قضاوت های هنری و رابطه زیبایی با تاریخ و جامعه شناسی، جرقه تفکراتی جدید در مرمت نقاشی برپایه زیباشناختی زده شد. از تعاریف زیبایی شناسانه آرگان و پانه تا تعاریف گسترده برندی همه سعی بر ایجاد قوانینی کاربردی و مشهود برمبنای نگرههای نو دارند. با شدت گرفتن مفاهیم زیباشناختی در دهههای میانی سده بیستم گرایش بهسمت «اصالت محوری مفاهیم» دیده میشود. نمونههای مفاهیم زیباشناختی صرف و نابگرایانه مبتنی بر اصالت را میتوان در مرمتهای چارلز سیمور و گروه او در پیل گالری مشاهده کرد. آنها برای دستیابی به مفاهیم اصالت مندی آثار، حتی زیبایی بصری را به سمت زشتی و زمختی ظاهر تابلوهای نقاشی تفسیر می کردند.

بازتعریف برندی از این مفاهیم در دهه ۶۰ میلادی، کمی از شدت این موضوع کاسته و ارزشهای تاریخی و زیباشناختی را بهعنوان دو جنبه مرمت یادآور می شود. شاید برندی در بهترین حالت توانست اعتدال را به جامعه مرمت گران نقاشی باز گرداند. در آخرین دهههای سده بیستم تمرکز انستیتو مرمت رم و گروه شاگردان برندی مانند فیلیپو و مورا بر ایجاد مفاهیم کاربردی، سازواری نگرههای برندی و بسط این نظریات در حوزه مرمت نقاشی بودند. این امر تا به امروز ادامه دارد و با توجه به حضور مخالفان آرای برندی و متهمساختناش به

تمایل به حفظ ظاهر آثار، زیباشناختی صرف و همچنین عدم توجه به ماده سازنده اثر، شاگردان برندی سعی بر حل تمام این پرسشها از میان متون وی دارند و به نوعی پذیرش کلی در بیان دیدگاههایش هنوز هم در میان مرمت گران دیده میشود.

#### یینوشت

۱- Cesare Brandi: متولد ۱۹۰۶ در سینای ایتالیا، مهم ترین نظریه پرداز مرمت در سده بیستم که به شرح و تفصیل مبانی نظری مرمت به خصوص آثار نقاشی به طور ویژه پرداخت. او اولین رییس انستیتوی مرکزی رم در سال های ۵۹-۱۹۳۹ بود. کتاب تئوری مرمت به مرمت وی از مهم ترین منابع مبانی نظری مرمت به شمار می رود. او در سال ۱۹۸۸ فوت کرد.

- 2-. Romantism/Romanticism
- 3- Historicism

۴- Specificity: خودویژگی یا خودویژهبودن مفهومی فلسفی – زیباشناختی حاصل از ارزش گذاری روی میراث فرهنگی است. هر شیء هنری حاصل فرایندی خلاق و منتج از ذهن هنرمند اثر است. این ویژگیهای خاص و منحصر بهفرد، فقط در آن شیء پدیدار میشوند و نگاهداشت و مرمت همواره باید فرض خودویژهبودن هر شیء را درنظر داشته باشد و با توجه به آن روشهای خود را اتخاذ کند.

- 5-. Friedrich Wilhelm Nietzsche (1844-1900)
- 6-. Martin Heidegger (1889-1976)
- 7- Benedetto Croce (\\\\\\\\\\\)
- 8- A History of Architectural Conservation
- 9-. Jukka Jokilehto
- 10- Cathlean Hoeniger
- 11- Sheldon Keck
- 12- Teoria del restauro (1963)
- 13- Gott ist tot!
- 14- Wir haben ihn getotet!
- 15- Edmund Husserl (1859-1938)

۱۶ - نوشتهشده در سالهای ۳۶ -۱۹۳۵.

- 17- Contextualism
- 18- Giulio Carlo Argan (1909-1994)
- 19- R.Pane (1897-1987)
- 20- Agnoldomenico Pica

Hedonistic Aesthetics -۲۱: نوعی بینش فلسفی و زیبایی شناختی که به گفته کروچه به بیان و کارکرد لذت گرایی در هنر توجه دارد و در سده نوزدهم مبنای تفکرات زیبایی شناسانه قرار می گیرد (نگارنده).

22- Istituto Centrale del Restauro (ICR)

۲۳- قابل توجه است زمانی که آرگان به سمت شهردار رُم نایل شد، در سال ۱۹۳۹ انستیتوی مرکزی مرمت را تأسیس کرد و با به کار گیری چزاره برندی به عنوان مدیر آن پایه گزار تفکرات خود و او در حوزه حمایت و نگاهداشت از آثار هنری شد (نگارنده).

24- Repristo

۲۵- مانند مرمتهای استفانو بالدینی در ایتالیا (نگارنده).

۲۶- برای مطالعه بیشتر در این زمینه نگاه کنید به پایاننامه کارشناسی ارشد محسن قانونی تحت عنوان زیبایی *شناسی در مرمت* تابلوهای نقاشی با تکیه بر تئوری مرمت چزاره برندی، نگارش ۱۳۹۰، دانشگاه هنر.

- 27- Yale Gallery
- 28- Charles Seymour (1885-1963)
- 29- Ugo Procacci (1905-1991)
- 30- Uffizi Gallery

۳۱- این توجه به کیفیت ذاتی اثر جدا از اتفاقی است که در بستر تاریخی که حتی در آن قرار داشته و بهدست ما رسیده است، قرار دارد و آنها این بازه زمانی را دارای ارزش تاریخی و اصالت نمیدانند (نگارنده).

۳۲- کسی که بسیاری از نقاشیهای ایتالیایی اولیه را در سده نوزدهم در مجموعه یال گردآوری کرده بود (نگارنده).

٣٣- براي مطالعه بيشتر مراجعه كنيد به:(Brandi, 1963) Time in relation to the works of art and restoration

- 34- Honesty
- 35- Necessity
- 36- Paolo Mora
- 37- Laura Sbordoni Mora
- 38- Paul Philippot
- 39- Istituto Centrale del Restauro

#### منابع

- برندی، چزاره(۱۳۸۸). تئوری مرمت، پیروز حناچی، تهران: دانشگاه تهران.
- ريخته گران، محمد رضا(۱۳۸۴). هنر از ديدگاه مارتين هيدگر، مجموعه فلسفه و حكمت ۱۸، تهران: فرهنگستان هنر.
  - شالومو، ژان ژاک(۱۳۸۶). *نگره های هنر*، حبیب الله آیت الهی، تهران: پژوهشگاه فرهنگ و هنر اسلامی.
    - کروچه، بندتو(۱۳۸۸). کلیات زیبایی شناسی، فواد روحانی، تهران: علمی و فرهنگی.
    - گات و دیگران(۱۳۸۴). *دانشنامه زیبایی شناسی*، مشیت علایی، تهران: فرهنگستان هنر.
    - یوکیلهتو، یوکا(۱۳۸۷). *تاریخ حفاظت معماری*، محمد حسن طالبیان و دیگران، نشر روزنه.
- Baldini, U(1978–81). *Teoria del restauro e unità di metodologia* (vol. I, 1988 4th edn; vol. II, 1983 2nd edn), Nardini Editore, Florence.
- Berenson, B(1996). *Aesthetics and history of visual arts*, in: Historical and philosophical issues in the conservation of cultural heritage, By: Price, A, the Getty conservation institute, Los Angeles, pp. 44-46
- Bomford, David(2005). issues in the conservation of paintings, Getty conservation institute, Los Angeles
- Bomford, D, et al(1990). *Art in the making: Italian painting before 1400*, London: National Gallery Publications, pp. 50, 51, 89.
- Brandi, C(1963). *il trattamento delle lacune e la Gestalt psycologie*, In Problems of the 19th and 20th centuries: Studies in Western art, vol. 4. Princeton, N.J.: Princeton University Press. 146-51.
- Brandi, Cesare(2005). Theory of restoration, Nardini, Firenze
- Carbonara, G(1976). la reintegrazione dell'immagene, Bulzoni, Rome
- Conti, A(1988). History of the restoration and conservation of works of art, Elsevier
- Heidegger, M(1980). Nietsche's wort-Got ist tot', pp. 205-64, Germany
- Hoeniger, Cathlean(summer, 1999). the restoration of the early Italian "primitives" during the 20<sup>th</sup> century: valuing art and its consequences, Journal of the American institute for conservation, vol. 38, no 2, pp. 144-161
- Keck, Sheldon(1984). some picture cleaning controversies: past and present, JIAC 1984, vol. 23, no 2, pp. 73-87
- Pane, R(1948). 'Il restauro dei monumenti e la chiesa di S. Chiara', in Architettura e arti, figurative, Venice. Also in Pane, 1987: 23–37.
- Partridge, Wendy(2006). *philosophies and tastes in nineteenth century paintings conservation*, studying and conserving paintings, pp. 18-29
- Price, Nicholas Stanley et al(1996). *Historical and philosophical issues in the conservation of cultural heritage*, the Getty conservation institute, Los Angeles

بررسی و تحلیل زیباییشناسی تزیینات قرآنهای دوره صفویه (با توجه به نمونههایی از قرآنهای مُذَهَّب موزه ملی قرآن کریم تهران)\*

آرزو پایدارفرد\*\* مهناز شایسته فر\*\*\* حسن بلخاری قهی\*\*\*\*

#### چکیده

رشد کتابآرایی در تمدن اسلامی بسیار متاثر از جایگاه قرآن کریم در اسلام بوده است (هرچند سهم میراث کتابآرایی بازمانده از تمدنهای پیش از اسلام و انتقال آن به تمدن اسلامی انکارناپذیر است). بنابراین در این مقاله، قرآن به عنوان سندی محکم برای بررسی زیبایی شناختی تزیینات انتخاب شده است و در این میان قرآنهای دوره صفویه به جهت هماهنگی اصولی رنگ و نقش، کیفیت کاغذ، صحافی، تجلید و ... قابلیت بررسی و تحلیل دارند چرا که بدون شناخت این عناصر نمی توان مفهوم جامعی از هنر قرآن آرایی ارایه داد.

هدف از بررسی تذهیبهای قرآنی دوره صفویه، علاوه بر شناخت میزان تاثیرپذیری قرآنآرایی این دوره از سدههای پیش از خود، شناسایی تزیینات نُسخههایی از موزه ملی قرآن است که تا کنون پژوهشی درمورد آنها در قالب مقاله، کتاب و پایان نامه ارایه نشده است. بر این اساس از ۳۲ نسخه قرآنی دوره صفویه موزه ملی قرآن کریم (با توجه به محدودیت بازدید از مخزن)، زیبایی شناسی تزیینات ۶ نسخه قرآنی تالار اصلی موزه به شیوه توصیفی تحلیلی و به روش کتابخانهای و نظرات نسخهشناسان ارزشمند کشور بررسی می شود.

## كليدواژهها: زيباييشناسي، تذهيب، قرآن، دوره صفويه، موزه ملى قرآن تهران

<sup>\*</sup> این مقاله برگرفته از پایان نامه کارشناسی ارشد نگارنده با عنوان «زیبایی شناسی تزیینات قرآنهای دوره صفویه تا اوایل قاجاریه (با توجه به نمونه هایی از موزه ملی قرآن تهران، موزه چهلستون و هنرهای تزیینی اصفهان)» میباشد که به راهنمایی خانم دکتر مهناز شایسته فر و مشاوره آقای دکتر حسن بلخاری قهی در تاریخ ۱۳۸۹/۸/۲۹ در دانشکده هنر دانشگاه تربیت مدرس دفاع شده است.

a\_paydarfard@birjand.ac.ir , avat81ava@yahoo.com \*\* مربی، دانشگاه بیرجند (نویسنده مسئول).

<sup>\*\*\*</sup> دانشیار، دانشکده هنر و معماری، دانشگاه تربیت مدرس، تهران.

<sup>\*\*\*\*</sup> دانشیار، دانشکده هنرهای زیبا، دانشگاه تهران.

27

#### مقدمه

عشق و ایمان هنرمندان مسلمان ایرانی به قرآن مجید، هستههای نخستین باروری هنر خوشنویسی و تذهیب قرآنی را در سدههای اولیه اسلامی آشکار ساخت و از این زمان به بعد خوشنویسی و تذهیب همگام با یکدیگر، جایگاه ارجمندی یافتند. « و بدینگونه قرآن را به صورت آیاتی روشنگر نازل کردیم و خداست که هر که را بخواهد راه مینماید» ا

سوالات اساسی این پژوهش به ویژگیها و جایگاه قرآن آرایی در دوره صفویه میپردازد. مهمترین الگوهای زیبایی شناسی تزیینات قرآنهای دوره صفویه چیست؟ چرا تذهیبهای قرآنی این دوره از لحاظ کیفیت بکارگیری تذهیبهای قرآنی این دوره از لحاظ کیفیت بکارگیری نقوش و رنگها شاخص هستند و سنتی برای مکتبهای هنری پس از خود محسوب می شوند؟ در دوره صفویه کاتبان و مُذَهِّبان، جایگاه و امتیاز خاصی یافتند و قرآن آرایی، هماهنگ با فنون متنوع و ساختاری نمادین، تجلی یافت. تعداد نسخهها و کیفیت منحصر به فرد تزیینات قرآنهای دوره صفویه تحولی بزرگ در زیبایی شناسی هنر پدید آورد که نشان دهندهٔ خودآگاهی هنری عمیق و درک بهتر هنرهای سنتی در دوره صفویه نسبت به دوران ایلخانی و تیموری است (بنانی، ۱۵۴:۱۳۸۰) که همچنان با تغییرات تیموری است (بنانی، ۱۵۴:۱۳۸۰) که همچنان با تغییرات اندکی در دورههای بعد از خود نیز ادامه پیدا کرد.

در این مقاله پس از نگاه اجمالی به هنر در دورهٔ صفویه و جایگاه قرآن آرایی در این دوره به معرفی الگوهای زیبایی شناسی تزیینات در قرآن آرایی دورهٔ صفویه پرداخته میشود که عناصری چون تجلید، تزیینات صفحات افتتاحیه، کتیبههای سرسوره، شمسهها و مُهرهای قرآنی را دربر دارد. شاهد مثالی از قرآنهای مُذَهَّب دوره صفویه از موزه ملی قرآن کریم انتخاب شده است چرا که قرآنی در آن نگهداری میشود و مدت زمان زیادی از بازگشایی آن نمیگذرد و اطلاعات کامل و جامعی درباره موزه و آثار قرآنی آن در دست نیست. لازم به ذکر است تمامی تصاویر توسط نگارنده از موزه ملی قرآن کریم تمهان عکس برداری شده است.

#### هنر در دوره صفویه

دورهٔ موسوم به دوره صفویه (۹۰۷هـ.ق./۱۵۰۱م)، مقطعی در حدود ۱۲۵ ساله میباشد که عصر تجانس چشمگیر فرهنگی و نقطه کمال تاریخ پربار شهر اصفهان

بوده است (ولش، ۱۳:۱۳۸۵). با روی کار آمدن حکومت صفویه، مذهب رسمی ایران به شیعه تغییر یافت. از بارزترین مسایلی که در هنرهای مُصوَّر عصر صفویه تاثیر واضحی داشت، وجود عنصر مَذهب بود و هنر صفویه در پیوند مستقیم با عناصری قرار گرفت که طبیعت و ماهیتی مذهبی داشتند، به این علت تزیینات قرآن در این دوره به حد کمال رسید و بهشکل بسیار نفیس و کمیابی ارایه شد (شایستهفر، ۲۰۰:۱۳۸۷). حکومت صفویان همچنین از سال (۹۴۷هـ.ق./۱۵۴۰م) ساختار هنری ایران را دگرگون ساخت. این حرکت تحت نظر شاه طهماسب، آغاز و در جریان تحولی ریشه دار توسط شاه عباس تکمیل شد (همان، ۲۰۲). تداوم و عمر طولانی این سلسله و استحکام جنبههای مذهبی و فرهنگی آن، موجب تقویت و تحکیم سنت هنری مکتب صفویه گردید، در این دوره بار دیگر محصولات و تولیدات هنری کاملاً ویژگی و مشخصه ایرانی یافت (اسکارچیا، ۱۳۸۳: مقدمه). آثار نقاشی، تذهیب، خوشنویسی و فلزکاری این دوره محصول چیرهدستی صنعتگران و بذل عنایت هنرپروران ایرانی و تجلی سنتی اصیل است (ولش، ۱۳:۱۳۸۵).

## ساختار هنر قرآن آرایی در دوره صفویه

در دوره صفویه و روزگار شاه عباس اول (۹۹۹هـ ق./ ۱۵۸۷م)، نقاشی (نگارگری، تذهیب و تشعیر) و خطاطی همسنگ بودند بهویژه آنکه نخستین خوشنویس و تذهیب گر قرآن به حضرت علی(ع) منسوب بود (سوچک، ۲۵:۱۳۸۰). هنر این دوره دارای ظرافتهای نهان در پشت رنگها و نورها بود که تنها در نگاه طولانی خود را می نمایاند. از جمله هنرهای پررونق دوره صفویه، هنر کتاب آرایی قرآنی بود که در سه سطح هنر قیمتی، یادمانی یا نفیس و هنر کاربردی (برای داد و ستد) عرضه می شد (همان،۱۳۰).

در دوره صفویان، فردیت و یکتایی در هنر هر چه بیشتر رشد پیدا کرد. آن صفت گمنامی که یکی از ویژگیهای پیشین ایرانیان محسوب میشد، تقریباً کنار رفت؛ کتیبههای معماری رقم خوردند، نسخههای خطی و قرآنها با نام خطاطان و مُذَهبان و نقاشان ثبت شدند، تفاوت میان سبکهای هنرمندان آشکار شد. این رویکرد متفاوت علاوه بر ارزش دادن به سبک هنرمند، گرایش جدیدی در حامیان آثار پدید آورد که هویت هنری را بخش مهمی از یک اثر

## معرفی نسخه های قرآنی مُذَهَّب سرسرای اصلی موزه ملی قرآن

موزه و نمایشگاه دایمی قرآن، جامع ترین موزه قرآنی کشور است که نسخههای خطی قرآن، ادعیه، دیوان حافظ، سعدی و ... و همچنین قرآنهای چاپ سنگی حدود ۲۰۰ قلم و چند تک برگ قرآنی مربوط به قرن ۴ و ۵ هجری در این مجموعه نگهداری می شود. از میان نسخههای قرآنی موجود در موزه ملی قرآن، سی و دو نسخه قرآنی مربوط به دوره صفویه موجود است که پنج نسخه از آن به ادعیه و مناجات اختصاص دارد. نه نسخه نقوش و تزیینات ندارد و تنها زیبایی شناسی تجلید این نسخههای قرآنی حایز اهمیت است. شش نسخه قرآنی مُذَهب دوره صفویه تالار اصلی موزه که در معرض نمایش قرار گرفته مدنظر بوده است. در جهت شناخت و مقایسه بهتر شش نسخه قرآنی مورد نظر، اطلاعات کلی نسخهها که توسط موزه در اختیار قرار گرفته است شامل شماره ثبت، تاریخ کتابت، نام کاتب یا رقم او، قطع نسخهها، نوع خط کتابت، ویژگیهای مهم هر نسخه و ویژگی های تجلید نسخه ها در قالب جدول ارایه شده است (جدول شماره۱).

## الگوهای شاخص تزیین در قرآنهای دوره صفویه (با توجه به شش نسخه قرآنی موزه ملی قرآن)

شاخص ترین تزیینات قرآن های دوره صفویه که در مسیر تحول و کمال تزیینات قرآنی دوران پیش از خود است، با توجه به بخشهای قرآنی، طبقه بندی شده است. هنر قرآن آرایی بر پایه دو بخش بیرونی (ظاهری) و درونی بنا شده است. الگوی بخش بیرونی، تجلید نام دارد که جزو الگوهای مهم زیبایی شناسی قرآنهای عهد صفویه می باشد و عناصری چون عطف، شیرازه و تکنیکهای هنرنمایی بر جلد و آستر بدرقه را شامل می شود. بخش درونی قرآن از سه قسمت تشكيل مي شود. صفحات پيش از متن يا صفحات أغازين؛ قسمت دوم متن را شامل مي شود؛ صفحات اختتامیه یا ختم قرآن، قسمت سوم میباشد. در صفحات آغازین از مهمترین تزیینات، شمسهای است که پیش از صفحات افتتاحیه بر مصحف قرآنی نقش میبندد ً. صفحات افتتاحیه بیشترین تزیینات قرآنی را در بردارد كه الگوى اصلى زيبايىشناسى تزيينات قرآن مربوط به صفحات افتتاحیه است. این صفحات از ۲ تا ۶ صفحه دارای تزیین است و شامل تزیینات پیشانی، سرلوح، کتیبه آغاز سوره و پایان صفحه، زرافشان مابین سطور، تزیینات

برشمردند (همان،۲۵۰). شاردن<sup>۲</sup>، جهانگرد و مورخ فرانسوی هم عصر صفویان، در کتاب خویش با عنوان «سفرنامه شاردن» آورده است: «تعجب آور نبود که جماعت نقاشان و مُذَهِّبان در اصفهان اجماع داشتند و کارشان در ایران و فرنگستان و سایر ممالک شهرتی در خور داشت. حتی در بازار قیصریه (اصفهان) آثار نقاشان ایرانی و اروپایی خرید و فروش میشد و کتابفروشان و صحافان، دکانهای على حده داشتند و در كتاب فروشيها نسخههاي مصور و مُذَهُّب به ویژه برای مشتریان هندی و فرنگی در دسترس بود» (به نقل از نامورمطلق، ۱۳۸۶: ۱۳۳۰و۱۳۴). با این وصف تذهیب در اواخر سده نهم و اوایل سده دهم هجری به کمال رسید چرا که استفاده از طرحها، نقشها، رنگهای مناسب و هماهنگی نگارهها با رنگ و ترکیببندی موزون و چشم نواز در این دوره به اوج پختگی رسید (سوچک، ۳۴:۱۳۸۰). آنچه در دوره صفویه در تذهیب و تزیینات قرآنها اهمیت داشت، وجود دو قلم بود. یک قلم نباتی که برای کتابت استفاده میشد و دیگر قلم حیوانی یا قلم مو که برای مذهّبان و نقش بندان به کار می رفت. در این دوره، حسن خط، عبادت محسوب می شد که در زیبایی خوشنویسی و تذهیب، در کیفیت قلمها و همچنین توازن، ظرافت و تنزه فرم و نقش جلوه داشت (همان، ص۵۶).

در زمان شاه عباس اول (۹۹۵هـ.ق./۱۰۳۸م) تذهیب قرآنها به شیوهٔ تیموری متداول بود و نَسخ به کار رفته در قرآن های این زمان دارای ویژگیهای سبک هندی بود (خليلي، ١٢٥:١٣٨١). البته كامل ترين قرآن هاي مُذَهَّب دوره صفویه به دست شاهان و شاهزادگان بزرگ صفوی در بقعه شیخ صفیالدین (۷۳۵هـ .ق./۱۳۵۶م) در اردبیل جمع آوری شده است. فن کتاب آرایی و سبک تذهیب عصر صفویه بهویژه در تبریز و در زمان سلطنت شاه اسماعیل و شاه طهماسب و سلطان ابراهیم میرزا به اوج ترقی و پیشرفت رسید (رابینسون، ۱۹۷:۱۳۷۹). از دوره صفویه کمتر قرآنی بدون تزیین باقی مانده است چرا که تزیین در این دوره جزو اصلی زیبایی قرآن محسوب می شد. در دوران شاه سلیمان و فرزندش شاه سلطان حسین (۱۱۳۴ه/۱۷۵۵م) با احیای مجدد سنت قرآننگاری، قالبهای جدیدی از قرآننگاری چون شیوهٔ ترجمه بین سطری بهوجود آمد. حمایت دربار از مُذَهِّبان در دوره این دو پادشاه فزونی یافت و کتابهای مذهبی به تعداد زیاد همراه تزیین بهوجود آمد (همان، ص۱۲۶).

#### جدول ۱. معرفی ۶ نسخه قرآنی دوره صفویه موزه ملی قرآن کریم (مأخذ: نگارندگان)

| قرآن شماره ۶                            | قرآن شماره ۵               | قرآن شماره ۴                  | قرآن شماره ۳                    | قرآن شماره ۲                | قرآن شماره ۱                       |                              |
|-----------------------------------------|----------------------------|-------------------------------|---------------------------------|-----------------------------|------------------------------------|------------------------------|
| 149                                     | 77.                        | ١٨٧                           | 771                             | 197                         | 101                                | شماره ثبت در<br>موزه         |
| اواخر دوره<br>صفویه                     | اواخر دوره<br>صفویه        | ۱۱۲۴ هـ .ق.                   | ۱۰۹۲ هــق                       | ۱۰۸۰ هـ .ق.                 | ۱۰۷۰هـ .ق.                         | تاریخ کتابت<br>نسخه قرآنی    |
| 18,1 X 78,7                             | 17,7 X 77,A                | 77 X 779                      | 77,7 X 71,1                     | 7. X 7.,7                   | ۴۸ X 9+                            | اندازه نسخه<br>به سانتیمتر   |
| ناشناس                                  | رقم اضعف<br>عبدالله        | ابن عنایت الله<br>شوشتری      | رقم فقير<br>عبدالباقي روغني     | محمد ذاكر                   | ابن محمد<br>محسن یزدی              | كاتب                         |
| نسخ                                     | نسخ و ریحان<br>عالی        | نسخ                           | قلم نسخ متمایل<br>به ریحان عالی | نسخ و ثلث                   | نسخ                                | نوع خط                       |
| رقاع لاجورد بر<br>زر و بالعکس           | رقاع سفید بر<br>زمینه زر   | رقاع شنجرف                    | رقاع زرین                       | رقاع جلی<br>سفیدرنگ         | رقاع زرین                          | خوشنویس <i>ی</i><br>سرسورهها |
| ندارد                                   | ندارد                      | نستعليق                       | نستعليق                         | ندارد                       | ندارد                              | ترجمه فارسى                  |
| سوزنی بوم<br>چرمی                       | لاکی گل و<br>بوتهدار       | ضربی تیماج<br>مشکی            | چرمی مشکی<br>باترنج و سرترنج    | چرمی ضربی با<br>زمینه تشعیر | لاكى                               | جلد                          |
| بدون پل                                 | چرم به رنگ<br>شنجرف        | بدون پل و<br>مسطح             | مسطح، به رنگ<br>ارغوانی         | سالم، بدون پل               | چرم مشکی<br>تعویض شدہ              | عطف                          |
| سالم و محکم                             | آسیبدیدگی<br>دارد          | سالم                          | سالم                            | سالم                        | سالم ومحكم<br>بسته شده             | شيرازه                       |
| چرم قهوهای با<br>نقوش ترنج و<br>سرترنج  | از پِکطرف<br>کاملا جدا شدہ | چرم قرمز<br>رنگ بدون<br>تزیین | چرم ساده، صفحه<br>اول جدا شده   | چرم سرخ رنگ<br>بدون تزیین   | لاکی با<br>تزیینات گل و<br>بوتەدار | آستر بدرقه                   |
| دعای ختم در<br>۵ سطر زرین و<br>لاجوردین | -                          | دو دعا در ۹<br>سطر            | دعای ختم قرآن<br>و مهر آبی رنگ  | دعای ختم، قلم<br>سفیداب     | دعا <i>ی خ</i> تم در<br>۵ سطر      | اوراق افتتاح، مهر<br>یا امضا |

اشکال هندسی، گل و بوتههای الوان، نشان پایان آیات و تزیینات حاشیه یا هامش هستند.

متن قرآن الگوهایی چون نشان صفحات، رِکابه، مجدول کمند اندازی<sup>۵</sup> و اشکالی حاوی شرح آیات را داراست. صفحات ختم قرآن نیز الگوی تزیینات دعای ختم قرآن، قالب ختم چند خط پایانی آیات قرآنی، مهر

و دعا یا امضای کاتب را دارد. در جدول شماره ۲ این تقسیم بندی و قرآن های دارای این تزیینات مشخص شده است. لازم به ذکر است به جهت ارتباط بسیار نزدیک تزیینات در بخشهای قرآن در تحلیل تزیینات، عنوانی برای هر تزیین در نظر گرفته نشده و تنها عناوین کلی ذکر شده است.

|            | (0)         | , (0)                | ی خور - دخی خر |              | 7 7 7/ 7  | در فرانهای دوره صفوی             |                            |                       |
|------------|-------------|----------------------|----------------|--------------|-----------|----------------------------------|----------------------------|-----------------------|
| ۶          | ۵           | ۴                    | ٣              | ٢            | قرآن ۱    |                                  |                            |                       |
| *          | *           | *                    | *              | *            | *         | عطف                              |                            |                       |
| *          | *           | *                    | *              | *            | *         | شيرازه                           |                            | تزیینات بخش           |
| چرمی سوزنی | لاكى        | چرمی ضربی            | چرمی ضربی      | چرمی ضربی    | لاكى      | جلد                              | تجليد                      | بیرونی(ظاهری)<br>قرآن |
| ساده       | گل بوته     | ساده                 | ساده           | ساده         | ترنج      | آستر بدرقه                       |                            |                       |
| تزيين      | -           | -                    | -              | -            | تزيين     | سرلوح                            |                            |                       |
| ايلخاني    | *           | *                    | *              | sje-         | 泰         | كتيبه                            |                            |                       |
| -          | *           | *                    | *              | -            | *         | دندان موشی زرحل                  |                            |                       |
| *          | *           | *                    | *              | elle.        | 赤         | اشكال هندسي                      | تزیینات<br>صفحات           | تزيينات               |
| *          | *           | *                    | *              | *            | *         | مجدول كمنداندازي                 | آغازين                     |                       |
| *          | *           | *                    | *              | *            | *         | گل و بوته الوان                  | (افتتاحیه)                 |                       |
| *          | *           | *                    | *              | *            | *         | نشان پایان آیات                  | -                          |                       |
| -          | *           | *                    | *              | *            | *         | حاشیه(هامش)                      |                            |                       |
| *          | *           | -                    | -              | -            | -         | نشان صفحات                       |                            | درون(دا <i>خلی</i> )  |
| -          | *           | *                    | *              | -            | *         | ركابه                            |                            | قرآن                  |
| *          | *           | *                    | *              | *            | *         | مجدول كمنداندازي                 | تزیینات<br>متن             |                       |
| -          | -           | سرمهدان<br>مثلثدایره | سرو<br>سرمهدان | -            | -         | اشکالی حاوی شرح<br>آیات در حاشیه |                            |                       |
| ساده       | مربع        | ساده                 | مثلث وارونه    | مربع         | مربع      | قالب آیات پایانی                 | -1                         |                       |
| كتيبه      | کتیبه گلدار | کتیبه زرین           | -              | خطوط<br>مورب | گل و بوته | تزیینات دعای ختم<br>قرآن         | تزیینات<br>صفحات<br>پایانی |                       |
| مهر        | امضا        | مهر                  | مُهر           | -            | -         | مُهر یا امضای کاتب               | (اختتامیه)                 |                       |

#### تجليد

کتاب قرآن که برای کتابت و تذهیب آن، زمان و وقت زیادی صرف می شد برای حفاظت و تاکید بر زیبایی و ارزشمندی محتوی خویش نیاز به صحافی و ایجاد جلد زیبایی داشت تا در آن محفوظ گردد. تجلید که یکی از بخشهای ضروری کتاب و کتابسازی محسوب می شود در تمدن اسلامی به موازات دیگر فن های کتابآرایی، رشد کرد. توجه مجلدان به درونمایه و موضوع کتاب و هم آگاهی و آشنایی آنان از خط و تذهیب و یا همکاری آنان با خوشنویسان و نقاشان و مُذَهِّبان سبب شد تا تجلد نسخهها از جمله قرآن در دوره صفویه به عنوان مظهری نسخهها از خط و نقاشی و نموداری از طبیعت و ساختارهای ممتاز از خط و نقاشی و نموداری از طبیعت و ساختارهای

از میان ۶ نسخه قرآنی موزه ملی قرآن تهران، دو قرآن شماره۱ (۱۰۷۰هـق.) و۵ (اواخر قرن دهم) جلد لاکی

دارد. قرآنهای شماره ۲ (۱۰۸۰هـ.ق.)، شماره ۳ (۱۰۹۲هـ.ق.) و قرآن شماره ۴ (۱۱۲۴هـ.ق.) ، دارای جلدی چرمی است و با تکنیک ضربی مزین شده و در جلد چرمی قرآن شماره ۶ (اواخر دوره صفویه) تکنیک سوزنی استفاده شده است.

تکنیک جلد لاکی در اواخر دوره صفویه مرسوم شد و اوج آن به دوره قاجاریه می رسد. در دوره صفویه، صحافی چرمی تزیینی با تأثیر پذیری از روشهای چینی، جای خود را به صحافی مقوایی با آرایش سنجیده نقاشی زیر لاکی داد که در اواخر دوره صفویه یکی از برجسته ترین و چشمگیر ترین فنون تزیینی ایران شد (به ویژه تزیین گیاهی)(اسکارچیا، فنون تزیینی ایران شد (به ویژه تزیین گل و بوتهی طبیعت پردازانه روی مقوای خمیر کاغذ و پوشاندن با روغن جلا کار می شد و در مراکزی چون اصفهان و تبریز صفویه رواج داشت. در رشد این هنر، نقش تذهیب کاران دوره صفویه داشت. به صحافان بیشتر بود (یاری راد، ۲۲۷:۱۳۷۵).



تصویر ۱. جلد قرآن شماره۵، تکنیک لاکی، ۱۰۷۰ هـ .ق.، ۹۰ x ۴۸ سانتیمتر، موزه ملی قرآن کریم تهران

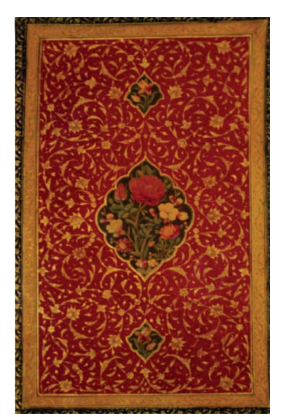
جلد لاکی که سرخ رنگ است معمولاً از ترنج مرکزی $^{
m V}$ با گل و بوتههای الوان استفاده می گردد. گاه دستههای گل و بوتهای در سراسر زمینه افشانده میشوند که در قرآن شماره ۱ (۱۰۸۰هـ.ق.) موزه ملی مشهود است (تصویر ۱). در این تکنیک گل و برگها به شیوه طبیعت گرایانه بر مجلد نقش می بندد و کاربرد رنگهای قرمز، صورتی، زرد و سبز در این شیوه متداول است. در برخی نمونهها برای زیبایی هر چه بیشتر، زمینه، زرافشان می شود هم چنین در ترنج میانی دستهای از گل و بوتهها به شکل دستهای طراحی می شود که به جلد قرآن جهت می دهد چرا که نوشتهای بر جلد قرآن کتابت نمیشود. در برخی نسخهها زمینهٔ جلد لاکی، سراسر با الهام از برگ مو و خوشههای انگور تصویر شده است. انگور در فرهنگ اسلامی واسطه فيض الهي بر انسان هاست كه اين نماد با محتواي كلام الله مجید کاملاً منطبق است. در قرآن شماره ۱ (۱۰۷۰هـ.ق.) نمونهای از تزیینات این جلد مشاهده می شود (تصویر ۲). در قرآنهای شماره۲ (۱۰۸۰هـ.ق.)، ۳ (۱۰۹۲هـ.ق.) و قرآن شماره ۴ موزه ملی قرآن (۱۱۲۴هـ.ق.) از تکنیک ضربی بر روی جلد چرمی استفاده شده است. رنگ جلد



تصویر ۲. جلد لاکی قرآن شماره۱، ۱۰۷۰ هـ .ق.، ۴۸ ، ۹۰ سانتیمتر، موزه ملی قرآن تهران

چرمی، ارغوانی تیره یا تیماج مشکی است. در این روش جلدسازی نیز از ترنج، سرترنج و لچکیها در ۴ طرف قاب زمینه استفاده می گردد و در جلدهای پرکارتر گاه تمام زمینه با تشعیر مزین میشود (تصویر ۳). معرق سازی تجلید قرآنهای دوره صفویه نخست بهاصطلاح آنروز منبت در جلد خوانده می شد و روز به روز رشد کرد تا زمان شاه طهماسب به کمال رسید و روی جلد را ضربی طلاپوشی کرده و پشت آنرا معرق میساختند. مولانا میرک اصفهانی در این تکنیک نوآوری کرد و روی جلد را به جای ضربی یا ضربی طلاپوش که دارای انواع نقوش اسلیمی، ختایی و یا تشعیر برجسته بود، بوم مشکی کرده تشعیر ساخت (منشی قمی، ۱۳۶۶-۳۹).

قرآن شماره ۶ موزه ملی قرآن تهران (اواخر دوره صفویه)، تکنیک جلد سوزنی بر بوم چربی دارد. زمینه و حاشیه، زرافشان شده است و تزیینات درون ترنج و لچکیها متناسب با تزیینات زمینه دیده می شود. از دوره صفویه جلدهای مدالی نیز رایج شدند که در قرن هشتم به شکل مدور یا کثیرالاضلاع بودند و در قرن دهم شکل نوک تیز به خود گرفتند (تصویر۴).



تصویر ۴. درون جلد لاکی، نقش ترنجی، پایان قرن ۱۰ هجری، ابعاد نسخه ۲۷۸ x ۱۷۲، موزه ملی قرآن تهران

و مرصع نمود می یابد. در برخی قرآن های این عهد و از نمونههای مثالی، قرآن شماره ۱ دارای سرلوح است (تصویر ۵). در مابقی قرآنها فضای اختصاص داده شده به سرلوح، دارای تزیینات حاشیه است. آغاز تزیینات با سرلوح است که در جدول شماره ۲ از قرآنهای مورد بررسی، آنهایی که دارای سرلوح بودهاند آورده شده است. در بیشتر موارد سرلوحها، تاجی شکل هستند و با تزیینات نیم ترنجی در مرکز و گل و بوتههای الوان آرایش یافتهاند که نمونه آن در صفحات افتتاحیه قرآن شماره ۱ دیده می شود.

در بیشتر قرآنهای این دوران مجدول کمنداندازی در حد فاصل متن و حاشیه کشیده شده که به رنگهای مشکی، لاجورد، طلایی و قرمز جلوه می کند. دو جانب عمودی متن در صفحات افتتاحیه کتیبه قرار دارد. در کتیبههای سرسوره، خط رقاع و نوشتاری پیرامون مکی یا مدنی بودن سوره و تعداد آیات به رنگ شنجرف دیده می شود. کتیبه های سرسوره، بیشتر کادری مستطیل شکل به رنگ لاجورد است که قاب بازوبندی با تزیینات گلدار و به رنگ طلایی درون آن واقع شدهاند. درون کتیبه ها نام سوره به رنگ شنجرف و گاه طلایی به قلم رقاع جلی، همچنین مکی یا شنجرف و گاه طلایی به قلم رقاع جلی، همچنین مکی یا



تصویر ۳. جلد سوزنی بوم چرمی، اواخر دوره صفویه، ۱۶۸ × ۲۶۳ میلیمتر موزه ملی قرآن تهران

## آستر بدرقه نسخههای قرآنی دوره صفویه

در جلدهایی که تکنیک لاکی دارند آستر بدرقه <sup>۸</sup> نیز لاکی و به رنگ شنجرف یا قهوهای است که تزیینات لچک ترنج و ساقههای ختایی زرین دارد. در جلدهای چرمی، آستربدرقه نیز چرمی و با تزیینات سادهای چون نوارهای هندسی زرین در حاشیه مزین شده است. برخی نسخههای این عهد نیز آستر بدرقه، کاملاً ساده و بدون تزییین رها شده است. نمونهای از تزیینات آستر بدرقه با تکنیک لاکی در تصویر شماره ۴ متعلق به قرآن شماره ۵ مشاهده میشود (تصویر ۴). در ۵ نسخه دیگر، آستر بدرقه به رنگ جلد و بدون تزیین می اشد.

عطف نیز در قرآنهای مورد بررسی و سایر نسخههای قرآنی دوره صفویه بدون پل است و مشخصه جلدهای اسلامی را داراست.

#### صفحات افتتاحيه

سرلوح: در دورهٔ صفویه تزیینات معمولا در دو صفحهٔ آغازین قرآن در کمال زیبایی و بهصورت تذهیبهای پُرکار



تصویر ۵. ورق اول افتتاحیه نسخه قرآنی شماره ۱۰۷۰ هـ .ق.، ۹۰۰ x ۴۸۰ میلیمتر، موزه ملی قرآن تهران

مدنی بودن سوره و تعداد آیات کتابت می شود که در جدول شماره ۳ تمامی کتیبههای نسخههای قرآنی مورد بررسی به تفکیک قدمت قرآنها مشهود است. تفاوت میان کتیبههای مزین در صفحات افتتاحیه نسخههای قرآنی عهد صفویه اندک است و تنها تمایز، در مورد کیفیت رنگهای مورد استفاده در کتیبهها و ظرافت گل و بوتهها مطرح است.



تصویر ۶. کتیبه پایان آیات صفحات افتتاحیه قرآن شماره ۴، سنه ۱۱۲۴ه.ق، ابعاد ۲۲۰ × ۳۶۰، موزه ملی قرآن

کتیبه پایان متن نیز به شیوه کتیبه سرسوره آرایش یافته است.

از ویژگیهای دیگر تزیینات نسخههای قرآنی دوره صفویه استفاده از آیاتی است که به نزول قرآن به صورت وحی اشاره دارد و خطاطان و مذهبان همواره آن را برای كتيبه پايان آيات صفحات افتتاح قرآن برگزيدند. اين آيات «لا يَمَسُّهُ الّا المُطَهَّرون» و «تَنزيلَ من رَبِّ العالَمين» است<sup>۹</sup> (تصویر ۶). واژهٔ «تنزیل» به معنای «فروفرستادن» بر چند امر دلالت دارد: قرآن محمل نزول وحى است، قرآن تجلی پر رمز و راز نامتناهی در متناهی است، قرآن چون تنزیل یافته پس عامل صعود برای بازگشت به مبدأ است (لینگز، ۷۴:۱۳۷۷). پنج نمونه از قرآنهای مورد بررسی دارای کتیبه سرسوره و پایان آیات هستند که در سه نمونه از قرآن ها کادر میانی کتیبهها به رنگ طلایی و بدون نوشته میباشد که در قرآن شماره ۱ مشاهده می شود (تصویر۵). در قرآن شماره ۶ الگوی تزیینات، مطابق با الگوی قرآن های دورهٔ ایلخانی است به شکلی که اوراق افتتاحیه از اشکال هندسی و منحنی متداخل تشکیل می شوند و سپس درون هر بخش تزیینات جای می گیرد که در نمونه قرآن شماره ۶ این ویژگی حفظ شده است (تصویر۷). انواع کتیبه سرسوره قرآنهای مورد بحث در جدول شماره ۴ نمایش داده شده است.

قطع قرآنهای دوره صفویه تا اوایل قاجاریه متفاوت و متنوع میباشد که در جدول شمارهی ۱ بهطور دقیق اشاره شده است. در تذهیب های قرآنی دوره صفویه، تزیینات اسلیمی اندک به چشم میخورد که معمولاً در لچکیها و یا ایجاد قابها با تزیینات محدود به چند رنگ سرنج، طلایی و سبز کار میشوند البته در نسخ نفیس و با تذهیبهای ظریف و پرکار، تزیینات اسلیمی نیز با زیبایی هر چه تمام تر کار شده است. نسخههای قرآنی مذهب این دوران اغلب، نیم ترنجهای رو به بیرون دارند که از لبه خود قاب بیرون میزند و به آزاد شدن تذهیب از قید سه ضلع از چهار ضلعش کمک میکند. به این فرم در اصطلاح فنی، لچک نشان نیز گفته می شود. این شکل از میانه زمینه آغاز میشود و بخش مرکزی حاشیه را دربرمی گیرد. قرآن شمارهٔ ۵ میشود و بخش مرکزی حاشیه را دربرمی گیرد. قرآن شمارهٔ ۵ (پایان قرن دهم) به آن اشاره شده است (تصویر ۸).

در نمونه های قرآنی مورد بررسی از طلا اندازی دندان موشی در فواصل آیات قرآنی استفاده شده است. این تزیین در صفحات افتتاحیه و ختم قرآن در میان آیات ربانی دیده میشود. بیشتر، متن قرآن به خط نسخ و ترجمه و شرح سورههای قرآن در سطح زیرین آیات به



تصویر ۷. صفحه افتتاحیه قرآن شماره ۶۰ اواخر صفویه، ۱۶۸ × ۲۶۳ میلیمتر، موزه ملی قرآن



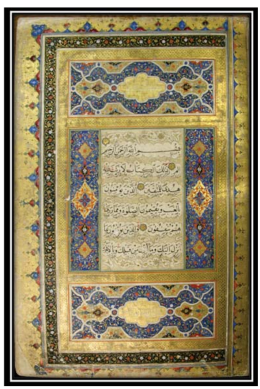
تصویر ۸. نیم ترنج متصل به قابهای تزیینی متن در صفحات افتتاحیه قرآن شماره ۵، پایان قرن ۱۰ هجری، ابعاد نسخه ۲۷۸ x ۲۷۸، موزه ملی قرآن

خط نستعلیق و رنگ شنگرف است. خط رقاع در سرسورهها و دعای ختم قرآن دیده میشود. خط نسخ و ثلث و رقاع از خطوط رایج کتابت قرآن در این دوره میباشد. تعداد سطور قرآنها متفاوت است و معمولاً از یازده سطر بیشتر میباشد. از دوران قبل صفویه قرآنهایی موجود میباشد که تعداد سطور آنها ۱۲ و یا ۱۴ سطر است. احتمالاً علت این امر مقدس بودن و متبرک بودن این اعداد به نیت ۱۴ معصوم و ۱۲ امام است. بیشتر سورههای کتابت شده در صفحات افتتاحیه ۷ سطری هستند، این سنت کتابت قرآن به دوره صفویه انتقال می یابد و در هر شش نمونه نسخه قرآنی رعایت شده است.

از رنگ های مرسوم در تذهیبهای قرآنی این دوران، به ترتیب اولویت، رنگهای طلایی، لاجورد، زرد، صورتی، آبی، سفید، سبز و فریسه(متمایل به بنفش) میباشد. رنگ بندی قرآنها محدود به شش الی هفت رنگ شده اما شیوه کاربرد رنگها آنچنان با مهارت است که نسخههای قرآنی این دوران بسیار رنگین می نماید. از ویژگی های خاص تذهیب های صفوی، تیره شدن ته رنگ آبی (لاجورد)، افزایش چشمگیر کاربردرنگ سرخ (شنگرف) و سایر رنگهایی است که تا آن زمان رنگهای فرعی محسوب می شدند. در عصر صفویه تذهیب کاران قرآنی با کاستن از ابعاد و اشكال و افزودن زمينه طلايي و لاجورد به عنوان زمينه اصلی رنگ و وارد کردن رنگهای زرد و سفید به زمینه تذهیب موفق به ایجاد تغییراتی شدند و بر تنوع نقوش نیز افزودند (یاوری، ۳۳:۱۳۸۴). ترکیب لاجورد و طلایی در مجاورت یکدیگر در همه آثار قرآنی دوره صفویه دیده می شود. توازن و هماهنگی میان رنگهای لاجورد و طلایی در کنار سایر رنگها در قرآن شماره۱ (تصویر۵)، قرآن شماره ۳ (تصویر ۹)، قرآن شماره ۴ (تصویر ۶)، قرآن شماره  $\Delta$  (تصویر  $\Lambda$ ) و  $\Lambda$  (تصویر  $\Lambda$ ) مشهود است. تذهیب کاری با زر بهوسیله هنرمندان دوره صفویه بسیار رشد کرد.

در دوره صفویه ساقههای اسلیمی تزیینات قرآنها به هر چه باریک و مویین شدن تمایل داشتند و به صورت خطوط موجدار بدون حجم در میآمدند که درهم تافتگی و پرکاری آنها نیز بیشتر از نسخ سدههای پیشین است و تغییر دیگر حضور گلهای کوچک چندپر با رنگهای مختلف نظیر سفید، قرمز و صورتی میباشد که به صورت شکوفههای کوچک در میان اسلیمی ها حضور دارند. در قرآنهای دوره صفویه سطح وسیعی از تزیینات به اسلیمی اختصاص داده نمیشد اما همان کاربرد محدود به شکل قاب با مهارت و رنگبندی محکم و دلنشین ارایه میشد.





تصوير شماره ٩. صفحه افتتاحيه نسخه قرآني شماره ٣، ١٠٩٢هـ .ق.، ۳۱۱ x ۲۲۲ میلیمتر، موزه ملی قرآن کریم تهران

در قرآن شماره ۱ موزه ملی (۱۰۷۰هـ.ق.)، اسلیمی که در مزین ساختن کتیبهها نقش دارد، ساده، بدون تزیینات و به رنگ طلایی است. در قرآن شماره ۲ (۱۰۸۰هـ .ق.) از اسلیمی استفاده نشده است. اسلیمی در قرآن شماره ۳ (۱۰۹۲هـ.ق.) به رنگ شنجرف بر زمینهٔ طلایی قاب نشسته است. در قرآن شماره ۴ (۱۱۲۴هـ.ق.)، اسلیمیها به رنگ سفیداند. در قرآن شماره ۵ (پایان قرن دهم) نوع کاربرد اسلیمی متفاوت و اسلیمی از نوع ماری در فواصل لاجوردین حاشیه قرار گرفته است. در قرآن شماره ۶۰ اسلیمیها در دو رنگ آبی و طلایی در ساخت قابها و لچکنشان نقش دارند و بسیار پرکار و زیبا تزیین یافتهاند (تصویر ۱۰).

# نشان پایان آیات، نشان صفحات

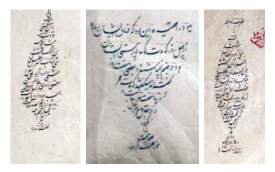
نشان پایان آیات، شمسههای زرحل با تزیینات ساده است. نشان صفحات نیز در فواصل متفاوتی نسبت به متن در حاشیه قرار می گیرد و برای نمایش جزء، حزب و نیم حزب کاربرد دارد. بیشتر نشانها در قرآنهای دوره صفویه با یک الگوی مشخص تزیین می یابند تنها در نسخههای نفیس تر، ظرافت نشان، بیشتر از سایر نسخههای قرآنی این عهد حفظ شده است(تصویر ۱۱).



تصویر ۱۰. تزیینات اسلیمی، قرآنی شماره ۳، ۴ و ۵، موزه ملی قرآن كريم تهران



تصویر ۱۱. نشان صفحات، قرآن شماره ۵، موزه ملی قرآن کریم تهران



تصویر ۱۲. شرح آیات بر حاشیه نسخه قرآنی شماره ۴، سنه ۱۱۲۴هـ.ق. (اواخر دوره صفویه)، ابعاد ۲۲۰ × ۳۶۰، موزه ملی قرآن کریم

# حاشیه (هامش) ۱۰

بسیاری از نسخههای خطی قرآنی دوره صفویه حاشیه بزرگی داشت که با تشعیر طلایی رنگ مزین میشدهاند البته گاه برای تعارض از رنگ نقرهای نیز کمک گرفته می شد. در دوره صفویه به ترنج مرکزی اهمیت زیادی داده می شد (رابینسون، ۱۹۷:۱۳۷۹). درون حاشیه، گل و بوتههای الوان با ساقههای باریک نقش شده است. جدول۳. انواع حاشیه مربوط به قرآنهای دوره صفویه در شش نسخه قرآنی موزه ملی قرآن

گاه حاشیه به دو بخش تقسیم می شود که تزیینات هر بخش متفاوت از بخش دیگر است اما هم آهنگی در به کار بردن رنگها در کنار تنوع نقوش، حاشیه قرآن را چون تزیینات متن مهم و تاثیر گذار جلوه می دهد. در قرآن شماره ۱، حاشیه سراسر تشعیر با مایه اصلی طلایی است. قرآنهای شماره ۳، ۴ و ۵ علاوه بر تزیینات حاشیه، دارای شرفههای لاجوردین نیز هستند. در جدول شماره ۳ نمونه حاشیه قرآنهای مورد بررسی در مجاورت یکدیگر آورده شده است (جدول۳). در تعدادی از قرآنهای دوره صفویه، شرح آیات در فرمهای خاصی بر حاشیه کتابت می شود. در قرآن شماره ۴، شرح آیات در فرمهایی چون سروی، گلدانی و سرمهدان در مرکز حاشیه مزین شدهاند. (تصویر ۱۲). صفحات اختتاميه

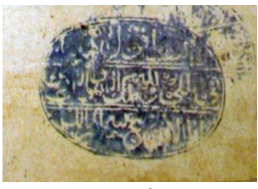
یک یا دو ورق پایانی کتابت سورههای قرآنی است که با زرافشان ساختن لابهلای سطور خوشنویسی مزین می شود. در این اوراق، سوره پایانی قرآن و یا دعای ختم در قالب متفاوتی نسبت به سایر نوشتار ارایه می شود. در قرآن شماره ۲ دعای ختم قرآن به رنگ سفیداب و خط ثلث در چند خط پایانی اوراق ختم کتابت شده است. در قرآن شماره ۳، آخرین سوره قرآن در قالب مثلث وارونه طراحی و کتابت شده است. این فرم در برخی نسخههای قرآنی این عهد برای صفحات اختتامیه کاربرد دارد.

# مُهرهای قرآنی دوره صفویه ۱۱

در صفحات اختتامیه یا ختم نسخه های قرآنی دوره صفویه اسم کاتب، تاریخ کتابت و مُهر او یا صاحب قرآن بر قرآن حک میشده است. مهرهای قرآنی در دوره صفویه با خطوط نسخ، ثلث و نستعلیق مشخص می گردند و شامل مهرهایی با تزیینات ساده هستند. مهرها در فرم استوانهای و اغلب بدون تذهیب هستند، هر چند نمونه مهرهای پرکار نیز در این عهد دیده می شود. اغلب مهرهای نفیس نسخه های خطی مهم دوره صفویه مربوط به پادشاهان و شاهزادگان است. یکی از ویژگیهای مهم مهرهای دوره صفویه که تا قبل از این دوران سابقه نداشت، درج تاریخ در آنهاست. این مشخصه مهم امکان مطالعه درباره سلیقه و اعتقادات مردم آن روزگار و سیر تکاملی و سبکهای هنری خطهای مختلف به خصوص نستعلیق را فراهم می آورد.

انواع حاشیه مربوط به دوره صفویه ثبت به ترتیب تاریخ نسخهها 101 197 771 ۱۸۷ ۲۲. 149

ویژگی دیگر مهرهای صفویه شکل آن هاست. شکل مربع یا چند ضلعی مهرها در دوره ایلخانی را امیرنوروز وزیر غازان خان به شکل دایره درآورد و از آن به بعد تا آخر سلسله صفویه ارجح دانسته شد. از این رو مهرهای دوره صفویه بیشتر مدور، بیضی و گلابی شکل و اغلب غیر اضلاعی هستند ۱۲ مهرهای تخم مرغ شکل (بیضوی)



تصویر ۱۳. مهر اوراق ختم قرآن شماره ۳، ۱۰۹۲ هـ .ق. موزه ملی قرآن تهران

از دوره صفویه به بعد در جلدسازی اسلامی رایج شد. این مهرها برای بستن ترنج نقش میانی جلد به کار می رفت که به آن، «مهر ترنج» می گفتند (یاری راد، ۲۲۴:۱۳۷۵). بیشتر مهرهای قرآنی دوره صفویه تا اوایل قاجاریه حاوی سجعی است به خط نستعلیق که پیامی معنوی و شیعی است؛ به همین علت شناخت کاتب که به جهت فروتنی و خاکساری از حکاکی نام خود بر مهر خودداری می کند کاری بس دشوار است. دو نمونه مهر در قرآنهای شماره ۳، مربوط به ۱۰۹۲ هـ .ق. (تصوير ۱۳) و قرآن شماره ۴، سال ۱۱۲۴هـ.ق. (تصویر ۱۴) حک شده است. هر دو مهر آبی رنگ و بیضوی هستند. عبارت حک شده درون مهر قابل خواندن نیست اما مهر قرآن شماره ۳ به خط نسخ و مهر قرآن شماره ۴ به خط نستعلیق میباشد. خوشنویسی هر دو مهر به شیوه منفی کتابت شده بدین صورت که زمینه، رنگ آبی تیره دارد و خوشنویسی با رنگ سفید مشخص شده است.

یکی از ویژگی های مهم هنر دوره صفویه که بر زیبایی شناسی نقوش و تزیینات قرآن های عهد صفویه تأثیر بسیاری داشته در خشندگی، جلا و نورانیت است. این نورانیت، آرامش و بی سایه ای که در تذهیب ها و سایر هنرهای این

دوره مشاهده می شود، نورانیتی اشراقی به آثار هنری به ویژه تذهیبهای قرآنی می دهد. دو عنصر اصیل تذهیب ایرانی، نور و رنگ، خاصیتی اکسیری و کیمیاگونه دارند. نور، تجلی حقیقت است در باطن سراسر نورانی عالم که در قرآن با «الله نورالسموات و الارض» تلألو مي يابد و رنگ، با عدم تطبیق با واقعیت، روایت گر عالمی دیگر و جهانی زیباتر و فراتر است(بلخاری قهی، ۱۵۹:۱۳۸۶). رنگهای تذهیب گاه به طبیعت نزدیک و گاه از آن دور میشوند و در هر حال متأثر از جهشها و درخششهای نورانی است که بر قلب هنرمند مسلمان می تابد (همان، ص۱۶۱). از این جهت رنگ طلایی تذهیب و شکل شمسه و ترنج مورد استفاده در قرآنهای این عهد از چنین نوری سرچشمه دارد. حرکت، سرزندگی و سبکی از دیگر ویژگیهای هنر تذهیب قرآنی دوره صفویه میباشد. در این مقوله تاکید بر صورتها و شکلهای کم حجم و پرهیز از اشکال سنگین است؛ چیزی که در معماری عهد صفویه نیز به چشم می خورد. سبک تذهیب صفویه بعد از سلسله صفویه نیز مورد استفاده قرار گرفت بدون این که طرح تازهای به آن اضافه گردد (ذابح، ۱۳۶۳:۱۳۸).



تصویر ۱۴. مهر اوراق ختم قرآن شماره ۴، ۱۱۲۴هـق موزه ملی قرآن تهران

#### نتيجه گيري

از مهم ترین ویژگیهای زیبایی شناسی تزیینات قرآنهای دوره صفویه که با توجه به شش نمونه تصویری از مهره ملی قرآن مربوط به ۱۰۷۰هـ.ق. تا اواخر دوره صفویه بررسی شد، تزیینات صفحات افتتاحیه شامل کتیبههای سرسوره، نشان پایان آیات و صفحات به شکل شمسههای زرین و رنگین، کادر حاوی متن قرآن، سرلوح و تزیینات حاشیه است. در مابقی صفحات تنها نشان صفحات، خطوط نسخ و به ندرت خط ثلث برای متن قرآن و به منظور ترجمه فارسی استفاده شده است. در دوره صفویه قطع قرآنها متفاوت است. صفحات ختم قرآن

دارای نقش و نگار حاشیه و گاه مُهر کاتب است که به شکل کاملاً ساده با درج تاریخ بیشتر به خط نستعلیق در فرم استوانهای یا بیضی شکل حک شدهاند. شیوه رنگ گزینی در قرآنهای دوره صفویه به وسیله تعادل و توازن میان دو رنگ اصلی طلایی و لاجورد برقرار شده است. مابقی رنگهای کاربردی شامل قرمز (شنجرف)، زرد، سبز، آبی و سفید هستند. سرسورهها به خط رقاع سفید در داخل کتیبههایی که به زیبایی تذهیب شدند، قرار گرفتهاند در حالی که در داخل حاشیههای جانبی در صفحات، نقوش تزیینی برای نمایش پنج خط آیه ترسیم میشدند، این نوع صفحه آرایی متن و استفاده از کتیبههای باریک متشکل از رنگ طلایی و لاجورد در بسیاری نمونههای قرآنهای صفویه وجود داشت.

تنوع و گوناگونی نقوش همچنین کیفیت بالای رنگ در دست نوشتهها نشان دهنده شکوفایی قرآن نگاری در دوره صفویه بوده است که ریشه در پدیداری مجدد سفارش دهندگان و حامیان درباری داشته است (خلیلی، ۱۲۶:۱۳۸۱). به طور کلی ریزه کاری همراه با حفظ کیفیت نقش و رنگ، استفاده از تمام امکانات صفحه برای چیدمان نقوش و رنگها، تحریر و نظم در قرآن، زرافشان ساختن مابین سطور، ترجمهٔ فارسی به خط نستعلیق و رنگ شنجرف، استفاده از رنگهای پر صلابت و آرام، آرایش صفحات قرآنی در ارتباط با مفاهیم آیات به شکل تنزیهی (با تاکید بر کارکرد نور) از ویژگیهای قرآنهای دوره صفویه است.

هرچند کارکرد تزیینات قرآنی از سدههای اولیه اسلامی مورد توجه بوده است و تکامل نقوش و تزیینات وابسته به قرآن در دورههای سلجوقی، ایلخانی و تیموری سیر قابل توجهی یافتند اما تذهیبهای قرآنی دوره صفویه با تنوع بیشتر ترکیببندی و پختگی هر چه تمامتر نقوش و رنگها شاخص شد.

#### پی نوشت

١- وَكَذَالِكَ انزِلناهُ آيات بَيِّناتِ و إِنَّ الله يَهدى من يُّريد» (حج/ ١٤)

- 2- Jean Chardin(1643/1713)
- 3- Opening page

۴- این شمسه به رنگ طلایی و تزیینات اندک است و دعای آغاز قرآن در این شمسه کتابت می شود. شمسه آغازین به صورت جفت در دو لت مقابل یکدیگر در میان صفحه جای دارند. شمسه های آغازین سنتی بود که در تعداد کمی از قرآن های اواخر دوره صفویه وجود داشت و اوج کاربرد آن به دورهٔ قاجاریه می رسد بنابراین به عنوان الگوی شاخص در تزیینات قرآن های عهد صفویه مطرح نمی شود.

- 5- Muitiple rule
- 6- Lacqur Binding

۷- معمولاً برای جلد قرآن از سرلوحه (ترنج مرکزی) استفاده میشد چرا که مرکز توجه بیننده و همچنین مدخلی به سوی متن کتاب بود. سرلوح وظیفه داشت قدر و منزلت و ارزش معنوی کتاب قرآن را بهوسیله نقوش و رنگ و تکنیک تجلید، آشکار سازد.
 ۸- به کاغذی گفته میشود که ضخیمتر و دو برابر اندازه کاغذهای کتاب است و نیمی از آن به درون جلد کتاب میچسبد. آستر بدرقه سبب اتصال صفحههای متن به جلد کتاب میشود. در گذشته برای زیبایی هرچه بیشتر کتاب، آستر بدرقه را افشان گری و یا به شکل ابر و باد رنگ آمیزی می کردند (حمیدرضا قلیچ خانی، فرهنگ واژگان و اصطلاحات خوشنویسی و هنرهای وابسته، چاپ دوم، تهران، روزنه، ۱۳۸۸، ۱۸).

۹- «هرآینه این قرآنی است گرانقدر، در کتابی پوشیده (مکنون). که جز پاکان دست بر آن نزنند، نازل شده از جانب پروردگار جهانیان» (واقعه ۷۹/ و ۸۰)

۰۱-margin : به کنارههای سه گانه صفحات نسخه گفته میشود در برابر متن نسخه (حمیدرضا قلیچ خانی، فرهنگ واژگان و اصطلاحات خوشنویسی و هنرهای وابسته، چاپ دوم، تهران، روزنه، ۴۱۷:۱۳۸۸).

۱۱- در قرآن مجید مترادف واژه مهر یعنی ختم(سهبار) و خاتم، مختوم، نختم(هر کدام یکبار) به کار رفته است. «بگو آیا میدانید که

اگر الله گوش و چشمان شما را باز ستاند و به دلهایتان مُهر نهد چه خدایی جز الله آنها را به شما باز می گرداند» انعام/۴۶، «محمد پدر هیچ یک از مردان شما نیست. او رسول خدا و خاتَم پیغمبران است» بقره/۷، «از شرابی مهر خورده، نوشانده می شوند، مُهر آن مشک است و پیش دستی کنندگان در آن بر یکدیگر پیشی می گیرند» مطففین/ ۲۵و۲۵ (در این آیات منظور از شرابی مهر خورده، شرابی خالص است که خلوص آن به وسیله مهر تأیید شده است. بادهای که مهر آن، مشک است اشاره دارد به این که هنگام آشامیدن آن، آخرین چیزی که درک می شود بوی مشک است). بر این اساس خاتم به هر دو صورت «خاتَم» و «خاتِم» تلفظ می شود که در معنای خاتَم اشاره به مهر دارد. به معنای چیزی است که با آن اسناد و نامه ها را مهر می کردند و منظور از خاتم النبیین بودن پیامبر اسلام این است که نبوت با او ختم شده و بعد از او دیگر نبوتی نخواهد بود و یا به طور واضح تر نامه نبوت به وسیله او مُهر شده است (دارای اعتبار شده است).

۱۲- مهرهای دوره تیموری و صفویه به جهت استفاده بیشتر نسبت به سایر دورهها از یشم با رنگهای متنوع سفید تا سبز از مهرهای پیش از این سلسله متمایزند. سنگ یشم احتمالا به جهت روابط حسنه از هند و چین آورده می شده است (محمد جواد جدی، مهر و حکاکی در ایران، تهران، فرهنگستان هنر، ۱۳۸۷، ۹۳و۱۹۳۱)

جدول۴. انواع کتیبه سرسوره مربوط به دوره صفویه در شش نسخه قرآنی موزه ملی قرآن تهران (مأخذ: نگارندگان)

| انواع کتیبه سرسوره متعلق به دوره صفویه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | شماره<br>ثبت | انواع کتیبه سرسوره متعلق به دوره صفویه | شماره<br>ثبت |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------|----------------------------------------|--------------|
| الحال الحالم المالية الحالم المالية ال<br>المواد المالية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ١٨٧          |                                        | 101          |
| الأناون الأنا | 77.          |                                        | 197          |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 149          |                                        | 771          |

#### منابع

- قرآن كريم.
- اسکار چیا، روبر تو(۱۳۸۴)، *هنر صفوی، زند و قاجار*، ترجمه دکتر یعقوب آژند، چاپ دوم، تهران: مولی.
  - بلخاری قهی، حسن(۱۳۸۶)، حکمت، هنر و زیبایی، مجموعه مقالات، تهران: نشر فرهنگ اسلامی.
    - بنانی، امین و دیگران(۱۳۸۰)، صفویان، ترجمه یعقوب آژند، تهران: مولی.
- پایدارفرد، اَرزو، *زیباییشناسی تزیینات نسخههای قرآنی دوره صفویه تا اوایل قاجاریه* (موزه ملی قرآن تهران، موزه چهل ستون و هنرهای تزیینی اصفهان)، پایان نامه کارشناسی ارشد هنر اسلامی، راهنما: دکتر مهناز شایسته فر، دانشگاه تربیت مدرس، یاییز ۱۳۸۹.
  - جدی، محمد جواد(۱۳۸۷)، مهر و حکاکی در ایران، تهران: فرهنگستان هنر.
  - خلیلی، ناصر(۱۳۸۱)، *کمال آراستگی- قرآننویسی تا قرن سیزدهم هجری قمری*، تهران: کارنگ.
    - ذابح، ابوالفضل(۱۳۶۳)، طلایی، شنگرف و سبز زنگاری*، فصلنامه هنر*، شماره ۶، ۱۲۸–۱۲۰.
- رابینسون، ب.و(۱۳۷۹)، *نقاشی ایران در دوره قاجار، به نقل از اتینگهاوزن و دیگران*، اوجهای درخشان هنر ایران،
  - سوچک، پوگاخپلوا و دیگران(۱۳۸۰)، *هنر و ادب ایران*، ترجمه دکتر یعقوب آژند، چاپ دو، تهران، مولی.
- شايسته فر، مهناز(۱۳۸۷)، شاهكار نگارگرى عصر صفويه (بررسى موضوعي نسخه احسن الكبار)، آيينه ميراث، شماره۴۲، ۲۰۰–۲۲۶.
- قليچ خاني، حميدرضا، فرهنگ واژگان و اصطلاحات خوشنويسي و هنرهاي وابسته، چاپ دو، تهران: روزنه، ١٣٨٨.
  - لینگز، مارتین(۱۳۷۷) هنر خط و تذهیب قرآنی، ترجمه مهرداد قیومی بیدهندی، تهران: گروس.
  - منشی قمی، قاضی احمد(۱۳۶۶)، *گلستان هنر*، به تصحیح و اهتمام احمد سهیلی خوانساری، تهران: منوچهری.
    - موسوی، لیلا، (۱۳۸۸)، *آشنایی با موزه ملی قرآن کریم*، فصلنامه رشد آموزش قرآن، شماره ۲۷، ۳۵- ۳۸.
- نامور مطلق، بهمن(۱۳۸۶)، حر*اجهای هنری با نگاهی به اقتصاد هنر در عهد صفوی*، ماهنامه پژوهشی خبری آینه خيال، شماره، ١٣٣-١٣٣.
  - ولش، آنتونی(۱۳۸۵)، *شاه عباس و هنرهای اصفهان*، ترجمه احمد رضا بقا، تهران: فرهنگستان هنر.
- یاری راد، احد، بررسی صفحه آرایی در نسخ خطی بجامانده از قدیم، پایان نامه کارشناسی ارشد ارتباط تصویری، راهنما: حبيب الله آيت اللهي، دانشگاه تربيت مدرس، بهار ١٣٧٥ .
  - یاوری، حسین(۱۳۸۴)، *تجلی نور در هنرهای سنتی*، تهران: پژوهشگاه فرهنگ و هنر اسلامی.

تاریخ دریافت مقاله: ۹۰/۵/۳۱ تاریخ پذیرش مقاله: ۹۱/۴/۴

# بازخواني نظام يوشاك ايراني (با تأکید بر رویکرد پساساختارگرایی بارت)

مریم مونسی سرخه\*

#### چکیده

پوشاک یکی از ضروریات بشر بوده و با حضور مادی و فکری خود به عنوان نوعی ابزار ارتباطی قوی عمل می کند. نظام پوشاک، با توسعه جوامع، شکل گیری عقاید، فعالیتهای اجتماعی و فرهنگی دستخوش تغییراتی قرار گرفت و دارای نقش فرهنگی و معانی نمادین شد. در تبیین معانی آن، میتوان ارزشهای خاص فرهنگی هر ملتی را در بافتهای گوناگون اجتماعی مشاهده کرد. بدین ترتیب امکان تکثیر معنا در نظام پوشاک با وجود خوانشهای متفاوت مخاطبان در جریان گفتمانهای متعدد فراهم می گردد. هدف اصلی این مقاله بیان عوامل مؤثر در معناسازی لباس – بهمفهوم عام – می باشد که تحت تأثیر پدیدههای جهانی سازی، فرهنگ، مذهب، نهادهای اجتماعی، رسانه، اقتصاد و سیاست است. بدین منظور با بررسی برخی از کتابهای نشانهشناسی و نظرات مطروحه پیرامون نظام پوشاک، عوامل مؤثر در انتخاب لباس از جنبه فردی و اجتماعی ارایه می گردد. پرسش اساسی، چگونگی درک پوشاک توسط مخاطب در بافتهای متعدد اجتماعی و با توجه به تجربیات شخصی اوست. بنابراین نگارنده، مفهوم لباس را (بهویژه لباس ایرانی) بهمثابه متنی در نظر گرفته که دارای یک فرم بیانی واحد نیست و معنای آن تحت عوامل گوناگون متغیر میشود که این نظر، همسو با مفهوم تکثر معنا در رویکرد پساساختگرایان (بهویژه رولان بارت) است. نتایج حاصله نشان می دهد که شکلهای متعدد البسه توسط صنعت مد، معانی متعدد را رقم میزند. هم چنین ایدئولوژی شخصی و گفتمان دینی جامعه نیز سبب معناسازی در لباس می گردد. البته نقش نهادهای فرهنگی و آموزشی در جامعه و نیز قدرت اقتصادی و سیاسی نیز از جمله عوامل مؤثر در معناسازی البسه میباشد.

كليدواژهها: نظام يوشاك، يساساختگرا، رولان بارت، چندمعنايي، گفتمان فرهنگي.

نظام پوشاک بیانگر اندیشههای فلسفی و فعالیتهای بشر و ابزار مهمی درجهت شناخت ژرفای سرشت افراد است. به سبب تنوع فرهنگی نژادها و اقوام، البسه متعددی در میان قومیتها و ملل متداول است. درضمن مذاهب، آداب و رسوم ویژه و عوامل جغرافیایی نیز باعث تولید انواعی از پوشاک میشوند که بیانگر بخشی از هویت آنهاست. در تبیین نظام پوشاک از دید پساساختگرایان، معانی در جریان گفتمانهای اجتماعی بروز می کنند. بنابراین این نظام صاحب معانی متکثر است و علاوه بر آن ساخت معنا توسط افراد در جوامع همواره جریان دارد. لذا پوشاک علاوه بر صورت تحولپذیر و متنوع خود، در جریانی از تجربیات افراد، قراردادهای پیشین و مناسبات نوین، پیوسته در مسیر تأویلهای متعدد است. بدین ترتیب نظام پوشاک به عنوان متنی در نظر گرفته می شود که تحت تأثیر گفتمانهای متفاوت فرهنگی، سیاسی، اجتماعی و ... توسط هر مخاطب می تواند تحلیل شود. برای اثبات این موضوع، به نظرات پساساختگرایان از جمله بارت ٔ تأکید می شود. تحلیلهایی که از دل ساختگرایی برمی خیزد و حضور معنی واحد برای یک فرم هنری را منتفى مىداند. البته نظام پوشاک را مىتوان ازلحاظ تاریخی، قومی، شغلی، ساختار فرم، نقش پارچه، رنگ و ... به نظامهای کوچکتری تقسیم کرد اما در بررسی این نوشتار، منظور مفهوم عام پوشاک است و مفاهیم خاص و جزیی تر مد نظر نیست.

هدف این مقاله در تحلیل نظام پوشاک، نمایش حضور چندمعنایی در خوانش البسه و در پی پاسخ به این سؤال است که با فرض این نکته که درک مفاهیم در نظام پوشاک تحت تأثیر گفتمانهای متعدد قرار می گیرد، حال هر مخاطب در رویارویی با این نظام، با توجه به بافتهای متعدد اجتماعی و فرهنگی جامعه و با تجربیات شخصی خویش چه برداشتی از البسه خواهد داشت؟ بدین ترتیب، به طور مستقیم به منشأ پیدایی یا چگونگی تداوم نظام پوشاک در جوامع پرداخته نمی شود بلکه نگارنده مفهوم نظام پوشاک را بهمعنای عام و کلی مد نظر دارد. در این راستا با توجه به عقاید پساساختگرایان، عوامل مؤثر بر تعدد معانی در لباس، مورد بررسی قرار می گیرد.

از دید پساساختار گرایان متن درون زبان است و فقط در جریان گفتمان وجود پیدا می کند. بدین ترتیب متن هیچ گاه متوقف نمی شود بلکه معنای مدلول را برای همیشه به تعویق می اندازد. بدین صورت که دال را به ایده ای بدل می کند، مجدداً دال جدیدی می سازد و این روند دائماً ادامه می یابد. بنابراین متن تحت سیطره زبان، مرکز گریز و بدون انسداد می باشد (حقیقی، ۱۳۷۴: ۱۸۲۲). در این راستا، رولان بارت متن را متکثر می داند و این صرفاً به معنای وجود معانی متعدد نیست بلکه امکان تکثیر معنا را فراهم می کند. به نظر او متن هیچ گاه اصیل نبوده و همیشه معنای خود را از متونِ پیشین، که به غیاب رانده شده اند، دریافت می کند. در آنها تکثیر می شود و از طریق شده اند، دریافت می کند. در آنها تکثیر می شود و از طریق قلمرو دال در متن است و از راه نشانه می توان به متن قلمرو دال در متن است و از راه نشانه می توان به متن نزدیک شد و آن را تجربه کرد (حقیقی، ۱۳۷۴: ۱۸۲).

با تأیید این مطلب، بابک احمدی در کتاب ساختار و تأویل متن نیز آثار هنری را فراتر از گفتار یا سخن فردی میداند. به نظر او آثار هنری، نه فقط مجموعهای از نشانهها (که هریک بنا به قراردادی از پیش تعیینشده مدلولهایی در ذهن مخاطب میسازند)، بل مجموعهای از قراردادهای جدیدند. آگاهی به این نشانهها (یعنی شناخت معانی قراردادی و معانی تازه) در حکم کشف مناسبات مخاطب «مورد تأویلی» است. از این رو مخاطب همواره با تأویلهای گوناگون از هر اثر رویاروست. یافتن دلالت معنایی نشانههای اثر هنری با شناختِ مناسبات درونی معنایی نشانههای اثر هنری با شناختِ مناسبات درونی نشانهها میسر می شود (احمدی، ۱۳۷۵: ۷).

به عقیده ساختارگرایان، موضوعات با ساختارهای زبانیای تولید میشوند که همواره از قبل موجودند. گفتههای یک شخص، زیر سیطرهٔ زبان است و زبان موضوع حقیقی تحلیل ساختارگرایان است. پساساختارگرایان در انتقاد از ساختارگرایی، مفهوم «فاعل گوینده» کیا «فاعل در فرایند» را مطرح میسازند. آنها به جای آنکه زبان را نظامی غیرشخصی به شمار آورند، آن را در پیوند دایم با سایر نظامها و بهویژه با فرایندهای ذهنی می بینند. بدین ترتیب مفهوم «زبان در کارکرد» در اصطلاح «سخن» خلاصه شده است. بنابراین بیشتر نیروی پساساختگرایی مصروف بررسی تحولات مستمر و مداوم دال می شود، زیرا

# دوره پساساختارگرایی بارت

به نظر بارت، مناسبات میان زبان و تفکر است که دشواری به چالش کشیدن شعور متعارف را آشکار مى كند. زبان تنها نظام دلالتى نيست. تصاوير، اشارهها، رفتارهای اجتماعی و البسه جملگی بار معنایی دارند و عناصری از قلمرو نمادین محسوب می شوند: زبان صرفاً، انعطافپذیرترین و پیچیدهترین نظام دلالتی است. اندیشه نیز بدون قلمرو نمادها غیرقابل درک است. معنا از نظامهای موجود تولید می شود (بلزی، ۱۳۷۹: ۶۷). به نظر او ذهنیت مؤلف از زبان ساخته شده و صرفاً فرهنگ لغتی است که واژگان آن، فقط ازطریق واژههای دیگر قابل تبیین است. قایل شدن به وجود یک مؤلف برای متن، به منزله تحمیل نوعی محدودیت بر آن، تخصیص مدلولی نهایی به آن و بستن متن هنری است. در تکثیر متن، چیزی کشف رمز نمی شود بلکه همه چیز گره گشایی مى شود. نوشتار بلاوقفه معنا توليد مى كند و لذا متضمن نوعی آزادکردن نظامیافته معناست $^{\Lambda}$  (همان: ۱۷۴–۱۷۵). بارت دو نوع متن «واقع گرا» و «پیشرو» ۱۰ را متمایز می کند و عقیده دارد که متن واقع گرا خواننده را در مقام مصرف کننده در نظر می گیرد. حال آنکه متن پیشرو خواننده را به یک تولیدکننده تبدیل می کند (همان: ۱۳۹). شیوه نگارش بارت نشان می دهد که او متن خواندنی را تحقیر می کند. در همین راستا، لوتمان ۱۱ نیز معنای متن را محدود به مادهٔ درونی آن نمی داند بلکه آن را در رابطه با نظامهای معنایی گستردهتر مانند سایر متون، قواعد و هنجارهای ادبیات و جامعه جای می دهد. همچنین به نظر او معنا نسبت به «افق انتظارات» خواننده سنجيده می شود. این خواننده است که با بهره گیری از «قواعد دریافتی» معیّنی که در اختیار دارد یکی از عناصر اثر را به عنوان نوعی «تمهید» مشخص می کند و تمهید صرفا نوعی ویژگی درونی نیست بلکه خصوصیتی است که از طریق قاعدهای مشخص و در مقابل زمینه بافتی معیّنی درک می شود (ایگلتون، ۱۳۶۸: ۱۴۲). هیچیک از عناصر متن بر دیگری ترجیح ندارد و هریک می تواند فقط ورود به متن باشد. پس متن خواندنی تقریباً فاقد تکثر است و متن نوشتنی کاملا متکثر وجود ندارد. متن خواندنی نوعی کالای مصرفی است. حال آنکه متن متکثر بنا به هویت چندصدایی خود، تولید معانی را می طلبد (بلزی، ۱۳۷۹: ۱۳۹). بارت در کتاب مقالات انتقادی، خواننده یا منتقد را از نقش مصرف کننده به هیأت تولید کننده درمی آورد. بهنظر

هر دالی در رابطه با دالهای دیگر، زنجیرهها و جریانهای متقاطعی از معنا را تشکیل می دهد و ملزومات منظم و بهقاعده مدلول را به چالش می کشد (همان: ۱۶۱). از نگاه پساساختگرایان، متن کانون وفور معنا تلقی شده و امکان خوانشهای متفاوت را فراهم می آورد. از دید پساساختگرایان واقعیت بیرون از زبان و در حکم چیزی اصیل وجود ندارد بلکه مفهومی برساخته و زبانی و درنتیجه پویا، ناایستا و دگر گونشونده است. پس معنا نیز پیوسته در سَیکلان است و به تعویق می افتد (سجودی، پیوسته در سَیکلان است و به تعویق می افتد (سجودی، در مقاله حاضر جهت تحلیل نظام پوشاک، دوره پساساختار گرایی بارت مورد تأکید است.

## ساختارشكني متون

اگر متن یک ساختار به شمار آورده شود، بنابراین مى تواند درمعرض ساختشكنى قرار گيرد. يعنى فرايند و شرایط ساختهشدن آن از سخنهای موجود تحلیل شود. هدف از ساختشکنی متن، بررسی فرایند تولید آن است نه تجربه خصوصی مؤلف و مصالح و ترتیب آنها در اثر. متن به مقولهای متکثر و گشوده در مقابل بازخوانی تبدیل میشود که خواننده میتواند در آن به تولید معنا بپردازد (بلزی، ۱۳۷۹: ۱۳۸). از نظر ماشری ً، هدف نقد آن نیست که به جستجوی وحدت اثر بیردازد بلکه تکثر معانی اجتماعی، ناتمامیها و حذفها را به نمایش می گذارد و مهم تر از آن، تناقضات متن را نشان می دهد. در این راستا متن به طور ضمنی، ایدئولوژی خود را مورد انتقاد قرار می دهد. متن در درون خود حاوی نقد ارزشهای خویش است، به این معنا که مستعد فرایند جدیدی از تولید معنا توسط خواننده است و در این فرایند مى تواند معرفتى نسبت به مرزهاى بازنمايى ايدئولوژيک عرضه دارد. به گونهای، ساختشکن کردن متن گشودن آن است و حذف سانسور (همان: ۱۴۴). بهنظر دریدا<sup>۷</sup>، دیگر نمی توان دالی را با یک معنا و دالی که درنهایت، ضرورت وجود یک مدلول متعالی (خدا، انسان، ذهن و ...) را ایجاب کند که همه حقیقتها را بتوان به آن ارجاع داد، درک کرد (همان: ۱۷۷). معانی در میان متن، ایدئولوژی و خواننده در گردشاند و کار نقد آزادکردن مفاهیم است (همان: ۱۸۵). مدتها احساس بر آن بود که اثر ادبی مولود زندگی خلاق مؤلف است و ذات او را بیان می کند اما یساساختار گرایان سعی کردند به ما بقبولانند که مؤلف مرده است و سخن ادبی بازگویندهٔ حقیقت نیست (سلدن، ۱۳۸۴: ۱۳۴).

نامتجانس هستند ولى بارت ميان آنها وجه مشتركي مى بيند: آنها دست كم همگى نشانه هستند. بارت در مقاله «پختوپز معنا» اشاره می کند که نوع لباس، وضع مالی و طبقه اجتماعی کسی که آن را پوشیده بیان می کند. بحث بارت این است که فرهنگ دائماً موضوعات و ارزشهای مصنوعی، ساختگی و بالاتر از همه، ایدئولوژیک خود را چنان عرضه می کند که گویی تشکیکناپذیر و طبیعی اند. بارت همچنین معتقد به وجود نشانههای مرتبه دوم است که در نظام لباس نیز این امر صادق است (بارت، ۱۳۷۵: ۱۱-۱۲). به نظر بارت، صنعت مد سعی دارد ظاهر معصومانهای از خود نشان دهد و در راستای بالابردن سرعت مصرف عمل کند. در غیر این صورت، مردم مشکلی با پوشیدن درازمدت لباسها ندارند. فرسوده شدن لباسها، معمولا زمان زیادی میبرد اما نظام مد آمده است تا سرعت مصرف را بالا ببرد، افراد (مخصوصا زنان) را به سیستم سالانهای پایبند کند که مصرفی شوند. به استدلال بارت، عباراتی که در مدها به کار میروند از یک ضابطه تبعیت می کنند که هر جزء آن امکان تغییر دارد و می تواند جایگزین شود. مثلا دامن با بلوز کامل/ دامن با بلوز نیمه/ دامن با بلوز جین/ دامن با بلوز نازک که در این فرمول اجزایی کاملا قابل تکرار است. این فرمول قابلیت گسترش دارد. بر این اساس، نظام مد برحسب تغییرات سالانه متغير است. معلوم است كه لباسها هر ساله همان اند، اما عوامل متغير آنها (چه بلند باشند چه کوتاه، چه پيليدار و چه خمرهای، چه با زیپ بسته شوند چه با دکمه) به نظام مد اجازه می دهند پیامهای خود را با عناصری ساده بازآفرینی و باززایی کند. نظام مد نظامی است که براساس تصمیمات معدودی رایزن و مشاور بنا شده است، براساس همارزیها و آمیزشها مناسبات اختیاری را همچون مناسباتی اجباری و طبیعی یا به عنوان نوعی قانون گریزناپذیر به نمایش میگذارد. همچنان که بارت مینویسد: «پیداست که مد مستبد است و نشانههای آن خودسر، بنابراین باید نشانه خود را به واقعیتی طبیعی یا قانون عقلانی مبدل کند». لباس مدشده درسطح ارتباط ازطریق لباسهای مربوط به مراسم گوناگون زبان است. گفتار در نظام پوشش، همه پدیدههای مربوط به ساخت بیقاعده یا فردی پوشش است. زبان مد لباس از گروهی صادر می شود که تصمیمها را می گیرند و زیرکانه و دقیق رمز را می سازند. درست است که شیوه پوشش از سنتها اخذ می شود؛ اما سنت، حداقل در زمان ما، از نظر زمانی بر نظام پوشش مقدم است و لباسهای امروزی را صنعت او همه متنهای ادبی از متون دیگر بافته شدهاند، نه به مفهوم مرسوم آن که نشانههایی از تأثیر متون پیشین را داشته باشند، بلکه در این مفهوم ریشهای تر که هر واژه، عبارت یا قطعه بازآفرینی نوشتههای دیگری است که مقدم یا محاط بر هر اثر منفرد است. چیزی بهنام اصالت متن يا نخستين اثر ادبي وجود ندارد. كليه آثار ميانمتني اند. بارت متن را نه یک ساختار بلکه فرایندی با انتهای باز می داند و این نقد است که عمل ساختاری کردن را انجام میدهد (ایگلتون، ۱۳۶۸: ۱۸۹–۱۹۰). در تأیید سخنان او، هانس روبرت یاس<sup>۱۲</sup> نیز اثر ادبی را قائم بهذات نمی داند و معتقد است که اثر در هر دوره به مخاطبان چهرهای یکسان نمینماید. این روندی است که تفاوت تفسیری (هرمنوتیکی) میان شیوههای فهم اثر در گذشته و حال را برحسب زمینههای ادبی و تاریخی برجسته می کند (بلزی، ۱۳۷۹: ۵۴). وولفگانگ آیز ۱۳ مفهوم خواننده مستتری را مطرح مى كند كه بهوسيله متن ساخته مى شود. بنابراين درک متن به شعور خواننده برگردانده می شود (همان: ۵۵).

# بارت پساساختارگرا و نظام پوشاک

روش کار بارت درمورد تمامی سویههای زندگی اجتماعی- فرهنگی کاراست. تعیّنها و دلالتهای ارزشی که نویسنده مطرح می کند لزوماً با آنچه خواننده دریافت می کند یکی نیستند. درمواردی (مانند جایی که خواننده با متنى به زبان بيگانه روبروست) اين ارتباط مطلقاً برقرار نمی شود. رابطه فرستنده و گیرنده با ارزشها و دلالتها زیر تأثیر تأویل (شامل تجربههای فردی، کارکرد نیروهای اجتماعی و تبلیغات و پیشفرضهای سیاسی، اخلاقی، ديني و ...) آنهاست (احمدي، ۱۳۷۲: ۲۲۴). بارت مي افزايد: «معنایی وجود ندارد اما رؤیای دست یابی به آن وجود دارد. امروز نویسنده به این یا آن دلیل نمی نویسد بلکه فقط به دلیل نیاز به معنا مینویسد (احمدی، ۱۳۷۲: ۲۳۷). وی در عناصر نشانه شناسی می نویسد: «نشانه مانند مدل خود از یک دال و یک مدلول تشکیل شده است و اجتماع با اهدافی دلالتی، آنها را از مسیر اصلیشان منحرف کرده و کارکردی معنایی به آنها بخشیده است». به عنوان مثال پوشاک برای پوشاندن بدن است و غذا برای تغذیه؛ در حالی که همینها به کار دلالت نیز میآیند. نوع خاصی از پوشاک، مدلی از اتومبیل، یک بشقاب غذای تزیین شده، یک ادای حرکتی، یک فیلم، گونهای موسیقی، تصویری تبلیغاتی، نوعی مبلمان، اینها در ظاهر چیزهایی ترتیب بخشی از ارزشهای مورد قبولِ هرکس در قالب فرم لباس ظهور می یابد. معانی با توجه به دیدگاه افراد دائماً در گردش هستند و تنها در مناسبات نشانهای درونِ نظام قابل شناختاند.
در ادامه سعی بر آن است تا نشانههای موجود در نظام پوشاک ایرانی که جزیی از هویت اوست، بیان شود.

در ادامه سعی بر آن است تا نشانههای موجود در نظام پوشاک ایرانی که جزیی از هویت اوست، بیان شود. قابل تذکر است که این نشانهها در بافت قومی و فرهنگی بررسی شود و چهبسا در نگاه سایرین معانی دیگری یابد. البته دشواری قضیه مربوط به چگونگی شکل گیری و پیدایش آن نیز هست و شبکه گسترده و نامحدود عناصر آنها، سبب میشود تا هرگز نتوان ساختار واحد و معنای یگانهای را ارایه داد.

در فرهنگ و اقوام مختلف ایرانی، سبکهای گوناگون پوششی حضور دارد که معمولاً نوع ترکیببندی آنها و قواعد پوششی در هر قوم، زبان آشنای مردم است. این نوع قاعده در بافت آن قوم رایج شده است و معنا دارد. در هر قومیت و فرهنگی، زبان لباس همان قواعد ساختاری و ترکیببندی آن است که ازلحاظ فرم مورد نقد و تحلیل قرار می گیرد و حتی محتوای تاریخیاش بررسی می شود. در سویی دیگر می توان ارتباط فرم لباس را با ایدئولوژی حاکم بر مردم بیان داشت. نوع تفکرات هر جامعهای مبیّن حاکم بر مردم بیان داشت. نوع تفکرات هر جامعهای مبیّن ایجاد نوعی خاص از نظامهای شکلی پوشاک است.

باختین ۱۴ اشاره دارد که یک صدای تنها ممکن است وحدت و تمامیت را القا کند اما گفته همواره (و تا اندازهای ناخوداً گاه) مجموعهای از معانی را تولید می کند که از كنش متقابل اجتماعي (گفت وشنود) نشأت مي گيرد (سلدن، ۱۳۸۴: ۵۹). به بیانی می توان تعبیر کرد که یک نوع خاص از پوشاک، در صورتی که تنها متعلق به یک فرد باشد و در جامعه عمومیت نداشته باشد، می تواند وحدت و استقلال فردی باشد ولی زمانی که به صورت مد ظاهر می شود و جمع کثیری را در بر می گیرد، از کنشهای اجتماعی هم متأثر و دارای معانی متعدد می شود. در زمانی که نوع پوشش به صورت گستردهای جلوه گری می کند، علاوه بر داشتن معنای فردی صاحب لباس، وحدت و یکپارچگی جمعی می یابد و تنها موضوع، بيان مؤلف (صاحب لباس) نيست. موكاروفسكي ١٥ مفهوم فرمالیستی «آشناییزدایی» را مطرح می کند. استدلال او به «کارکرد زیباییشناسی» است که مقولهای دائماً در حال تغییر است و امری صلب و منسجم نیست. یک شیء می تواند دارای چندین کار کرد باشد: (یک کلیسا می تواند محل پرستش و در عین حال یک اثر هنری باشد). مدها ازپیش ساختهشده تولید می کند (بارت، ۱۳۷۰: ۳۶–۳۷). نظام پوشاک درنهایت استوار به قرارداد است. این نظام با معنابخشی به اجزاء انواع را میآفریند و درنتیجه امکان جانشینی را فراهم میآورد. پوشاک یکی از ابزار ارتباطی است که هم حضوری مادی دارد که هرروزه به چشم می آید و هم حضوری فکری (احمدی، ۱۳۷۲: ۲۲۰-۲۲۱). اما چه نیازی به وجود نوشتار در مجلات مد هست؟ بارت در مقاله «نظریه بیان تصاویر» از یک آگهی تبلیغاتی یاد کرده است: تصویر فنجانی قهوه که بخار از آن برمیخیزد، این تصویر به تنهایی رسانندهٔ معناست، اما شرحی هم در كنارش نوشته شده است: «تازه، طبيعي، خوش طعم»، این نوشته (که تکرار معناست) چه ضرورتی دارد؟ بارت می گوید: «زبان یعنی قدرت». هرچه هم که نوشتههای مجلات مد ساده بهنظر آیند، باز معنا را تحکیم می کنند اما از سویه کارکردی یا تبلیغاتی، دست کم سهگونه زبان فرعی دارد: ۱- زبان تبلیغی برای ثروتمندان روشن می کند که لباس از چه نوع پارچه و چه موادی ساخته شده است. ۲- زبان تبلیغی برای کارگران روشن میکند که بهای آن کم است و دوامش زیاد. ۳- زبان تبلیغی برای طبقه متوسط که بیانگر کارکرد ویژهٔ آن است (احمدی، ۱۳۷۲: ۲۲۲).

### چندمعنابودن پوشاک در بستر جامعه ایرانی

پدیدههایی چون پوشاک را نمی توان از زندگی اجتماعی جدا کرد و باید به آن در بافت اجتماعی توجه كرد. براساس ديدگاه پساساختگرايان به استفاده از چندین مدلول و معنا برای هر جزئی تأکید میشود. نظام یوششی در ساختارهای اجتماعی وجود دارند، حقیقت مى يابند و توسط استفاده كنندگان با قواعد گوناگون عرضه میشوند. بهتر است چگونگی گزینش مصرفکنندگان پوشاک را تحلیل کنیم. به یقین، تحولات البسه موجود در جامعه یکی از دلایل انتخابهای متعدد افراد است. بدین ترتیب میباید چگونگی وضعیت قرارگیری و قاعدهٔ معنایی را تاحدودی بررسی کرد. از نگاه پساساختگرایان، هر متنى چون البسه، كانون وفور معناست و توسط هر فردی می تواند دارای خوانشی متفاوت از سایرین باشد. درنتیجه، این نظام کاملاً پویا و متغیر و معنا دائماً در حال سَيَلان است و پيوسته دگرگون مي شود. البته شرايط حاکم در هر جامعهای و نوع فرهنگ، نشانههایی را از هر نظامی برای مخاطبان معنادار میسازد ولی پذیرش و استفادهٔ آن توسط افراد صورت می گیرد. بنابراین معانی در هر زمان، مکان و در هر قومیتی قابل تغییر است. بدین به ویژه نشانههایی پیچیدهاند و میتوانند کارکردهای اجتماعی، سیاسی، جنسی و زیبایی شناختی داشته باشند. محیط عرصه «هنر» همواره در حال تغییر است و به گونهای پویا به ساختار جامعه وابسته است (سلدن، ۱۳۸۴: ۶۳). تحولات اجتماعی موجب شده که بعضی مصنوعاتی که زمانی عمدتاً کارکردی غیرزیباییشناختی داشتهاند، اکنون در درجه اول آثاری هنری بهشمار آیند (همان: ۶۳-۶۳). پس ارزش زیباییشناختی برای یک منسوج و لباس را می توان یک عمل اجتماعی دانست و در تحلیل نهایی در ایدئولوژیهای غالب جامعه بررسی کرد. بدین طریق می توان برایش کار کرد مذهبی، سیاسی، اجتماعی و ... قایل شد. مثلاً کارکرد تسبیح در جایگاه مذهبی آن، در زیباییشناسی لباس وارد شده و دارای جنبههای زیباییشناختی شده است. به همین ترتیب مى توان براى رنگها در البسه معانى متفاوتى قايل شد. رنگ جزء مهمی از لباس است که میتواند تداعی معنا داشته باشد. مثلاً رنگی که همیشه دارای جنبههای روانی مثبت بوده و در انواع خاصی از پوشاک به کار می فته است می تواند در دورهای تداعی کننده قشری از جامعه با انتظارات متفاوتی باشد که نیاز به بحث جداگانهای دارد. به هر صورت، با در نظر داشتن موارد ذکر شده، می توان عوامل مؤثر بر تكثير معنای لباس بهویژه در جامعه ایرانی را بررسی کرد:

#### ۱. پدیده جهانی سازی و لباس

هماینک پروژه جهانی سازی به دست غرب مخاطرات فراوانی در پی داشته است. با توجه به بحث فرهنگ در جوامع می توان به تنوع و غنای گفتارها و اندیشههای مردمی و محلی که در پستمدرنیسم مطرح می شود، توجه داشت. بدین ترتیب، فرهنگ از یک ملت و کشور رها می شود و به محدوده دیگری گام می نهد. بنابراین می توان جهان را یک واحد دانست و در درون آن به تكثر دست یافت. البته این كثرت به معنای برهم نهادن فرهنگها نیست بلکه مستلزم بازبودن هر فرهنگ بهروی دیگر فرهنگهاست. هر فرهنگی برای حفظ هرچه بهتر هویت ملی خود به روابط نوینی با سایر فرهنگهای جهان نیازمند است. در این میان نوعی ارتباط فرهنگی رخ می دهد که به معنای از دست دادن فرهنگ اصیل هر کشور نیست. هر فرهنگی همواره برای بقای حیات خویش به فرهنگ جهانی ارجاع می کند و کارکردهای خود را تنظیم می کند (کاشفی، ۱۳۸۰: ۲۸). فرایند جهانی شدن

بستر و زمینه مناسبی برای خاص گراییهای فرهنگی فراهم میسازد و به همین سبب هرچه فرایند جهانی شدن پرشتاب تر می شود، خاص گرایی های فرهنگی نیز گستردهتر می شوند. این فرایند با بازسازی فضا و زمان، نفوذپذیرساختن مرزها و تخریب فضاهای فرهنگی-اجتماعی نسبتاً بسته، هویتسازی سنتی را بسیار دشوار و حتى ناممكن مى كند. بنابراين، نوعى بحران هويت و معنا شکل می گیرد که عبور از آن مستلزم بازسازی هویت است. به قول مرحوم علامه محمدتقی جعفری ۱۶ در پدیده فرهنگ، این انسان است که از شرایط محیطی، پدیدههای تاریخی، آرمانهای مطلق و نسبی، برداشتش از جهان بینی، موقعیتش در تاریخ و از کوشش هایش برای هماهنگ ساختن اصول ثابت و رویدادهای متغیر، فرهنگی برای خود پدید می آورد و با آن زندگی می کند (سروش، ۱۳۶۰: ۱۳۶۰). در این راستا صنایع پوشاک و نساجی ازجمله اساسی ترین نمودهای مخالفت با جامعه سنتی مطرح و نویدبخش حضور تفکرات تجددطلبانه می شود. بدین ترتیب با گسترش شبکههای ارتباطی، قدرت، ثروت و اطلاعات این فرایند افزایش می یابد و همچنین سنتهای رایج در جامعه و نهادهای اجتماعی، دینی و گفتمانهای مسلط هم دیگر توان رقابت با آن را ندارند و به نوعی با تغییر درصورت ظاهری البسه، معنا و مفهوم آن نیز با توجه به گفتمانهای غیر تغییر می یابد. خاطرنشان می شود که ممكن است حتى مفهوم اين گفتمانها براي مصرف كننده لباس قابل درک نباشد و در نهایت سبب تغییر اصالت فرهنگی شود. این نکته، همان حضور تعدد معانی در گفتمانهاست که پساساختگرایان هم به آن پرداختند.

#### ۲. نقش فرهنگ در لباس

تأثیرات فرهنگی درروند تحولات پوشاک قابل تحلیل است. « فرهنگ مجموعهای از عادات، رسوم، رفتارها و مهارتها، دانشها، قواعد، موازین، ممنوعیتها، راهبردها، اعتقادات، ایدهها و ارزشهاست که از نسلی به نسل دیگر تداوم می یابد و اینها در هر فرد باز تولید می شوند و مولد و احیاکنندهٔ پیچیدگیهای اجتماعی هستند» (مورن، ۱۳۸۰: ۴۴). «همه افراد جامعه برای زیستن صحیح و انسانی، ملزم به یادگیری فرهنگ یا شیوه عمومی زندگی در جامعه هستند. پوشاک نیز جزء فرهنگ هر جامعه محسوب می شود. این فرهنگ در جوامع انسانی با اشکالی محسوب می شود. این فرهنگ در جوامع انسانی با اشکالی متفاوت نیازهای انسانی را رفع می کند. لیکن چگونگی برخورد با این نیازها، استفاده از الگوها و شیوههای هر برخورد با این نیازها، استفاده از الگوها و شیوههای هر

اسلیمی، ۳. حرکت رو به تعالی و وحدت گونه چلیپا، ۴. نقوش خلاقانه بتهجقه ۵. آشكال نمادين ماندالاهاست. در شرحي مختصر از موارد فوق: چلیپا نماد گرایش به بالا بردن مرکز انسان و ایمانش به سوی حوزه روحانی است که کاربرد آن را بر البسه مقام کشیش می توان دید. بر این مبنا عدد چهار نمونه اعلای عدد مقدس شناخته می شود. علاوه بر آن، نقش بتهجقه را در میان ایرانیان به نشانه رشد و رویش در البسه می توان مشاهده کرد که خلاصه شدهای از فرم سرو است. دیگر نقش اسلیمی است که مفهوم کمال گرایی را در حرکت خود بهسوی بالا دربردارد. تكرار این نماد تزیینی مقدس، حاکی از رهایی از عالم اسفل است (فروغی، ۱۳۶۶: ۳۸). تیتوس بور کهارت ۱۸ ریتم اسلیمی را همان کلام قرآن و تداوم آن را مانع از استذکار فردی میداند. پوشانندگی آن یادآور رمزگری حجاب است (بورکهارت، ۱۳۶۹: ۱۴۵). علاوه بر آن، رنگها نیز می توانند گویای خصایل دینی باشند. برای نمونه رنگ سبز در لباس تعزیه مسلمانان ایرانی، نشان تبار پیامبران و امامان است. علاوه بر آن در فرهنگ ایران سبز مظهر زندگی و سرسبزی نیز هست. بنابراین نقوش، فرمها، اعداد و رنگها در پوشاک و سایر هنرها هرکدام مفهومی نمادین هستند که در هر سرزمین و مذهبی معنا مییابند و بامرور زمان دارای تعدد معانی میشوند.

#### ۴. نقش نهادهای اجتماعی بر لباس

نهادها اغلب بهصورت مستقل و جداگانه بررسی می شوند و این به دلیل پیچیدگی معنایی آنهاست. البته قابل ذکر است که نهادها به طور مستقل عمل نمی کنند و روابط تنگاتنگ متقابلی میان آنها وجود دارد. مثلاً مناسبات درون خانواده متأثر از نهاد اقتصاد، مذهب، آموزش و حتی سیاست است یا آموزش و پرورش تحت تأثیر نهاد خانواده و اقتصاد می باشد (صداقتی فرد، ۱۳۸۴: ۱۶۹۹). با توجه به نفوذ فرهنگ اصیل و فرهنگ بیگانه در نهادها، مقاومت یا عدم مقاومت ایشان در جریان دگرگون سازی فرهنگ و عادات اجتماعی، پوشاک هم دستخوش این تغییرات قرار می گیرد. در این جریان، استعمار و اشاعه فرهنگ بیگانه برای هر کشور، هجومی از معانی را با تغییر در نشانه ها سبب می شود که عموماً در جهت تخریب نظامهای نشانه ها بسته و محدود است.

#### ۵. نقش رسانههای جمعی بر لباس

همواره مردم در جوامع در تولید، مبادله اطلاعات و معناسازی آن حضور داشتند؛ چه در ابتدایی ترین گونه

جامعه است که شکل متفاوتی به فرهنگهای گوناگون مىدهد. اين الگوها تحت تأثير شرايط اجتماعي، تاريخي، سیاسی و اقتصادی هر جامعه شکل خاصی به خود می گیرد. مثلاً لباس پوشیدن که علاوه بر تفاوت در جوامع مختلف حتى در یک جامعه بخصوص نیز اشکال خاص به خود می گیرد مانند لباسهای عشایری در جامعه ایران. عوامل متعددی در دگرگونی فرهنگی جامعه نقش ایفا می کنند. در دوران مدرن، تکنولوژی باعث بروز تغییرات فرهنگی شده است. البته بخشی از فرهنگ به صورت تدریجی تغییر مى كند چرا كه سنتها، باورها و اعتقادات مردم بسيار ارزشمند هستند و به سادگی قابل تغییر نیستند. آداب اجتماعی هم مانع از بروز برخی رفتارها از سوی اشخاص می شود. در دوران ما مسئله رعایت حجاب در ملل اسلامی در مقایسه با ملل دیگر وجود دارد. هرچند که حجاب درگذشته در اغلب جوامع وجود داشت و برخلاف تصور غالب، این پدیده توسط اسلام بهوجود نیامده است. چنان چه جرجی زیدان<sup>۱۷</sup> شرقشناس معروف مینویسد: «اگر مقصود از حجاب پوشاندن تن و بدن است، این وضع قبل از اسلام و حتى پيش از ظهور دين مسيح هم بوده و ديانت مسیح هم تغییری در آن نداده و تا آخر قرون وسطی در اروپا معمول بوده و آثار آن هنوز در اروپا باقیمانده است. لذا دین اسلام احکام دستوری قوی (فقه)، نسبت به سایر مذاهب یا ملل در این باب صادر می کند و برخی ملل اسلامی به عنوان هنجاری اجتماعی بر آن تأکید می ورزند» (صداقتی فرد، ۱۳۸۴: ۱۶–۱۸و ۴۷–۷۴ و ۱۰۳–۱۰۷). بدین ترتیب می توان حضور مفاهیم متعدد در پوشاک را با توجه به مباحث فرهنگی و با توجه به عوامل مختلف (تکنولوژی، هنجارهای اجتماعی، تجددطلبی و ...) بیان داشت.

#### ۳. کارکردهای دینی در لباس

دین یکی از مؤلفههای اساسی در فرهنگ محسوب می شود اما به دلیل اهمیت آن، جداگانه مورد بررسی قرار می گیرد. کار کردهای دینی در جامعه شامل: رفع نیازهای معنوی انسانها، معنابخشی به زندگی افراد جامعه، کنترل اجتماع با پشتیبانی از هنجارهای اخلاقی، همبستگی اجتماع ازطریق مناسک و حدت آفرین، تسکین روحیات و حمایت روانی دربرابر مصائب زندگی است. با بررسی بیشتر می توان کار کردهای دینی را در ساختار و اجزای لباس بیان کرد. به عنوان نمونه:

۱. نقوش انتزاعی شده که طی سالیان با تغییرات اندک دارای مفاهیم قدسی شدهاند. مثلاً نقوش پارچه البسه طبقه روحانی در کلیسای ارامنه را میتوان برشمرد. ۲. نقوش

ارتباطات و چه در تحولات ارتباطی مدرن امروزی. تولید و گسترش اطلاعات از ضروریات اساسی زندگی بشر است و رسانهها (بهصورت دیداری، نوشتاری، صوتی و ...) همواره عهده دار این مسئولیت بودهاند. البته در رسانه ها، پیامها گاه بهصورت آشکار و گاه نمادین عرضه میشوند. پیامهای نمادین، در بافتهای متعدد اجتماعی، دلالتهای متعدد معنایند. شاید قدرت رسانه در همین مفهومسازیهای دلالتی باشد. بنابراین رسانه به عنوان یک قدرت ارتباط جمعی می تواند جنبه مهمی از روند مدسازی جامعه، همچنین رمزسازیها و رمزخوانیهای متعدد البسه را فراهم کند تا سبب تحولات فکری و بنیادینی در اذهان جامعه هدف خود شود. هرچند تفسیر استدلالی از پیامهای رسانهای حتی در میان گیرندگان در یک جامعه، بنا بر خصایل فردی ایشان متفاوت است. «بهنظر بارت حتی در زمانی که فیلمی در سینما میبینید تمامی اجزا مملو از نشانهها هستند. نوع موها، لهجه، لباس، خانه و ...، همه کارکردی نشانهای دارند که در پیوستگی با داستان، در مقابل دوربین، تحلیل میشوند. توسط موها، لباس و اداهای خاص بازیگر دلالت بر ماجرایی عرضه می شود و اینها خود می توانند زایا باشند و زبانی خاص برای ارائه مطالب هستند» (بارت، ۱۳۸۴: ۷۴-۷۶). به دنبال هر نشانه، نشانههای خاص دیگری بروز می کنند و تمامی این عوامل درجریان ساختاری مد نقش عمدهای دارند. این عوامل بهویژه از دیدگاه پوششی، نوعی عرضه تبلیغاتی است. البته شیوههای لباس پوشیدن علاوه بر تأثیرپذیریها از جامعه بیرونی، نوعی از دریافت شخصیت درونی و یا دست کم

#### ۶. نقش اقتصاد بر لباس

جنبههایی از شخصیت افراد است.

عرصه اقتصادی، نظامهای اجتماعی خاص تولید، مبادله، توزیع و مصرف کالا و خدمات را دربرمی گیرد. از آنجایی که لباس بزرگترین نیاز اجتماعی انسان است و بشر هرگز نمی تواند از تهیه، تولید و مصرف آن اجتناب ورزد، صنایع مرتبط با آن بسیار حایز اهمیت شناخته شدهاند. گرایش به کالاهای خارجی و عدم حمایت از صنایع داخلی، سبب بروز سبکهای جدید پوششی در اجتماع میشود که از جنبههای گوناگون میتواند معانی همسو یا بعضاً نامتجانس فرهنگی را سبب شود. از آنجایی که اقتصاد خود عاملی قدرتمند در عرصه فعالیت اجتماعی بشر است، پیشرفت یا ضعف آن از جنبههای داخلی کشور سبب اقتدار یا کاهش توانمندیهای جوامع در صنایع داخلی و در میان صنایع خارجی می شود. در ضمن،

قدرت اقتصادی در خارج از کشور آنقدر برجسته است که جوامع برای فروش مطلوب کالاهای خود و افزایش بهرهوری، گاه کشوری را هدف قرار میدهند و با تضعیف تولید داخلی آن و تنوع و ارزانی صنایع خود، بهنوعی سبب استعمار آن میشوند. بسیاری از اهداف استعماری کشورها با افزایش قدرت اقتصادی و سپس تسخیر فرهنگی رخ می دهد. بدین ترتیب، افزایش قدرت اقتصاد در نوع لباس بهعنوان یک کالای اساسی نیز بسیار مطرح است. همچنین، تأثیرات اقتصادی در موقعیت افراد از لحاظ قدرت، منزلت اجتماعی، سطح تحصیلات و جایگاه شغلی فرد نیز کارآمد هستند که باعث ارتقاء احترام اجتماعی برای اشخاص و حتی چگونگی تعیین سطح پوشش ایشان می شود و برای ایجاد تغییر در هر بستری باید زمینههای متعددی فراهم شود.

#### ۷. نقش سیاست بر لباس

قدرت سیاسی (اهمیت آن در شکل دهی و ایجاد تغییرات در تفکرات مردم) یکی از آشکال بسیار نیرومند در ایجاد، تغییر یا تحکیم بسیاری از ساختارهای اجتماعی است. بدین جهت تأثیرات سیاسی میتواند در بروز شکل خاصی از لباس/ پوشش یا تغییر و تبدیل آن بسیار قدرتمند ظاهر شود. از آنجایی که تغییر ظاهری لباسهای مرسوم و متداول، در بسیاری از موارد، نمودی از قدرت و بینش استعماری کشورهای بیگانه است، علاوه بر دگر گونیهای ظاهری می توان شاهد تفاوتهای دیدگاهی و منش باطنی و احیانا هویتزدایی فرهنگی بود. سیاست و حکومت بنا بر کارکرد حفظ نظم، برقراری قانون، ایجاد عدالت، رفاه اجتماعی، تأمین امنیت داخلی و خارجی، اداره امور کشور بهلحاظ اجرایی، سیاست داخلی و خارجی، روابط بینالملل، برنامهریزی و آیندهنگری برای کشور و جامعه باید دارای صفات نمادینی باشد که یونیفورم نظامی قابل مثال است. البته بحث از لباسهای متحدالشکل و پذیرفته شده در گروههای اجتماعی، جنبهای از سیاست درون گروهی است اما درمعنای عام و گستردهتر می توان نقش سیاست را در تغییر شکل، نوع و رنگ البسه در گرایشات خاص سیاسی افراد و معناسازیهای متعدد دید. برای وضوح مطلب می توان سیاست یکسان سازی پوشش مردان و کشف حجاب بانوان در دوران رضاشاه را در ایران مثال زد که در راستای تلاش برای چهرهسازی جدیدی در جامعه ایران صورت گرفت. اسنادی ۱۹ موجود است که تغییر فرم ظاهری مردم را اصلی قدرتمند و سیاسی مطرح می کند به این خواسته که با مدرنسازی ظاهر شاید بتوانند سنت گراییهای ایرانیان را از میان بردارند.

#### نتيجهگيري

از نگاه پساساختارگرایان، معناسازی متن در جریان گفتمان صورت میپذیرد. بنابراین اگر نظام پوشاک درمعنای عام آن، نه در موقعیتهای تاریخی، ساختارهای فرمی، شغلی و ... به عنوانِ متنی مد نظر باشد، تحت تأثیر گفتمانهای متعدد دارای مفاهیم گوناگون می شود. لذا هر مخاطب در رویارویی با نظام پوشاک، با توجه به بافت اجتماعی، فرهنگی و تجربیات خود، خوانش متفاوتی از آن دارد. هدف این مقاله آن است که عوامل مؤثر بر این تکثر معانی در پوشاک به ویژه در لباس ایرانی را بازشناسی کند. بدین ترتیب با بیان مؤلفههای متعدد دریافت می شود که معنای متن دایماً در گردش و بدون انسداد است. این همان نکتهای است که پساساختگرایان، به ویژه رولان بارت، به آن اذعان دارند. بدین ترتیب به طور مختصر این عوامل بیان می شود:

- ۱. حضور شکلهای متعدد البسه سبب درک و دریافتهای متعدد معنا توسط مخاطب می شوند.
  - ٢. صنعت مد يوشاك دايماً با تغيير اجزاي البسه دريي بازآفريني معاني متعدد است.
- ۳. ایدئولوژی و ارزشهای مورد قبول هرکس بهعنوان یک محتوای فکری و معنایی در لباس او حضور دارد.۴. هویت البسه در بافتهای قومی و اجتماعی مطرح می شود و درنهایت با توجه به تأویلهای متعدد هرگز
- ۱. هویت البسه در بافتهای قومی و اجتماعی مطرح میشود و درنهایت با توجه به تاویلهای متعدد هرگز نمیتوان به ساختار و معنای یگانهای رسید.
- ۵. تأثیرات گوناگون فرهنگی در میان اقوام یک کشور یا کشورهای مختلف به دلایل اجتماعی، جغرافیایی، سنن، آداب و رسوم، نوع شغل، دین و ...، سبب تغییرات پوششی میشود که خود باعث ادراک معنایی خاص میشود. ۶. نقش دین و کارکردهای نظامهای مذهبی در ساختار شکلی، نقش پارچه و تزیینات البسه، سبب همسویی و گاهی تمایزات افراد از یکدیگر میشود.
- ۷. تأثیر نهادهای اجتماعی بهویژه خانواده و نهادهای آموزشی در اشاعه یا مقابله با اَشکال لباسهای غیر و گسترش معانی آنها، بسیار ویژه و مهم است.
- ۸. رسانهها و وسایل ارتباط جمعی در شکل دهی به نوعی خاص از زیباشناختی و معنایابی فرهنگ خودی و غیر، نقش بسزایی دارند.
- ۹. قدرت اقتصادی، جایگاه اجتماعی و منزلت شغلی در انتخاب ساختارهای شکلی لباس و معنابخشی به آن بسیار کارآمد هستند.
- ۱۰. سیاست گذاریهای دستگاههای حاکم (عوامل سیاسی) در بررسی عوامل تأثیر گذار بر پوشاک و ساختار مفهومی آن مؤثرند.

#### یینوشت

۱- Roland Barthes)، نویسنده، فیلسوف و نشانهشناس فرانسوی و از خلاق ترین و درخشان ترین متفکران معاصر. درجه صفر نوشتار (درونمایه «کشف دلالت معنایی زبان» و «دانستن شیوه معنابخشیدن به نشانههاست»)، اسطوره شناسیها، عناصر نشانه شناسی، نظام رسم پوشاک، لذت متن، رولان بارت، ۵/۲ نقد و حقیقت، درباره راسین، اسطوره امروز از جمله کتابهای اوست. مرگ مؤلف (۱۹۶۸) و از اثر به متن (۱۹۷۱) امروزه در کنار هم نماینده اوج رویکرد پساساختار گرایانه هستند.

- 2- Speaking subject
- 3- Subject in process
- 4- Language in use
- ۵- تأکید می شود که این رویکرد درمورد برخی از پساساختار گرایان بهویژه رولان بارت صدق می کند.
  - ۶– Pierre Macherey، کتاب نظریه ای درباب تولید ادبی در سال ۱۹۶۶.
- ۷- (۱۹۳۰-۲۰۰۴)، فیلسوف الجزایری تبار فرانسه و پدیدآورنده ساختار شکنی با نظریههای تأثیر گزار در فلسفه پستمدرن و نقد ادبی.

۸- به نظر نگارنده هر متن هنری مانند نظام پوشاک نیز می تواند دربرابر گفتمانهای متعدد، بازخوانیِ مجدد شود و نمی توان معنای ثابتی را در هر زمان و مکان برای آن درنظر گرفت.

- ۹- متن خواندنی یا قابل خواندن
- ۱۰ متن نوشتنی یا قابل نوشتن
- ۱۱-البته این سخنان لوتمان، در ارتباط با شعر است که میتوان به سایر مسایل هم ارتباط داد.
- Hans Robert Jauss -۱۲، نظریه پرداز زیبایی شناسی دریافت آلمانی، او یکی از واضعان برجسته نظریه «دریافت» است که به نقد معطوف به خواننده بُعدی تاریخی داده است.
- Wolfgang Iser -۱۳، از چهرههای برجسته مکتب کنستانس نظریه دریافت آلمانی و کتاب مهم او «نظریهای درباب واکنش زیباییشناسی» در سال ۱۹۷۸ است.
  - ۱۴- میخاییل باختین از جمله مؤلفان مکتب باختین است.
- ۱۵- مفهوم فرمالیستی آشناییزدایی را بهمفهوم نظامیافته تر به پیش زمینه آوردن بسط داد و آن را انحراف ارادی زیبایی شناسانه اجزای زبانی تعریف کرد.
- ۱۶ ۱۳۷۲–۱۳۷۷ هـ .ش.) فیلسوف اسلامی و مولوی شناس برجسته معاصر. از آثار وی *رسال فقهی، حقوق جهانی بشر از دیدگاه اسلام و غرب، الرضاع* و ... است.
  - ۱۷ (۱۲۷۸ ۱۳۳۲ هـ .ق.)، ادیب، مورخ و روزنامهنگار لبنانی مسیحی.
- ۱۸- متفکر پروتستان مذهب سوئیسی- آلمانی (متولد ۱۹۰۸ در فلورانس و متوفی ۱۹۸۴ در لوزان سوئیس)، در فلسفه، ماوراءالطبیعه، معرفتالوجود، شناخت سنن دینی (هندوئیزم، بودیسم، تصوف، تائوئیسم، مسیحیت و اسلام)، هنرهای سنتی، کیمیاگری و رمزشناسی از صاحبنظران بنام و منادیِ حکمتِ خالده Sophia Perennis است. تألیف عمده بورکهارت درزمینه هنر، کتاب هنر مقدس است. آخرین تألیف مهم وی هنر اسلامی است.
- ۱۹- برای مطالعه بیشتر به کتاب سیاست و لباس (گزیده اسناد متحدالشکل شدن البسه ۱۳۰۷- ۱۳۱۸) به کوشش سیدمحمدحسین منظورالاجداد (۱۳۸۰)، نشر سازمان اسناد ملی ایران، چاپ اول، تهران مراجعه شود.

#### منابع

- احمدی، بابک(۱۳۷۲). *ساختار و تأویل متن (نشانهشناسی و ساختار گرایی)*، چاپ اول، تهران: نشر مرکز.
  - ایگلتون، تری(۱۳۶۸). *پیش در آمدی بر نظریه ادبی*، ترجمه عباس مخبر، چاپ اول، تهران: نشر مرکز.
    - بارت، رولان(۱۳۷۵). *اسطوره امروز*، ترجمه شیرین دخت دقیقیان، چاپ اول، تهران: نشر مرکز.
      - بارت، رولان(۱۳۸۴). *بارت و سینما*، ترجمه مازیار اسلامی، چاپ اول، تهران: نشر گام نو.
    - بارت، رولان(١٣٧٠). عناصر نشانه شناسي، ترجمه مجيد مجيدي، چاپ اول، تهران: نشر الهدي.
      - بلزی، کاترین(۱۳۷۹). عمل نقد، ترجمه عباس مخبر، چاپ اول، تهران: نشر قصه.
- پورجعفر، محمدرضا. موسویلر، اشرف(۱۳۸۱). بررسی ویژگیهای حرکت دورانی مارپیچ؛ "اسلیمی" نماد تقدس، وحدت و زیبایی، فصلنامه علمی- پژوهشی علوم انسانی دانشگاه الزهرا (س)، سال ۱۲، شماره ۴۳، ۱۸۴-۲۰۷.
  - حقيقي، ماني(١٣٧٤). سرگشتگي نشانهها (نمونههايي از نقد پسامدرن)، چاپ اول، تهران: نشر مركز.
    - سجودی، فرزان(۱۳۸۷). *نشانهشناسی کاربردی*، چاپ اول، تهران: نشر علم.
  - سروش، عبدالكريم(١٣٤٠). ي*ادنامه استاد مطهري (كتاب اول)،* چاپ اول، تهران: نشر آموزش انقلاب اسلامي.
- سلدن، رامان. ویدوسون، پیتر (۱۳۸۴). *راهنمای نظریه ادبی معاصر*، ترجمه عباس مخبر، چاپ سوم، تهران: نشر طرح نو.
  - صداقتی فرد، مجتبی (۱۳۸۴). *جامعه شناسی (کلیات، مفاهیم، پیشینه)،* چاپ اول، تهران: نشر ارسباران.
- كاشفى، محمدرضا( ۱۳۸۰). فرهنگ و مسيحيت در غرب، چاپ اول، تهران: نشر مؤسسه فرهنگي دانش و انديشه معاصر.

# بازشناسی کارکرد آیینی سفال لعابدار بر اساس باورها و آیینهای ایلام میانه

 $^{**}$ رضا وحیدزاده $^*$  مظفر فرهادپور

#### چکیده

بررسی چگونگی ظهور سفال لعابدار در دوران ایلام میانه با توجه به تأثیر آن بر سنت پیوسته تزیین معماری سرزمین ایران از ضرورتی ویژه برخوردار است. شناخت ارزشهای اجتماعی و فرهنگی مرتبط با کارکردهای آیینی این آثار کمتر موضوع مطالعه مستقلی بوده و در مقاله حاضر مورد پرسش قرار گرفته است. این پژوهش با هدف تبیین رابطه میان سفال لعابدار، سنتهای اعتقادی و حیات اجتماعی مردمان این دوران انجام شده است. فرضیه اصلی پژوهش این بوده است که واکاوی بقایای مادی ایلام میانه و مرور متون برجایمانده از این دوره در مورد تزیینات سفالی لعابدار می تواند زمینه مناسبی برای بررسی نقش سفال لعابدار در باورهای ایلامی، سیر تحول فنی تولید و در نهایت تحلیل تاریخی- هنری آن فراهم کند. برای این منظور ضمن بررسی اسناد زبان شناختی مربوط به دوره ایلامی و انطباق آنها بر گزارشات کاوشهای باستان شناسی و همچنین مشاهده و مستندسازی تصویری آثار ایلامی در موزههای مختلف تصویر جامع تری از روند تکوین سفال لعابدار ایلامی و هویت فرهنگی خاص آن ارایه شده است. این مطالعه نشان دهنده قابلیت ویژه این آثار در معنابخشی به فضای معابد و بناهای یادمانی است که ریشه در نگرش خاص آفرینندگان آنها نسبت به خواص مواد و مصالح دارد. تحلیل زبان شناسی کتیبه های اونتاش نیبریشا و جانشینانش نشان دهنده باور به آثاری از حیات در سفالینه های لعابدار است و یادشاهانی همچون شیلهاک\_اینشوشیناک از آن در ثبت تصویری بی زوال از خاندان خود بهره بردهاند. از سوی دیگر، اختصاص کاربرد سفال لعابدار به تزیین معابد اینشوشیناک و الهگان دستیار وی که در نظر ایلامیان، جهان پس از مرگ را اداره می کردند، بیانگر جنبه دیگری از کارکرد ویژه آیینی این آثار است. بازشناسی کارکردهای نمادین و آیینی این آثار نیازمند ارزیابی اثر هنری در گسترهای وسیعتر و پیچیدهتر از محدوده تلقی امروزین ازهنرهای کاربردی و تزیینات معمارانه است.

## كليدواژهها: ايلام، آيينهاي ايلامي، سفال، لعاب، پيكره

<sup>\*\*</sup>کارشناسارشد معماری، پایگاه میراث جهانی چغازنبیل.

#### مقدمه

مطالعه ارزشهای آیینی و اجتماعی آثار هنری سوای اهمیت تاریخ نگارانه، نقش بسیار مهمی در شناخت و تفسیر آنها دارد. این امر بهویژه در مورد آثاری که به نوعی با سنت های فراموش شده یا درحال فراموشی وابستگی داشته باشد، اهمیت می یابد. بدون توجه به این اصل هر نوع تفسیری از اثر ممکن است به مداخلهای جبرانناپذیر در محتوای آن به ویژه در روند حفظ و نگهداری بیانجامد. فناوری ساخت سفال لعابدار در دوره ایلام میانه همچون فرصت ویژهای برای ایجاد بیان هنری مستقل به کار گرفته شد. بهرغم ظهور ناگهانی این پدیده، نوعی دقت و توانایی فنی تحسینبرانگیز در تولید آثار این دوره مشاهده میشود که حکایت از ارزش ویژه و معانی عمیق ناشی از حضور آنها در فضای معماری دارد. کاربرد تزیینات سفالی لعابدار در معماری ایلامی تا ظهور هخامنشیان تداوم یافت (Amiet, ۴۰-۱۹۶۷:۲۸) و سپس در سراسر تاریخ معماری ایران به صورت کمابیش پیوستهای در قالب کاربرد کاشی تداوم یافت. به رغم به دست آمدن نمونه های فراوان از بقایای تزیینات وابسته به معماری ایلامی از جنس سفال و بهویژه سفال لعابدار كمتر مطالعهاي براي شناخت تأثير فرهنگي این آثار بر حیات معنوی و اجتماعی ایلامیان انجام شده است. این در حالی است که شناخت و حفاظت از این آثار بدون درک معنای آنها در متن تمدن ایلامی ممکن نخواهد بود. شناخت این ارزشها می تواند در بازنگری داوریهای زیباییشناسی معاصر بهویژه در مورد هنرهای بومی نیز مؤثر باشد که از مبانی مستقل از جریان های غالب (و به اصطلاح پیشرو) در هنر معاصر برخوردارند. در این پژوهش چند پرسش پایه مطرح شده و سپس با توجه به این پرسشها به طراحی ساختار پژوهش اقدام شده است: با توجه به نوآوریهای شاخص انجامشده در تهیه سفالینههای لعابدار در میان ایلامیان چگونه می توان طرز تلقی ایشان را از کارکردهای فرهنگی این آثار به عنوان نمونهای از اثر هنری این دوره بهدست آورد؟ آیا می توان جایگاهی برای این آثار در ادبیات مکتوب این دوره یافت؟ این جایگاه چیست و آیا قابل مقایسه با طرز تلقی امروزین از هنرهای کاربردی مشابه همچون کاشیکاری است؟

# پیشینه پژوهش

پژوهشهای انجام شده در مورد سفال ایلامی را به طور

خلاصه در قالب مقولات زیر می توان دسته بندی کرد: الف - گزارش کاوشهای باستان شناسی مربوط به یافته شدن این آثار (گیرشمن، ۱۳۷۳ و Mecquenem,1943) ب - خوانش کتیبههای منقور بر سطح پارهای از این آثار (استو،۱۳۷۵ کا ۱۵۰: ۱۳۷۵) ج - ارایه طرح های حفاظت، بازسازی و نمایش موزه ای (Harper,1992 و Lambert,1978:3-27) د - مطالعه دستاوردهای فن شناختی این دوران (Heim,1992b:202 و Vahidzadeh,2010:59-63)

ه-پژوهشهای معدودی نیز در مورد ارزشهای شکلی یا محتوایی این آثار انجام شده که در غالب آنها آثار به صورت موردی و نه طولی (ارتباط پدیدهها در طی زمان) مطالعه شدهاند (Amiet,1967, & Spycket,1988:149-156). در پژوهش حاضر کلیه منابع فوق الذکر برای رسیدن به تحلیلی جامعتر مورد استفاده قرار گرفتهاند.

#### روش تحقيق

روش پژوهش در این مقاله بررسی اسناد زبانشناختی مربوط به سفال لعابدار دوره ایلامی، جستجوی شواهد قابل انطباق در گزارشات باستان شناسی و همچنین یافتههای مربوط به تمدن ایلام در موزههای مختلف و در نهایت ارایه تصویری جامع تر از پدیده سفال لعابدار این دوره بوده است. منظور از اسناد زبان شناختی کلیه خوانشهای موجود از کتیبه های مربوط به حوزه حکم فرمایی پادشاهان ایلام میانه است. به رغم محدودیت ناشی از حجم اندک مطالب منتشر شده در این زمینه، از آنجا که توجه خاصی به موضوع تزیینات لعابدار در همین حجم اندک متون نشان داده شده و به ویژه آنکه بخشی از این متون کتیبههای منقور بر روی خود آجرها و مجسمه های سفالی لعابدار بودهاند، امکانات ویژهای برای مقایسه محتوای این متون و بقایای مادی معماری این دوره شامل مستندات مربوط به موقعیت تزیینات سفالی در بافت سکونت گاهها و مراکز آیینی ایلامی وجود داشت. همچنین سیر تحول ساختار فیزیکی و فنون تولید آثار سفالی لعابدار مربوط به مقاطع مختلف این دوران در مقایسه با یکدیگر بررسی گردید. از آنجا که تغییر در شکل آثار در موارد زیادی ناشی از تحول کار کرد و نگرش عمومی نسبت به آنها بود تلاش شد تا حد امکان شواهد تایید چنین دگر گونیهایی در متون مکتوب نيز مشخص شوند.

#### سفال در معابد ایلامی

ایلامیان در نگاه همسایگان خود، مردمانی پیچیده و حتى مرموز بودند. اسرزمين ايلام به عنوان يک واحد سیاسی مستقل (نگهبان،۱۳۷۲: ۴۷۶–۴۷۷ و, Ghirshman 1966:50) از دو بخش کوهستان و دشت تشکیل شده بود که ساکنان آنها دارای عقاید متفاوت و گاه رقیب بودند. با این حال در مقاطع حساس تاریخی این مردمان علیه دشمنان خارجی متحد عمل می کردند(کارتر،۱۳۷۲: ۵۵-۵۵ و پاتس، ۱۳۸۵: ۱۳–۱۸). بنای شهر دور - اونتاش (محوطه تاریخی چغازنبیل)در نیمه دوم هزاره دوم ق.م. بهدست اونتاش-نپیریشا تقطه عطفی در حیات این سرزمین محسوب می شد که سرانجام موفق به غلبه بر رقیب دیرینه خود - بین النهرین - شده بود (نگهبان،۱۳۷۲: ۲۵-۲۸). نظام آیینی پیچیده حاکم بر معابد این شهر نشانگر تلاش اونتاش-نپیریشا در برپایی ساختار آیینی است که مستقل از شوش کهن بتواند خدایان مورد احترام دشت و کوهستان را به تساوی در خود جای دهد (پاتس ۱۳۸۵: ۳۲۴-۳۲۵). برای این منظور وی به صورتهای بیانی جدیدی برای متجلی ساختن این عصر شکوهمند در طراحی شهری و ایجاد فضای معمارانه نیاز داشت. ظهور ناگهانی سفال لعابدار در این مقطع گشایشی ویژه برای دستیابی به چنین هدفی محسوب ميشد.

تفکیکی که در جهان مدرن میان حوزههای آیینی و غیر آیینی مرسوم شده و به دوپارهشدن حیات معنوی و مادی انسان انجامیده است، درحیات پیش از تاریخی و ابتدای دوران تاریخی جایگاهی نداشت. این امر به آن معنا است که هریک از بخشهای زندگی روزانه انسان، ابزارهای تولید انبوه و کلیه وجوه اقتصادی و صنعتی معیشت او در ذیل فعالیتهای آیینی قرار می گرفت و امری مستقل محسوب نمی شد. به عنوان مثال همان طور که در معابد بین النهرینی علاوه بر انجام آیینها، مجموعههای اقتصادی و صنعتی وسیعی وجود داشته (مجیدزاده، ۱۳۸۰: ۳۹) در معابد محوطه چغازنبیل نیز کارگاههایی برای تولید سفالهایی با اشکال و ابعاد مشابه (کوزهها و جامها) وجود داشت که در بیشتر موارد کاربردی یکبارمصرف داشته و باید برای استفادههای بعدی تجدید می شدند (گیرشمن، ۱۳۷۵: ۵۴). آثاری از وجود این کارگاهها نظیر کوره یا اجاق و تجهیزات مربوط به نظام تولید انبوه این سفالها بهطور عمده در جوار معابد پیدا شده است (همان: ۴۷). سوای این ارتباط کلی و عمومی باید به نقش محوری و مرکزیت دستساختههای سفالی

به ویژه سفال لعابدار در مراسم آیینی و مناسک ایلامی اشاره شود. فعالیتهای صناعی مرتبط با یک مرکز آیینی ممكن است درطول زمان دگرگون يا حتى به كلى حذف شود بدون اینکه تغییری بنیادی در وضع آیین به وجود آید. اما یک آیین بدون مناسک مذهبی و نظام عبادت خود نمی تواند وجود داشته باشد. درحقیقت، روح سنت برای متجلی شدن به ظرفی از جنس رفتارهای آیینی احتیاج دارد و با قطع تعهد پیروان نسبت به انجام مناسک، یک آیین به تدریج متروک می شود. شواهد محدودی از چگونگی برگزاری آیینهای ایلامی - چه در قالب آثار مادی نظیر وسایل انجام مراسم و هم چنین کتیبه ها و مكتوبات مربوط به اين آيينها - در دست است. با اين همه اگر به همین اندک بازماندهها و یافتههای موجود هم مراجعه شود، میزان اشاره به سفال و روشهای سفالگری در آنها در قیاس با سایر مفاهیم تعجببرانگیز است: «من اونتاش-نپیریشا از آجرهای طلایی،نقرهای، فیروزهای و مرمرفام این کوکونوم ٔ (معبد اعلی) را ساختم. آن را به خدایان نپیریشا و اینشوشیناک، صاحبان مکان مقدس، هدیه کردم. هر آن کس که ویران کند آجرهای آن را، آنها را بردارد و به سرزمین دیگری ببرد ... باشد که نفرین خدایان نپیریشا، اینشوشیناک و کریریشا، صاحبان مكان مقدس شامل حال اوگردد ...» (گيرشمن، ١٣٧٣: ۵۵-۵۴ و استو، ۱۳۷۵: ۱۶۴-۱۶۵). اشاره به سنگ ها و فلزات قیمتی جهت دستهبندی آجرها در این متن جالب توجه است. در دورانهای پیش از کاربرد لعاب بسیاری از تزیینات معماری از سنگ های گران قیمت ساخته می شد، صنعت لعاب سازی توانست از موادی کمبها که بیش از هر مادهای دیگر در اختیار آدمی بود، یعنی گل و خاک، آثاری با درخشندگی و شدت رنگی بیشتر از سنگهای بیاندازه گرانقیمت، همچون لاجورد، پدید آورد (پرادا،۱۳۵۷: ۸۶). این کیمیا به خودی خود دارای نوعی ارزش بود و حفاظت از رموز آن درطول تاریخ برای سازندگان آن نوعی عمل به تکلیف و نهفقط حفظ اسرار شغلی و صنفی تلقی میشده است چنان که ابوالقاسم<sup>۵</sup> در دستور معروف کاشیگری خود آن را شاخهای از کیمیا می داند (کاشانی، ۱۳۸۶: ۳۳۸).

# نگهبانان معابد

یکی از مسایل جالب توجه در بررسی جایگاه اشیاء سفالین درمعابد ایلامی، مسئله موجودات نگهبان است

که چه بهصورت پیکره و چه بهصورت تابلوهای سفالی از آجرهای نقش برجسته در ورودی معابد و فضاهای مقدس قرار می گرفته است. از زمان سلطنت پوزور\_ینشوشیناک<sup>3</sup>، بنیان گزار نیمه افسانه ای پادشاهی ایلام، پیکره هایی از حیوانات و موجودات اساطیری نگهبانی دروازههای معابد را عهده دار بودند. این امر طی چند قرن به صورت یک سنت در شوش و چغازنبیل ادامه یافت. این پیکرهها نه بهعنوان عناصر صرفاً تزیینی و کاربردی (ابزاری) آنچنان که ما امروزه از مفهوم «کاربرد» استفاده می کنیم، بلکه همچون عناصر دارای کارکرد در نظام باورمندی ایلامی ایفای نقش می کردند. پیکره نه فقط یک نماد بلکه تجلی فعل نگهبانی معنوی از معبد نیز هست(گیرشمن، ۱۳۷۳: ۶۹-۷۰). سمبولیسم به کاررفته در این آثار به حدی قوی بود که درحقیقت نوعی انرژی و نیروی لازم برای دفاع از معبد دربرابر شرارتها را تأمین می کرد. تأثیر آنها به حدی قوی بود که آشوربانیپال<sup>۷</sup>با نوعی نفرت آمیخته به ترس از اقدام خود در نابود کردن این پیکرهها یاد می کند: «هیولاهای شدو ٔ و لاماسوها ٔ که نگهبانان معابد بودند بدون استثناء از میان برداشته شدند. من گاوهای غضبناک دروازهها را ازجا برکندم» (گیرشمن، ۱۳۷۵: ۳۲). او می توانست این پیکرهها را به یغما برد و در سرزمین خود به نمایش بگذارد اما کارکرد معنوی این پیکرهها حتی درنظر دشمن قدرتمند ایلامیها هم آنقدر واضح بوده و بر وجه زیباشناسی آنها برتری داشته که او فقط با نابودکردن آنها می توانسته است خویشتن را از تأثیرات شوم اقدام به تصرف معابد ایلامی رهایی بخشد(گیرشمن، ۱۳۷۳: ۶۸-۷۰). توجه به حیوانات به عنوان نمادی از نگهبانی دروازهها در آشور هم معمول بود و نمونه آن را می توان در ترسیم بزهای نگهبان بر ساختارهای مربوط به دوران شلمانزر "سوم مشاهده کرد. با این حال هنرمند آشوری در طراحی این آثار بیشتر جنبههای تزیینی را مد نظر داشته و حتی بسیاری از قواعد اولیه نمادگرایی را برای رسیدن به تر کیببندی مناسب هنری کنار گذاشته است (Reade, 1963: 46).

روند ساخت و پیشرفت فنی در تولید این آثار را می توان در نمونههای زیر دنبال کرد: پس از اولین نمونههای ساخته شده از سنگ در دوران حکومت پوزور-اینشوشیناک و چند قرن فقدان اطلاعات به طور ناگهانی پیکرههای سفالی شیرهای نگهبان شوش سربرآوردند. رولاند دمکنم ۱۱ در ادامه کاوشهای خود در شهر شاهی شوش به خاک برداری یک تپه کوچک به ارتفاع ۱۵متر در زاویه جنوب غربی این

تپه اقدام کرد که آن را در گزارش خود «گمانه یک» نامید (Mecquenem,1943:41). او به بقایای کففرش یک معبد رسید که بر ویرانههای یک ساختار خشتی بنا شده بود. در فاصله ده متری شرق این ساختارها به ردیفی از قطعات شکسته مربوط به پیکره چهار شیر سفالین برخورد کرد. یکی از آنها در برابر پایهای 0.0 متری از خشت خام به دست آمد که ظاهراً از فراز آن سقوط کرده بود (Spycket, دست آمد که فاهراً از فراز آن سقوط کرده بود (1988:149). ادامه حفاری ها به کشف تعداد بیشتری از این پیکرهها در اطراف معبد منجر شد. متأسفانه این تمام اطلاعاتی است که درمورد نحوه قرارگیری و ارتباط این پیکرهها با معماری معبد ایلامی متعلق به اوایل هزاره پیکرهها با معماری معبد ایلامی متعلق به اوایل هزاره



تصویر ۱. نمایش نمونهای از شیرهای سفالی شوش در ویترین موزه لوور در کنار دهها شیء ایلامی دیگر (مأخذ: نگارندگان)



تصویر ۲: سمت راست: شیر سفالی نگهبان بهدستآمده از شوش، موزه ملی ایران سمت چپ بالا و پایین: قطعاتی متعلق به پیکرهای مشابه، موزه لوور، (Sb6602 (Spycket,1988:151)

دوم ق.م. که وظیفه نگهبانی از آن را برعهده داشتهاند، در دست داریم. مجموعه قطعاتی که طی این حفاریها پیدا شدهاند، درحقیقت به شش پیکره تعلق دارند که دوبه دو حالتی متشابه دارند و درحقیقت سه جفت شیر را به نمایش می گذارند. از این مجموعه یک عدد در موزه ملی ایران (شماره اثر در موزه ۵۳۶) و پنج عدد دیگر در موزه لوور نگهداری می شود.

دمکنم ضمن توصیف این آثار نکات جالبی را درمورد فنون تولید آنها آشکار می کند: «یکی از این شیرها روی زمین نشسته است و به دو دست جلویی خود تکیه دارد. به همین دلیل، در اندازه دستهای جلویی حیوان اغراق شده است تا پیکره ایستایی بیشتری داشته باشد. تنه حیوان و دستهایش استوانههای توخالی سفالی هستند که ظاهراً در ابتدا بهصورت جداگانه پخته شدهاند، سپس این اندامها کنار هم قرار داده شده، با روکشی از کاهگل آنها را به هم متصل کرده و دوباره پختهاند. در همین مرحله از کار با قرار دادن تکههای کاهگل روی حفره بالای بدن و روی پاها سر و چنگالهای حیوان را شکل دادهاند. یال حیوان ازطریق قراردادن فتیلههای گلی روی سر و شیاردادن آنها ایجاد شده است. شکل دادن پاهای حیوان با استفاده از دو قطعه گل جدا ازهم و نیز کوتاهی



تصویر ۳. نمایش موزه ای پیکره گاونر، نگهبان ورودی شمال شرقی ذیقورات پس از مرمت توسط تانیا گیرشمن (Ghirshman, 1959) (مأخذ: نگارندگان)

دم آن موجب شده است که تنه آن بلندتر به نظر برسد. در نهایت، یال شیر با رنگ سیاه تزیین شده و کشیدن رنگ قرمز روی پوزه و دهان آن حالت وحشت و خطر ناشی از مخور آن را تشدید کرده است» (Spycket, 1988:151). در حین کاوشهای انجامشده در پای ذیقورات ۱۱ و همچنین در معابد کوچک تر موجود در معوطه حصار اول چغازنبیل نیز بقایای چندین پیکره از حیوانات نگهبان به دست آمد. گیرشمن معتقد است که این حیوانات به خدایی متعلق میباشد که بهنوعی حفاظت از معابد را برعهده داشته است (گیرشمن، ۱۳۷۳: ۷۰). در پای دروازه شمال شرقی ذیقورات بقایای پیکره یک گاو نر بهدست آمد. بر پشت این گاو کتیبهای مشاهده می شود. است ۱۲ معتقد است که این متن قبل از پخت لعاب حکاکی شده است زیرا حبابهای ناشی از پخت لعاب سطح کتیبه شده است زایرا حبابهای ناشی از پخت لعاب سطح کتیبه را تحت تأثیر قر ار دادهاند.





تصاویر ۴ و ۵. نمونههای دیگر از پیکرههای گاو بهدست آمده از چغازنبیل در ابعاد و طرحهای متفاوت، موزه لوور (مأخذ: نگارندگان)

مضمون کتیبه به شرح زیر است « من اونتاش نپیریشا پسر هومبان نومنا<sup>۱۴</sup> شاه انشان و شوش یک گاو نر را از گل پخته لعابخورده، آنچه شاهان قدیم نکردهاند، ساختم و در مکان مقدس فرشتگان نگهبان محل گذاشتم و به اینشوشیناک خدایی که به مکان مقدس اقتدار معنوی داد، هدیه کردم. زندگی طولانی به دست آوردم، سلامتی من [حاصل است] بهنحوی که ... برای تبارم نخواهم داشت. بههمین دلیل است که آن را ساختم به اینشوشیناک اهدا کردم. باشد که او اعمال مرا بپذیرد» (استو، ۱۳۷۵: ۱۵۰). محتوای بخش اول این کتیبه بسیار مهم است زیرا اونتاش نپیریشا ادعا می کند که پیش از او تزیینات سفالی لعابدار تولید نشده بود. اگرچه از هزاره چهارم ق.م شواهدی از کاربرد پوشش شیشهای روی پارهای تزیینات ظریف ایلامی وجود داشت (Heim, 1992b:202) ليكن توليد انبوه بدل چینی و کاربرد لعاب بر سطح آثار گلی پخته تا زمان سلطنت او (اواسط هزاره دوم) به تأخیر افتاد. در این دوران صنعت توليد سفال لعابدار به چنان نقطه اوجی رسيد که بهظهور واژههای فنی برای تزیینات متنوع ساختهشده از این دست در چغازنبیل منجر شد: کلمه ایلامی mushi به معنى سفال لعابدار، upkumia بهمعنى آجر لعابدار (,Ibid 202-207) و Ligi (معادل اصطلاح اكدى Šikatu) به معنی کاشیهای تزیینی از این جملهاند (استو، ۱۳۷۵: ۱۶۴-۱۷۰). در این زمان در خارج از چغازنبیل تنها در نقاط معدودی کاربرد لعاب روی بدنههای سفالین تجربه شده و آجرهای لعابدار اصلاً بهدست نیامده است. این امر باعث شده تا عدهای از محققان احتمال رفت وآمد کاروانها ولو بهطور جزیی و ارتباط مستقیم دریایی ما بین ایلام و مصر را در دستیابی ایلامیان به فرمولهای لعاب و شیشه از نظر دور ندارند (پرادا، ۱۳۵۷: ۸۶).

درمقابل هریک از ورودیهای ذیقورات یک جفت از این حيوانات مطابق سنتي ايلامي قرار داشتهاند (گيرشمن، ١٣٧٣: ٢٣٢، لوح ٣۵). با اين وجود قطعات مربوط به هيچ كدام از آنها به اندازه پیکره گاو نر سالم باقی نمانده بود. تمامی پیکرههای مورد اشاره، بدنه هایی از جنس گل پخته داشتند که لایهای از لعاب سطح آنها را پوشانده بود. ابعاد این پیکرهها با توجه به فضای معماری که در آن قرار می گرفته متفاوت انتخاب میشده است. گاه ابعاد طبیعی یک گاو را داشته، مثل گاوهای ورودی ذیقورات و گاه همچون

پیکره های قرار گرفته در ورودی معبد «ایم و شالا» در نصف ابعاد طبیعی اجرا شده است (گیرشمن، ۱۳۷۵: ۳۲۸، لوح ۱۴).گاونر در بیشتر مذاهب آسیای غربی نشانه الهه طوفان بوده است، نام این خدا در مذهب ایلام به طور دقیق مشخص نیست اما با ایدئوگرام "IM" (ایم) مشخص می شود. به نظر می رسد که حضور این حیوان در دروازه ذيقورات و همچنين در معبد الهه "ايم" به نوعي بر نقش خدای طوفان در حفاظت از ذیقورات دلالت داشته باشد (گیرشمن، ۱۳۷۵: ۳۲).

بیژن حیدریزاده که تلاشهایی را برای مرمت یکی از این پیکرهها انجام داده، معتقد است: «بررسی قطعات شکسته نشان می دهد که تکنیک ساخت پیکره بسیار پیشرفته بوده است. ابتدا استخوان بندی پیکره با مفتول هایی گلی آماده و پخته میشده، سپس همانند پیکره شیرهای سفالی شوش پوششی از کاهگل روی این آرماتور قرار گرفته و شکل داده می شده است. با انجام پخت در این مرحله بدنه پیکره شکل می گرفته است. درنهایت، لعابی فیروزه ای بر سطح پیکره کشیده می شود و با تکمیل سومین مرحله پخت پیکره شکل نهایی خود را باز می یابد» (مصاحبه با نگارندگان، ۸۹/۱۱/۲).



تصویر۶. آجرهای قالبی معبد اینشوشیناک (پرستشگاه بیرونی) در شوش، قرن دوازدهم ق.م.، بلندی ۱/۳۷ متر موزه لوور (مأخذ: نگارندگان)



تصویر۷. پیکره شیر، گل پخته لعابدار، جنوب شرقی معبد اینشوشیناک، دوران ایلامنو، قرن هشتم یا هفتم ق.م.، ارتفاع ۶۵cm ، طول ۱۳۶cm، موزه لوور (مأخذ: نگارندگان)

در کنار این پیکره ها باید از شیوه به تصویر کشیدن نگهبانان معابد ازطریق نقش برجستههای آجری نیز سخن گفت. نقش برجستههای آجری بدون لعاب در کاوشهای شهر شاهی و همچنین بخش شرقی آپادانا یافته شدند. این آجرهای قالبی که بسیاری از آنها بعدها از محل اصلی خود به دیواره یک کانال آب منتقل شده بودند، به احتمال قوی در نمای ساختمانی متعلق به دوران ایلام میانی به کار رفته بودند که به طور جزیی در اوایل قرن بیستم توسط دمکنم در تپه آپادانا مورد کاوش قرار گرفت (Harper, 1992: 141). بر سطح بخشی از این آجرها نام یکی از سلاطین مقتدر بر سطح بخشی از این آجرها نام یکی از سلاطین مقتدر مشده است. در این کتیبه، پادشاه ایلامی از بازسازی و مرمت نیایشگاه خارجی وقفشده به خدای حامی شوش، مرمت نیایشگاه خارجی وقفشده به خدای حامی شوش). (Grillot, 1983: 14-15).

آنچه اکنون از این پیکره باقی مانده نشان دهنده شخصی است که دستهای خود را به حال تقاضا و التماس بلند کرده و براین اساس ظاهراً متعلق به خدای بین النهرینی لاما<sup>۱۷</sup> یا معادل ایلامی آن است که محافظ و شفیع انسان ها در برابر خدایان بزرگتر است (Harper, 1992: 143).

با این وجود، به سبب فرسودگی شدید و کمبود بعضی قسمتهای مهم این تابلو نمی توان با قطعیت در مورد موضوع و شخصیت تصویرشده در آن اظهار نظر کرد. این پیکره هوشمندانه چنان تصویر شده که حالت خم شدن سر به جلو را که از شاخصههای پیکرههای عابدان

در دوران ایلام میانی است، القا می کند. در هزاره اول ق.م. چهره لاما (لاماسو) در فرهنگ بین النهرینی دچار تغییراتی شد و بهصورت گاونر با سر انسان در آمد (مجیدزاده، ۱۳۸۰: شد و بهصورت گاونر با سر انسان در آمد (مجیدزاده، ۱۳۸۰: شاخدار که درخت یا چهار چوب دروازهای را نگه داشته است، از موضوعات رایج در خاورمیانه طی هزاره دوم ق.م. بوده است (نمای معبد کر – ایندش  $^{1/4}$  نقوش مشابه این نمونهها در اندازههای کوچک تر روی مهرها و پلاکهای تزیینی بارها در سوریه و بین النهرین تکرار شدهاند (Harper,1992:144). براین و بین النهرین تکرار شدهاند (بازتابی از موجودات ماوراءالطبیعی بدون لعاب شوش را نیز بازتابی از موجودات ماوراءالطبیعی محافظ پرستشگاه بیرونی دانست که بر وجودشان در متن کتیبه ها تأکید شده است.

شواهد بر جای مانده حاکی از آن است که کاربرد سفالینههای لعابدار در تزیین معابد و بناهای یادمانی مدتی پس از ویرانی شوش به دست آشوربانیپال (۶۳۹-۶۴۰ ق.م) احیا شد و در دوران پیش هخامنشی نیز که طی آن شوش بخشی از امپراتوری بابلی نو محسوب میشد، تداوم یافت. مشخص کردن اثرات فرهنگهای گوناگون در این آثار هنری کار سادهای نیست، با اینهمه بهنظر میرسد با ساخت وسازهای انجام شده توسط شوتروک\_نهونته ۱۸ دوم تولد دیگری برای هنر ایلامی پس از یک دوره سکوت و نازایی (طی قرون هشتم تا دوازدهم ق.م.) اتفاق افتاد. حضور مجموعه آجرهای لعابدار درکنار پیکره شکوهمند شیر بزرگ معبد اینشوشیناک می تواند تصویری از شکوه و عظمت معماری دوران ایلام نو را دراختیار ما قرار دهد. این تزیینات در نهایت به عنوان یکی از عناصر تشکیل دهنده مجموعه نوظهور و بینظیری که در مقیاس به مراتب عظیمتر در قرن ششم ق.م. به اراده دولت پارسی بنیاد نهاده شد، به کار گرفته شدند (Amiet, 1967:30-46). در ساخت پیکره شیر از ابتکارات جالبی بهره برداری شده است. هنرمند ایلامی در این مورد هم توده درونی پیکره را از مواد از پیش آماده شده، شکل داده است. برای این منظور ابتدا حجم كلى بدن شير با استفاده از آجر و ملات گل ساخته شده است. سپس با اندود کاهگل ظریفتری نسبت به شکل دادن جزییات بدن شیر اقدام شده است. کل این مجموعه بهطرز شگفتآوری حرارت دیده و سیس با لعاب سبز- آبی پوشانده شده است. ظاهراً پخت در دمای مناسبی انجام نشده زیرا لعاب به حالت شیشه ای خود نرسیده است (آمیه، ۱۳۷۲: ت ۱۲۰).

# شمایلنگاری

زائران معابد ایلامی با عبوراز میان پیکرههای سفالی نگهبان در فضای عمومی معبد وارد محدودهای اختصاصی می شدند. در کتیبه های ایلامی به این فضا با عنوان نیایشگاه درونی اشاره شده که داخل آن شمایل هایی از سفال لعابدار وجود داشته است. مهم ترین نمونه از چنین ساختارهایی در انتهای جنوب غربی تپه آکروپل شوش مشاهده شده است. در این ساختمان مقادیر قابل توجهی از تزیینات سفالی لعابدار و آجرهای بدون لعاب با نقوش برجسته از موجودات اساطیری به دست آمده است (Harper, 1992:125). احتمالاً سفالينه هاي لعابدار راهروها و دیوارهای بلند و ضخیم داخلی این مجموعه را تزیین می کرده و آجرهای بدون لعاب در نمای بیرونی نیایشگاه به کار می رفته است (Morgan et al.,1900:197-98). بقاياي چوب سوخته در اتاق هاي بزرگ ستوندار این نیایشگاه مشاهده شده است. در محل این ساختمان دو لوح سنگی به دست آمده است که به شیلهاک - اینشوشیناک تعلق داشته است. در این الواح از بنای یک پرستشگاه بیرونی<sup>۱۹</sup> و یک نمازخانه داخلی<sup>۲۰</sup> برای اینشوشیناک سخن گفته شده است. آجرهای نقش برجسته لعابدار در محل این نمازخانه به دست آمده که تصاویری از اعضای خاندان سلطنتی را باز مینموده است .(Lambert, 1978: 3-27, Amiet, 1976: 17)

این نمازخانه مخصوص انجام بخشهای ویژه از مراسم تدفین سلطنتی بوده که به شکل عام تری در پرستشگاه بيروني انجام مي شده است (Grillot,1983:22-23). بقاياي چوبهای سوخته که در کنار ستونها بهدستآمده، احتمالاً به نمادهایی از بیشههای مقدس خدای اینشوشیناک مربوط بوده که شیلهاک - اینشوشیناک در لوح خود از آنها نام برده است. این بیشهها در پرستش اینشوشیناک (و مراسم تدفین که با حضور این خدا مرتبط بود) مورد توجه قرار مي گرفته اند (Heim,1992a:123-127). معابد دارای نمازخانههای داخلی در یک متن مربوط به سلطنت اونتاش نپیریشا، سه کتیبه از شیلهاک اینشوشیناک و یک متن از هوتلودوش - اینشوشیناک نیز مورد اشاره قرار گرفتهاند (Grillot, 1983:13-15). در هریک از نیایشگاه های بیرونی یک نمازخانه داخلی وجود داشته که در آن تصاویری از شاه و خاندانش (اعم از افراد مرده و زنده آن) و لاماسوها قرار می گرفته است تا جسم و روح آنها در کنف حمایت خدایان قرار بگیرد. در این نمازخانهها

پیکره خدای صاحب معبد نصب نشده اما اشیاء و علایم ویژه ای وجود داشته که حضور او را به طور نمادین تأیید می کرده است. وجود نشانه های خدای بزرگ پادشاهی ایلام «نپیریشا» در این نمازخانه ها تأکیدی بر اختصاص داشتن آنها به اعضای خانواده سلطنتی بوده است.

در آجرنوشتههای مربوط به دور - اونتاش (چغازنبیل) آجرهای لعابدار با بدنه گل رسی با کلمه upat مشخص شده که با عبارات hussip (رنگی) یا lansitip (طلایی) همراه شده است (استو، ۱۳۷۵: ۳۴-۳۵). در این متون عبارات (upat hussip/ lansitip) با نشانه جمع جاندار به یک طبقه آجری رنگین در فراز ذیقورات اشاره داشته است. احتمالاً تزیینات لعابدار در نمای بیرونی این طبقه تصاویری از شخصیتهای برجسته، موجودات مقدس یا مراسم قربانی را بازمی نموده که اونتاش-نپیریشا براساس یک سنت ایلامی آنها را به عنوان موجودات دارای روح در نظر داشته است ( Grillot, 1983: 20 و استو، ۱۳۷۵ (۳۵: ۱۳۷۵). براساس همین سنت بود که مدتی بعد کوتیر- نهونته ۲۱ و شیلهاک-اینشوشیناک تصاویری از شخصیتهای حکومتی را با آجرهای لعابدار و قالبی با بدنهای از خمیره سیلیسی (کاشی جسمی) برای یک نیایشگاه درونی تهیه کردهاند (مجیدزاده، ۱۳۷۰ :۱۴۷، ت ۶۸). اولین شواهد کاربرد آجرهای لعابدار سیلیسی به دوران شوتروک - نهونته (۱۱۹۰-۱۱۵۵ ق.م.) مربوط است. وی خود را در یکی از آجرنوشته ها مبتكر تكنيكي جديد (upat aktippa) در فراوری آجر معرفی کرده است. عبارت (akti) معرف بدنههای خمیر سنگی است که با نام آجرهای ماسهای (سیلیسی) نیز شناخته شده است (استو، ۱۳۷۵:۳۴ و Grillot,1983:21). از دوران حکومت جانشین او، کوتیر\_ نهونته هیچ سندی بهدست نیامده که به «آجر سیلیسی» اشاره داشته باشد. تنها یک قطعه آجر لعابدار با نقش برجسته از بالاتنه یک انسان به دست آمده که عبارت «پیکره کوتیر\_نهونته» بر سطح آن نگاشته شده است. ممكن است كه اين عبارت بهدستور خود او يا بعدها به واسطه برادر و جانشین او - شیلهاک اینشوشیناک -نگاشته شده باشد(Grillot, 1983:21). این آجر بخشی از مجموعه تصاویر خاندان سلطنتی بوده که بر دیوار معبد نصب میشده است.

شیلهاک – اینشوشیناک درمورد این تصاویر چنین می گوید: «من شیلهاک – اینشوشیناک فرزند شوتروک – نهونته شاه انزان و شوش هستم. کوتیر نهونته پیکرههایی از آجر





تصویر ۸ . جزییات بازچینی بقایای نقشبرجسته آجری لعابدار پادشاه ایلامی شیلهاک اینشوشیناک (شماره ثبت آجرها Sb703, Sb11405 -6, Sb11413 -5, Sb11422) و ملکه نهونته\_ اوتو<sup>۲۲</sup> (Sb701, Sb724T Sb760, Sb11408 -9, Sb11412, ۱۲ علی زلقی) (Sb11418, Sb11422) بهدستآمده از نمازخانه داخلی شوش در موزه لوور (تصویر از علی زلقی)

را آماده کرده بود، اما وی به طور ناگهانی در گذشت و آنها را نزد من گذاشت. من در اینجا برای اینشوشیناک معبدی بنا کردم و این پیکره ها را در آن جای دادم. نیایشگاه را ساختم و وقف اینشوشیناک کردم. اینشوشیناک بده!» (Grillot, 1983:14). وی در جای دیگری می گوید: «نیایشگاه با خشت ساخته شده بود و در طول می گوید: «نیایشگاه با خشت ساخته شده بود و در طول زمان فرسایش یافته بود آن را ... و سپس با آجر بازسازی کردم» (Grillot, 1983:15). با مراجعه به متون فوقالذکر مشاهده می شود که شیلها کاینشوشیناک کوششهای نیمه تمام و نافر جام پدر و برادرش در ساخت و تعمیر بعضی بناهای مقدس در شوش را به نتیجه رسانیده است. می توان تصور کرد که او آجرهای لعابداری را که آن دو بدون تصمیم مشخصی در مورد محل قرار گیری سفارش بدون تصمیم مشخصی در مورد محل قرار گیری سفارش داده بودند، بعدها با معماری معبد منطبق کرده است.

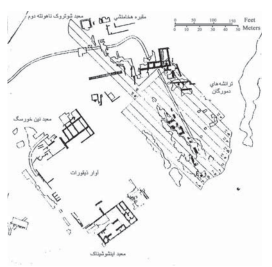
در دوران شیلهاک – اینشوشیناک آجر لعابدار مصالحی نوظهور محسوب می شد که با وسواس به کار می رفته است. کاربرد تزیینات لعابدار به خدای اینشوشیناک (Grillot) کاربرد تزیینات لعابدار به خدای اینشوشیناک (et Vallat,1984:21 ایشنی کاراب ۲۳ – اختصاص داشته که در نظر ایلامیان زندگی پس از مرگ آنها را اداره می کردهاند (Heim, 1992b: 202-203). ریشه های این سنت به دوران اونتاش – نپیریشا باز می گشت که در محوطه جغازنبیل از میخ های تزیینی

لعابدار برای بناهای متعلق به اینشوشیناک استفاده کرد در حالی که به نپیریشا (گال) خدای بزرگ و اصلی ایلام میخهای سفالی بدون لعاب را تقدیم کرد. اینشوشیناک نه تنها به همراه نپیریشا نیایشگاه مخصوصی در فراز ذیقورات را در اختیار داشت بلکه همچنین نیایشگاهی پنهان در بخشهای زیرین ذیقورات نیز وقف وی شده بود (گیرشمن، ۱۳۷۳:ب۴۲-۴۳). دامنه کاربرد تزیینات لعابدار بهمرور افزایش پیدا کرد به طوری که هوتلودوش-اینشوشیناک در یک کتیبه اظهار میدارد که بازسازی کوکونوم (معبد اعلی) را با آجرهای لعابدار و رنگین انجام مىدهد و بهصراحت عنوان مىكند كه پادشاهان قبل از او چنین کاری را انجام نداده بودند (-Vallat, 1978: 98, 19 24, 31-36). با این وجود کاربرد لعاب وابسته به تزیین بناهای مذهبی ایلامی ها باقی ماند و تاکنون نمونه ای از کاربرد لعاب برای پوشش دادن ظروف و ابزارهای سفالی ایلام میانه مشاهده نشده است. در دوران هلوتش - اینشوشیناک (۶۹۸-۶۹۳ ق.م) از پادشاهان ایلام نو آجرهای سیلیسی را uhna بهمعنی سنگ مینامیدند. این تغییر زبانی می تواند نشان از نوعی تغییر در فن ساخت باشد (Heim, 1992b:202). امروزه نيز چنين بدنههايي را خمیر سنگی (سنگینه) مینامند. طی این دوران و درکنار تزیینات بزرگ وابسته به معماری تولید اشیاء کوچک ازقبیل ظروف و پیکرکها نیز از جنس خمیر

یکی از نکات جالب مربوط به هنر لعابسازی ایلامی همین تداوم کاربرد و استفاده از خمیر سنگ در طی هزاره اول ق.م. است. در این زمان بیشتر تمدنهای همجوار همچون بابل و آشور از بدنههای سفالی برای اجرای تزیینات لعابدار استفاده می کردند(Reade,1963:38-40). دوران ایلام نو شاهد ابتکارات تازهای در هنر لعابسازی نیز بود که از آن جمله می توان به تولید وسیع آثاری با لعاب چندرنگی و کاربرد لعاب مشکی برای تفکیک رنگهای مختلف لعاب هم، اشاره کرد (Amiet, 1967:27-519).



تصویر ۹. شوش و موقعیت ساختارهای باستانی در آن (Harper, 1992:map.xvii)



تصویر ۱۰. موقعیت ساختارهای باستانی بهدستآمده در آکروپل (Heim, 1992 a:124, fig.41)

#### نتيجه گيري

در سرزمین ایلام تولید و کاربرد اشیاء و آثار لعابدار در ارتباط تنگاتنگ با نگرش مردم این سرزمین نسبت به حیات پایدار قرار داشته است. ویژگیهایی نظیر عدم تراوایی شیشه و ظروف لعابدار در ایجاد چنین نگرشی مؤثر بوده است. در عین حال نباید موضوع شباهت این آثار با جواهرات گرانبها را از یاد برد. دانش فنی تولید تزیینات لعابدار در دوران ایلام میانه هنوز در اوایل راه خود قرار داشته و تهیه آن بهراحتی انجام نمی گرفته است. از این رو پادشاهان ایلام میانه بخش عمدهای از کتیبههای خود را به توضیح در مورد نحوه ساخت آنها و نقش خویش در ارتقای این صنعت اختصاص دادهاند. مصالح لعابدار به دلیل همین نوظهور بودن و دشواریهای تولید، بادقت و وسواس خاصی به کاررفته و صرفاً به بعضی از ساختارهای مذهبی تعلق داشتهاند. همین امر بهمرور زمان به آنها شخصیت معنوی ویژهای اعطا کرده است. این نوع عناصر به طور مشخصی درجهت تبلیغ و ارتقای مقام خدای اینشوشیناک به کار گرفته شدند و حتی از آنها در تزیین معابد متعلق به سایر خدایان مقتدر ایلامی نیز استفاده نشده است. این امر سوای جنبههای سیاسی که شاهان ایلام در تثبیت موقعیت شهر شوش دنبال می کردهاند، با

شخصیت مرموز این خدا نیز ارتباط دارد. اینشوشیناک داور روز جزا محسوب می شده و نقش اصلی را در تأمین سعادت یا شوم بختی مردگان ایفا می کرده است. اعتقاد عمیق ایلامیان به نوعی از حیات پس از مرگ سبب شده است که بیشتر تلاشهای خود را صرف تأمین سعادت اخروی خویش کنند. از این رو شاخص ترین دستاورد خود را وقف داور روز جزا و دستیاران او کرده اند. شاهان ایلامی نیز از آجرهای لعابدار برای بخشیدن تجسمی ملموس و زوال ناپذیر به افراد مؤثر در سرنوشت حکومت خود بهره برداری کردند. گویی به این نحو حیات جاودان آنان را تضمین می کردند. شیلهاک اینشوشیناک با به تصویر کشیدن خاندان سلطنتی، نه تنها پدر و برادر خویش را دراوج شکوه و اقتدار تثبیت می کند بلکه به نوعی به دنبال ثبت تصویری بی زوال از خود و همسرش نیز بوده است. همین امر سبب شده که در تفکر ایلامی برای عناصر تزیینی لعابدار نوعی حیات نمادین قایل شده و شمایلها و ساختارهایی از جنس این مصالح را صاحب نوعی زندگی نمادین فرض کرده اند. تحلیل زبان شناسی صحت این امر را در کتیبههای اونتاش نپیریشا و جانشینانش که از عناصر لعابدار با نشانه جمع جاندار سخن می گویند و کاربرد استعاره میان فرشتگان و گل پخته لعابدار تأیید می کند (Grillot,1983:22) و استو، ۱۳۷۵ (۱۵۰ در ۱۳۷۵).

ذکر این نکته در خاتمه این مقاله ضروری است که شمایل نگاری به ندرت به حوزه خدایان اصلی ایلام وارد شده و در این حوزه نمادگرایی پیچیده تری مد نظر بوده است. آشوربانیپال بعد از ویران کردن شوش با لحن حاکی از شگفتی اشاره می کند که «ذیقورات با آجرهای لعابدار سبز- آبیاش ویران و مقابر شاهان قدیم و جدید غارت شد. اینشوشیناک خدای مرموزی که همواره پنهان بود، از معبد بیرون آورده و آواره شد.بیشههای مخفی که بر غریبهها پوشیده بود، سوزانده و تجلیات رازآمیزشان درهم کوبیده و تحقیر شد» (Heim, 1992 a: 126). هنوز بهدرستی مشخص نیست که سلطان مقتدر آشور چه چیزی را در معبد مشاهده کرده و با چه تصوری از خدای شوش مواجه شده بوده است. این در حالی است که ترسیم خدای آشور بر آجرهای لعابدار امری رایج بوده است. این در حالی است که ترسیم خدای آشور بر آجرهای لعابدار امری رایج بوده است.

براساس این یافته ها می توان نتیجه گرفت که در تمدن ایلام اشیاء سفالی لعابدار با برعهده گرفتن مجموعهای کارکردها فضای مساعدی را فراهم می کردند تا فرد با تمرکز بیشتر از پوسته ظاهری آیین بگذرد و به محتوای درونی آن نفود کند؛ کارکردهایی نظیر خلق فضایی امن برای وفاداران و بیمدهنده برای دشمنان، تذکر اعمال نیک بزرگان از دسترفته با استفاده از پیکرههای آنان و همچنین برخی کارکردهای جادویی در تثبیت نوعی از حیات برای محصولات هنری که تفکر مدرن مجالی برای تصور آن هم باقی نمی گذارد. پدیدآمدن مفهوم شیء هنری محض در دوران مدرن روی دیگری از سکه تفکر ابزارمندانه انسان امروزین است. این تفکر مناسبتی با تفکر کارکردگرایانه هنر سنتی ندارد. اگرچه چنین تلقی از کارکرد در تمدنهای سنتی پدیده نوظهوری نیست، ریشه یابی آن در تمدن بسیار کهنسال ایلامی و بهویژه بازشناسی جایگاه فنون سفالگری در گذشته کمتر مورد توجه قرار گرفته است.

#### تشکر و قدردانی

نگارش این مقاله برپایه دریافت نگارندگان از درس گفتارهای استاد محمود بینای مطلق درخصوص سمبولیسم جوامع سنتی شکل گرفته است. نگارندگان مایلاند نهایت مراتب سپاسگزاری خود را نسبت به سرکار خانم امید هوتن مسئول سالن کتیبهها و سرکار خانم عظیمه گلستان نژاد سرپرست کتابخانه پایگاه چغاز نبیل به سبب تأمین منابع کتابخانهای مورد نیاز برای انجام این تحقیق، سرکار خانم مهناز عبدالله خان گرجی بهجهت همکاری در مطالعه اشیاء موزه ملی و بهویژه جناب آقای علی زلقی بهجهت همکاری در تصحیح متن و تکمیل عکسبرداری از اشیاء موزه لوور اعلام کنند.

#### بىنوشت

۱.گیرشمن در این مورد می گوید:

Les Babyloniens considéraient l'élam comme un pays de sorcières et de créations démoniques (Ghirshman, 1966:50). «بابلیها سرزمین ایلام را کشور جادوگران و آفرینندگان شر میدانستند» (عیناً از فرانسه نقل شد زیرا ترجمههای موجود خالی از اشکال نیست).

- 2. Dur-Untash
- 3. Untash-Napirisha
- 4. Kukunum

۵. ابوالقاسم کاشانی مورخ دوره ایلخانی از خاندان هنرمند ابوطاهر نویسنده عرایس الجواهر و لوامع الاطایب ( اواخر سده ۷ یا اوایل سده ۸ ه.ق.)

- 6.Puzur-Inshushinak
- 7. Ashurbanipal
- 8. Shedu
- 9. Lamasu
- 10. Shalmaneser
- 11.Roland de Mecquenem

۱۲. واژه ذیقورات (Ziqqurat) که گاه به صورت زیگورات (Ziggurat) هم نوشته می شود، مشتق از ریشه اکدی ذَقَرَ (zaqaru) به معنی بر آمدن و بالا شدن، برای اشاره به معابد بلند و مطبق بینالنهرین و ایلام به کار می فته است.

- 13.M. J. Steve
- 14. Humban-Numena
- 15.Shilhak-Inshushinak
- 16. Lama
- 17.Kara-Inadash
- 18. Shuytruk-Nahhunte
- 19.Kumpum kiduia
- 20.Suhter
- 21.Kutir-Nahhunte
- 22.Nahhunte-Utu
- 23. Ishni-Karab
- 23.Lagamal (Lagamar)

#### منابع

- آمیه، پیر(۱۳۷۲). *تاریخ عیلام.* ترجمه شیرین بیانی، تهران: دانشگاه تهران.
- استو، ماری ژوزف(۱۳۷۵). *چغازنبیل*. ترجمه اصغر کریمی، جلد سوم، تهران: سازمان میراث فرهنگی.
  - پاتس، دانیل(۱۳۸۵). *باستان شناسی ایلام*. ترجمه زهرا بایستی، تهران: سمت.
  - پرادا، ادیت(۱۳۵۷). *هنر ایران باستان.* ترجمه یوسف مجیدزاده، تهران: دانشگاه تهران.
- کارتر، الیزابت(۱۳۷۲). «بنای ایلام میانی در انشان(تل ملیان)». *باستان شناسی و تاریخ،* ترجمه کامیار عبدی، شماره
  - \_كاشاني، ابوالقاسم(١٣٨٤).عرايس الجواهر و نفائس الاطايب. به كوشش ايرج افشار، تهران: المعي.
  - گیرشمن، رومن(۱۳۷۳). *چغازنبیل*. ترجمه اصغر کریمی، جلد اول، تهران: سازمان میراث فرهنگی.

- گیرشمن، رومن(۱۳۷۵). *چغازنبیل. ترجمه اصغر کریمی، ج*لد دوم، تهران: سازمان میراث فرهنگی. - مجیدزاده، یوسف(۱۳۷۰). *تاریخ و تمدن ایلام.* تهران: مرکز نشر دانشگاهی. - مجیدزاده، یوسف(۱۳۸۰). *تاریخ و تمدن بین النهرین.* جلد سوم، تهران: مرکز نشر دانشگاهی.
  - نگهبان، عزتالله(۱۳۷۲). حفاری هفت تپه دشت خوزستان. تهران: سازمان میراث فرهنگی.
- Amiet, Pierre(1967). Eléments émaillés du décor architecturale neo\_élamite, Syria 44, pp.27-51.
- Amiet, Pierre(1976).Disjecta membra Aelamica: Le décor architectural en brique émaillés à Suse, Arts Asiatiques 32, pp.13-28.
- Ghirshman, Roman(1959). Campagne de Fouilles a Tchoga Zanbil, Arts Asiatiques 6.
- Ghirshman, Roman(1966). Tchogha Zanbil (Dur-Untash), Vol. 1 (Ziggurat), Paris : Librairie Orientaliste Paul Geuthier.
- Grillot, Francoise(1983). Le Suhter royal de Suse, Iranica Antiqua, Vol. XVIII, pp. 1-23.
- -Grillot, Francoise, Vallat, Francois(1984). Dedicace de Silhak-Insusinak a Kiririsa, Iranica Antiqua, Vol. XIX, pp.21-30.
- Harper, Prudence O(1992).Brick relief with bull-man, palm tree and frontal figure, Aruz, J./Happer, P.O./ Tallon, F. (Eds.), in «The Royal city of Susa», New York: Metropolitan Museum of Art.
- Heim, Suzanne(1992a). Royal and Religious Structures and Their Decoration, Aruz, J./Happer, P.O./ Tallon, F. (Eds.), in «The Royal city of Susa», New York: Metropolitan Museum of Art.
- Heim, Suzanne (1992b). The Glazed Objects and the Elamite Glaze Industry, Aruz, J. /Happer, P.O./ Tallon, F. (Eds.), in "The Royal city of Susa", New York: Metropolitan Museum of Art.
- Lambert, Maurice(1978). Disjecta membra Aelamica II, Arts Asiatiques, pp.3-27.
- Mecquenem, Roland de(1943). Fouilles de Suse, 1933-1939, MDP 29, Paris:Librairie Orientaliste Paul Geuthier.
- Morgan, Jacques de/Jequier, Gustave/Lampre, G(1900).MDP I, Paris: Librairie Orientaliste Paul Geuthier.
- Reade, J.E(1963). A glazed-brick panel from Nimrud, Iraq 25, pp.38-47.
- Spycket, Agnés (1988).Lions en Terre Cuite de Suse, Iranica Antiqua, Vol. XXIII, pp. 149-156.
- Vahidzadeh, Reza(2010). *Technical study on Pottery findings of excavations at Haft Tappeh*, In Vorbericht der archäologischen Ausgrabungen der Kampagnen 2005-2007 in Haft Tappeh (Iran), Mofidi, B., Prechel, Doris & Vahidzadeh, Reza, Münster: Agenda, pp.59-63
- Vallat, Francois(1978). Une brique elamite de Hutelutush-Inshushinak, DAFI 8, Paris: Librairie Orienta liste Paul Geuthier.

# تعیین مناسبترین جهت تابش گیری برای حیاط مرکزی خانه های یزد (مطالعه موردی: خانه رسولیان یزد)

 $^*$ سعیده حسینیزاده مهرجردی

#### چکیده

از معایب خانههای جدید در یزد، عدم تأمین آسایش انسان براساس طبیعت وهستی کویراست. ازطرفی تأمین آسایش ساکنان با بهره گیری بهینه از انرژیهای طبیعی ازمحاسن خانههای سنتی این شهر است. تحلیل و بررسی چگونگی بهره گیری ازطبیعت دراین خانهها، جهت برقرارسازی تعادل بین طبیعت درونی و بیرونی کویرنشینان و یافتن الگوی مناسب برنامه ریزی و طراحی در اقلیم این منطقه، نه تنها مؤثر بلکه ضروری است. در تعالیم اسلامی قرابتی خاص بین انسان و طبیعت وجود دارد، چرا که ماده اولیه خلقت انسان از طبیعت گرفته شده است (طوفان،۱۳۸۵: ۳۷)، از این رو در اقلیم کویری یزد (طبیعت) انتخاب بهترین زاویه برای تابش گیری فضاها و حیاط (برای انسان)، یکی از راهکارها و الگوهای مناسب طراحی است.

در این مقاله روش تحقیق به صورت تاریخی - تحلیلی و توصیفی براساس مطالعات کتابخانهای و میدانی بوده است. لذا ضمن معرفی خانه رسولیان به عنوان مطالعه موردی، جهتگیری مناسب حیاط براساس دریافت بهینه تابش در فصول مختلف سال تعریف شده است. با ترسیم نقاب سایه بازشوهای اطراف حیاط و انطباق آنها با تقویم نیاز به آفتاب و سایه شهر یزد، فرضیه های تحقیق مورد سنجش قرار گرفته و به تعیین بهترین کار کرد بازشوی فضاها با توجه به نوع تابش گیری در فصول سرد و گرم سال دست یافته است. نتایج نشان می دهد بهترین جهت حیاط ۵۳۷۵ درجه جنوب غربی است.

كليدواژهها:جهت تابش گيري، حياط مركزي، بازشو، سازماندهي مركزي، خانههاي سنتي يزد

87

تعامل انسان در مسیر حرکت تاریخی خود با طبیعتی که چون مظروف او را در برگرفته از دیر باز مورد توجه پژوهشگران، معماران، شهرسازان، سازندگان، برنامه ریزان و محققان بسیاری بوده است. او در زمان حال با نگاه به گذشته روبه سوی آینده ره می پیماید و در این میان استفاده از تجارب و اندوخته های علمی و تجربی گذشتگان شرط عقل است. ازاین رو در مقاله حاضر سعی شده است گوشه ای از این گنجنامه های گرانبهای تاریخی که دربافت تاریخی شهر یزد واقع است، مور دبررسی قرار گیرد.

بنا به تعبیر قرآن «سکنی گزیدن» یعنی «به آرامش رسیدن»، از سویی آرامش باید با آسایش ساختار فیزیک بدن انسان نیز همراه باشد. در تمام خانه های سنتی یزد معمولاً چندین نسل در کنار یکدیگر با آرامش سکونت داشتند. از اینرو امکان جستجوی راهکارهای مناسب – با توجه به عدم تغییر کار کرد خانه برای مدتهای مدید – دراین خانهها از جمله خانه رسولیان وجود دارد. یکی از این اقدامات اساسی جلوگیری از بیش گرمایی یا عدم آسایش ساکنان در فضای داخلی و ممانعت از تابش خورشید به داخل در تابستان و اجازه ورود اشعه خورشید و گرمایش فضای داخل در زمستان است (صابری و همکاران، ۱۳۸۱).

در این تحقیق با انتخاب هشت جهتگیری متفاوت که یکی از آنها جهتگیری موجود حیاط مذکور بود، نقاب سایه بازشو و پنجره تکتک فضاهای سازمانیافته برگرد حیاط ترسیم و با «تقویم نیاز به آفتاب و سایه شهر یزد» مطابقت شد. در ادامه ساعات کارکرد صحیح بازشوها درمواقع نیاز به آفتاب و سایه، در زمانهایی که از فضاها استفاده می شد استخراج و با طرح رابطهای درصد کارایی بازشوها تعیین و درنهایت بهترین جهتگیری از بین هشت مورد انتخابی ارایه شد. لازم به ذکر است که آزمون فرضیه در دو مرحله انجام شد که در ادامه به آن اشاره می کنیم.

#### چهارچوب نظری

هرچند برخی از محققان عوامل فرهنگی را عامل اصلی شکل دهنده انواع حیاط در خانههای سنتی دانستهاند، نقش پدیدههای جغرافیایی و محیطی در شکل گیری فضاهای باز و حیاط خانهها کمابیش آشکار است (سلطان زاده، ۱۳۹۰: ۶۹). بافت تاریخی و متراکم شهر یزد نیز در بستر اقلیم کویری، درنگاه پرنده، بسان ساختاری همیشه پر است که فضاهای خالی که عمده ترینشان همان حیاط خانه است

درون آن بسیارمنظم و حساب شده کنده شده، به گونهای که فضاهای اصلی را برگرد خود به خوبی سازمان داده است. ازمهم ترین عوامل سازمان دهنده، کشیدگی یک نواخت این حیاطها در جهت طولی است.

این مقاله که با دیدی نقادانه به معماری حیاط یکی از این خانهها و جهت گیری موجود آن رویکرد تحلیلی خود را دنبال می کند، پاسخ گوی این سؤال نیز هست که حیاط این خانه با جهت گیری موجود چه تأثیراتی بر معماری خانه داشته است؟ و آیا با شیوه معیشت ساکنان اصلی خانه، نوع فضاها، نحوه بهرهبرداری از آنها و نوع سازماندهی فضایی موجود، با درنظر گرفتن ویژگیهای طبیعت بیرونی ساکنان همساز بوده است؟ یا بهعبارتی دیگر مناسب ترین جهت برای تابش گیری حیاط خانه رسولیان و حیاط خانههای مشابه در بافت کدام است؟

بر این اساس با پاسخی اولیه به سؤال تحقیق که در بالا به آن اشاره شد، براین مبنا که: «جهت گیری موجود حیاط رسولیان بیشترین انطباق مواقع کارکرد صحیح بازشوها با زمانهای استفاده از فضاها را تأمین می کند»، به آزمون این فرضیه پرداخته شد.

#### يىشىنە تحقىق

همان طور که قبلاً ذکر شد بین جهت گیری این حیاط با حیاط بیشتر خانه های موجود در بافت تاریخی یزد شباهتی وجود داردکه در صورت تداوم تحقیق با انتخاب موارد مشابه در بافت، نتیجه تحقیق قابل تعمیم خواهد بود که این اعتبار بیرونی تحقیق را افزایش میدهد. در مورد خانههای دارای حیاط مرکزی (خانههای سنتی) در اقلیم گرم و خشک ایران مطالعاتی صورت گرفته و کتبی نگاشته شده <sup>۵</sup> که برخی به طور مستقیم مورد استفاده نگارنده قرار گرفته و مطالعه برخی دیگر روش پژوهش را برای محقق مستدل گردانیده است. از جمله تحقیقات مرحوم پیرنیا بر معماری سنتی ایران بهویژه یزد، در یکی از این نوشتهها وی جهت قرار گیری خانههای (رون) یزد را که از مسائل مهم شهرسازی می داند، رون راسته (جهت شمال شرق-جنوب غرب) معرفی می کند (پیرنیا و همکاران،۱۳۸۶: ١٥٥). فرقاني با مطالعه روى اين حياط ها؛ جهت گيري مربوطه را از جنوب تا جنوب شرق معرفی کرده (فرقانی و همکاران،۱۳۸۹: ۴۸) و غفاری نیز این جهتگیری را رو به قبله تعیین کرده است (غفاری،۱۳۷۳: ۳۰). اما در هیچ کدام جهت گیری با زاویه مشخصی برای این خانه با توجه به

نوع سازمان دهی شان معرفی نشده و اساساً مطالعه خاصی در این زمینه روی خانه ای در یزد انجام نگرفته است. گدر ضمن، در این پژوهش از برخی کیفیات ویژه حیاطهای مرکزی جهت معرفی مناسب ترین جهت گیری استفاده شده که در سایر منابع و تحقیقات مشابه از آنها بهره برداری نشده، لذا از جهاتی پژوهش حاضر ضمن استفاده از نتایج دیگر تحقیقها وپژوهشها از تازگی برخوردار است.

### روش تحقيق

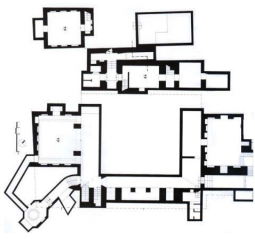
به طور کلی روش تحقیق در این پژوهش به شکل توصیفی و تحلیلی است و روش گردآوری اطلاعات، مشاهدات و بررسیهای میدانی است و برخی اطلاعات از طریق اسنادی جمع آوری شده اند.

#### معرفي خانه رسوليان

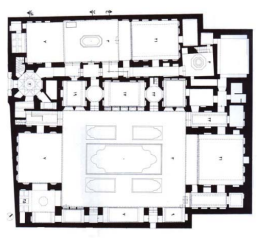
این خانه که متعلق به جد خاندان رسولیان است، درسال ۱۲۸۳هـ.ش. توسط استاد محمدحسن محمدرحیم احداث شده است (حاجی قاسمی،۱۳۸۳: ۴۰). این خانه دستگاه ورودی کاملی دارد که از دوسوی این دستگاه به کوچه و حیاط اصلی راه دارد. از آنجا که این پژوهش روی حیاط اصلی این خانه انجام شده است، مختصری در مورد عناصر مرتبط با این حیاط توضیحاتی آورده خواهد شد.

حیاط اصلی خانه را فضاهایی یکطبقه احاطه کردهاند ولی جبهه جنوب غربی آن مرتفع تر (معادل دوطبقه) از سه جبهه همارتفاع دیگر (معادل یکطبقه) است (حاجی قاسمی،۱۳۸۳: ۴۰). ایوان فراخ و بزرگی در مرکز جنوب غرب باعث اعتبار بیشتر نمای این جبهه شده است. در مرکز جبهه شمال شرق ایوان کم عمقی است که در پس آن اتاق ارسی با سایبانی برای آن قرار دارد (تصاویر ۱ و ۲). جبهه جنوب شرق حیاط به فضاهای نیمباز و کم عمق – جز یک سه دری در گوشه جنوبی – اختصاص دارد. ضلع رو به روی آن یک پنج دری درمیانه و دو اتاق در طرفین آن ورودی قرار دارد. اتاق ها نیز از طریق راهروهایی با یکدیگر ورودی قرار دارد. اتاق ها نیز از طریق راهروهایی با یکدیگر ورودی قرار دارد (تصاویر ۳ و ۴) و در آن بادگیر برفراز اتاقی در جنوب شرق ایوان واقع بوده که به حوضخانه معروف است.

هرکدام از فضاهای مستقل پیرامون حیاط اندرونی (حیاط اصلی) برحسب نحوه و میزان برخورداری از نورخورشید درفصول خاصی از سال بیشترین کارکرد را داشتند.



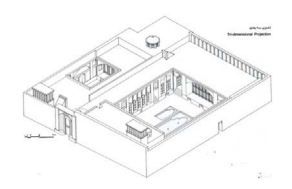
تصویر ۱. پلان زیرزمین خانه رسولیان (حاج قاسمی،۱۳۸۳، ۴۴)



تصوير ۲. پلان هم کف خانه رسوليان (حاجي قاسمي، ١٣٨٣، ٤٢)



تصویر ۳ و ۴. دو برش طولی ازحیاط (بالا: دید بهسمت تالار، پایین: دید به سمت ارسی)، (حاجیقاسمی، ۱۳۸۳، ۴۴و۴۴)



تصویر۵. پرسپکتیو از دید پرنده به سمت حیاط مرکزی (حاجیقاسمی، ۱۳۸۳، ۴۸)

برای نمونه، فضاهای جبهه جنوبی مناسب فصول گرم سال و فضاهای جبهه شمالی مناسب فصول سرد سال بودند. نکته حایز اهمیت دراین پژوهش این است که این حیاط اندرونی، یک حیاط داخلی یا حیاط مرکزی است رتصویر۵) که جبهههای شمالی تابش جنوب و جبهههای جنوبی نور شمال را دریافت خواهند کرد. در معماری اقلیم گرم و خشک، از آنجا که وجود خورشید یکی از گفت در ساختار حیاط مرکزی شرایط محیطی اصلی طراحی حیاط بوده است، شاید بتوان ترین عامل شکل دهنده باشد (فرقانی و همکاران، ۱۳۸۹: ترین عامل شکل دهنده باشد (فرقانی و همکاران، ۱۳۸۹: طراحی حیاط خانههای سنتی یزد نیز است، ابزار سنجش طراحی حیاط خانههای سنتی یزد نیز است، ابزار سنجش و آزمون فرضیه را در پژوهش حاضر معلوم می کند.

با توجه به آنچه آمد، از دید این مقاله تعریف واژههای کلیدی بر این اساس است:

 ۱. منظور از جهت گیری حیاط، کشیدگی آن بر اساس جهات جغرافیایی (راستای شمال شرقی - جنوب غربی) از سمت هفت دری به سمت تالار است (تصویر ۱و۲).

منظور از کارکرد صحیح پنجره یا بازشو، مجموع ساعات
 کارکرد صحیح پنجره در دو زمان مختلف زیر است:

الف. ساعاتی از مواقع نیاز به «سایه» که پنجره هیچ گونه تابشی دریافت نمی کند (فصل گرم).

ب. ساعاتی از مواقع نیاز به «آفتاب» که پنجره تحت تابش مستقیم آفتاب است (فصل سرد).

۳. مراد از زمانهای استفاده از فضا، زمانهایی از سال است که در زندگی ساکنان اصلی خانه مورد استفاده بوده است. ۴. منظور از جهت گیری مناسب، جهت گیری است که تابش مطلوب را ازطریق بازشوها در مواقع کارکرد بازشوها و موقع استفاده از فضاها دریافت دارد.

# تأثير سازمان دهى فضاها برتابش گيرى مطلوب آنها

لازم به ذکر است که چگونگی سازمان دهی فضاها پیرامون حیاط در این پژوهش ثابت فرض شده و تنها عنصر متغیر در این زمینه جهت گیری پلان است که با تغییر هر جهت، صرفاً جهت گیری هر فضا نسبت به شمال جغرافیایی تغییر خواهد کرد که این خود میزان تابش گیری فضا را تحت تأثیر قرار خواهد داد.

#### آزمون مرحله اول:

با توجه به فرضیه اول پژوهش و با توجه به این که جهت گیری موجود حیاط رسولیان ۳۷ درجه غربی است، لذا این راستا نخستین جهت گیری از هشت جهت انتخابی برای آزمون فرضیه بود. هفت جهت گیری دیگر نیز هر کدام با چرخش ۴۵ درجه نسبت به جهت موجود (جهت قبله) و نسبت به یکدیگر انتخاب شدند. این جهت ها شامل: شمال (جهت ۱)، شمال شرق(جهت ۲)، شرق(جهت ۳)، جنوب شرق (جهت ۲)، جنوب غرب (جهت ۶)، شمال غرب (جهت ۷)، جنوب غرب در ادامه مراحل زیر برای کسب دادههای اولیه طی شد: (-7) نقاب سایه بازشوهای تک تک فضاها ترسیم شد (تصاویر ۵ و ۶ و ۷: برای نمونه).

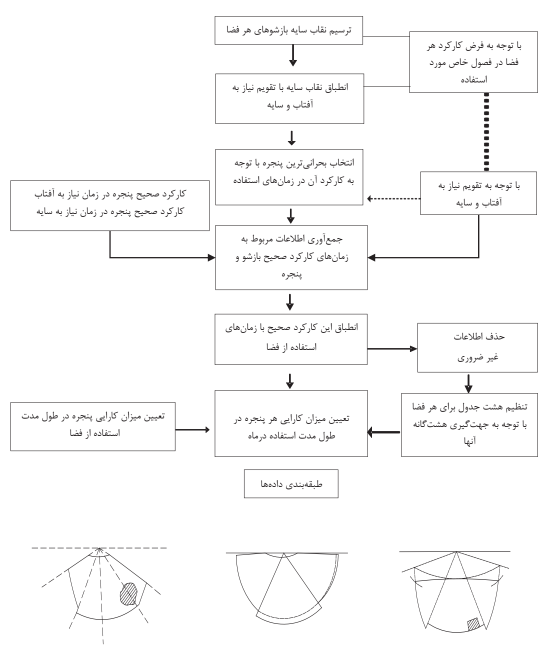
۲-۲) این نقاب سایهها با تقویم نیاز به آفتاب و سایه یزد (برای هر هشتجهت انتخابی) مورد انطباق قرار گرفت.

۳-۲) ساعات کارکرد صحیح پنجرهها در مواقعی که فضاها مورد استفاده قرار می گیرند و نیاز به آفتاب یا سایه دارند، استخراج شد.

۲-۴) درصد کارایی پنجرهها و بازشوها با فرمول (و جدول ۱۶ و ۳) محاسبه شد.

جمع بندی حاصل از ترسیم نقاب سایه ها به عنوان داده های آماده تحلیل برای هر نقاب سایه به طور مجزا در جداولی (جدول ۲ و ۳برای نمونه) محاسبه شد که در این جداول سهمی از داده ها مربوط به ساعات کار کرد صحیح پنجره ها در طول روز و در فصول مختلف سال می شود. لذا برای هرکدام از باز شوها در هرکدام از هشت جهت انتخابی چنین جداولی تعریف شد و پس از آن داده های جداول مورد تحلیل و نتیجه گیری قرار گرفت.

#### جدول ۱. دیاگرام مرحله اول آزمون (مأخذ: نگارنده براساس مراحل آزمون)



تصویر ۶۰ نقاب سایه پنجره هفتدری تصویر ۷۰ نقاب سایه گشودگی تالار تصویر ۸۰ نقاب سایه یکی از پنجرههای پنجدری (مأخذ: نگارنده براساس رازجویان، ۱۳۶۷، ۱۵۰ (مأخذ: نگارنده براساس رازجویان، ۱۳۶۷، ۱۵۰ (مأخذ: نگارنده براساس رازجویان، ۱۳۶۷)

بین آنها جهت گیریهای نمونه با بیشترین درصد کارایی و بهترین حالت انتخاب و مناسبترین جهت گیری با توجه به تعاریف اولیه از بین هشت جهت گیری فوق انتخاب شد. پس از آن، جدول مقایسه میزان کارایی همه فضاها (جدول\*) با توجه به جهت گیریهای حیاط تنظیم و بدین ترتیب میزان کاراییهای به دست آمده درجه بندی و از

جدول ۲. تعیین کار کرد صحیح بازشوی هفت دری، رو به جنوب غرب (جهت۶)(مآخذ: نگارنده براساس ۲-۲)

| مدت زمان<br>کارکرد <i>صحیح</i><br>پنجره در<br>هرروز ٔ ٔ ٔ | ساعات کارکرد<br>صحیح پنجره در<br>زمان نیاز به آفتاب<br>در طول روز <sup>۹</sup> | ساعات کارکرد<br>صحیح پنجره در<br>زمان نیاز به سایه<br>در طول روز^ | ماه      |
|-----------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------|----------|
|                                                           |                                                                                |                                                                   | تير      |
|                                                           |                                                                                |                                                                   | مرداد    |
|                                                           |                                                                                |                                                                   | شهريور   |
| ۲ : ۵۵                                                    |                                                                                | 1+: 1+-17:1+<br>1Y:                                               | مهر      |
| ۲:۱۰                                                      | 11 : ٣٠ – 17 : ٣٠<br>18 – 17 : 1٠                                              | -                                                                 | آبان     |
| ۵: ۴۰                                                     | 1+:4+-19:4+                                                                    |                                                                   | آذر      |
| ۵:۴۰                                                      | 1+: T+ - 19: 1+<br>1+: F+ - 19: T+                                             | -                                                                 | دى       |
| ۵: ۴۰                                                     | 1+:4+-19:4+                                                                    |                                                                   | بهمن     |
| ۵:۵۰                                                      | 11 : ۲+ - 17 : 1+                                                              |                                                                   | اسفند    |
|                                                           |                                                                                |                                                                   | فروردين  |
|                                                           |                                                                                |                                                                   | ارديبهشت |
|                                                           |                                                                                |                                                                   | خرداد    |

مدت زمان کار کرد صحیح پنجره در زمانهای استفاده در طول سال برحسب ساعت: (۲۷:۵۵)

میزان کارایی پنجره در زمانهای استفاده برحسب درصد: (٪ ۳۶/۳)

جدول ۳. تعیین کارکرد صحیح بازشوی پنج دری، رو به شمال (جهت ۱)(مآخذ: نگارنده براساس ۲-۲)

| مدت زمان<br>کار کرد صحیح<br>پنجره در<br>هرروز | ساعات کارکرد<br>صحیح پنجره<br>در زمان نیاز به<br>آفتاب در طول<br>روز | ساعات کارکرد<br>صحیح پنجره در<br>زمان نیاز به سایه<br>در طول روز | ماه      |
|-----------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------|----------|
|                                               |                                                                      |                                                                  | تير      |
|                                               |                                                                      |                                                                  | مرداد    |
|                                               |                                                                      |                                                                  | شهريور   |
| ٨                                             |                                                                      | 1+ -14                                                           | مهر      |
| ۳:۳۰                                          |                                                                      | 17:30-18                                                         | آبان     |
|                                               |                                                                      |                                                                  | آذر      |
|                                               |                                                                      |                                                                  | دى       |
|                                               |                                                                      |                                                                  | بهمن     |
|                                               |                                                                      |                                                                  | اسفند    |
| ۵                                             |                                                                      | 17 – 17                                                          | فروردين  |
|                                               |                                                                      |                                                                  | ارديبهشت |
|                                               |                                                                      |                                                                  | خرداد    |

مدت زمان کار کرد صحیح پنجره در زمانهای استفاده درطول سال برحسب ساعت: (۱۶:۳۰) میزان کارایی پنجره در زمانهای استفاده برحسب درصد: (۲۱//۵)

جدول ۴. درصد انطباق مواقع کار کرد صحیح بازشوی فضاها با زمان استفاده از فضا در جهت گیریهای تعیین شده برای حیاط (مآخذ: نگارنده)

| شمال غرب(۸) | غرب(۷) | جنوب غرب(۶) | جنوب(۵) | جنوب شرق(۴)  | شرق(۳)        | شمال شرق(۲) | شمال(۱)      | جهتگیری<br>حیاط<br>نام<br>فضا |
|-------------|--------|-------------|---------|--------------|---------------|-------------|--------------|-------------------------------|
| ۲۵/۸        | ۵۰     | TT/8        | ۱۹      | ۲۱/۵         | ۶۸/۸ <b>●</b> | 49/0        | W8/W         | هفت دری                       |
| ۴۸/۲        | ۲۱/۵   | 19/Y        | ٢٨/٩    | ۱۷/۶         | ۲۱/۵          | YY/A        | <b>*</b> Y/V | پنج دری                       |
| ۶۲/۵        | ۶۰     | Υ۵/۵        | ٧٠      | ٨٩/۶         | ۵۹/۶          | ۸۷/۹        | ۸٩/۶         | حوض خانه                      |
| ۶٠/۴        | ٣٨     | ۵۱/۹        | ۵۶      | <b>*</b> V/V | ۴٧            | ۵۸/۹        | ۶۷/۹         | تالار                         |
| ٧٠          | 49/4   | ۳۵/۱        | ۵۹/۲    | W8/A         | ۵۰/۱          | 44/1        | ۵۹/۲         | دو دری(۱)                     |
| ۵۵/۹        | ۵۰/۱   | 47/1        | ٣١/۶    | 77/4         | ۴۸/۵          | 80/1        | VY/9         | دو دری(۲)                     |

<sup>\*</sup> اعدادی که با رنگ مشخص شدهاند، بیشترین درصد انطباق مواقع کارکرد صحیح پنجره یا بازشوی فضاها با زمان استفاده از فضاها درجهت گیریهای مختلف حیاط را نشان میدهند.

## آزمون مرحله دوم:

پس از اتمام مرحله اول و تحلیل دادههای آن جهت افزایش ضریب دقت، از آنجا که هرچه تعدادجهت های نمونه بیشتر باشد، اطلاعات حاصله ارزش بیشتری خواهد داشت، بین دو جهتی که بالاترین میزان کارایی ها را داشتند (جهت غرب و جنوبغرب) دوجهت گیری نمونه

دیگر انتخاب و درست مطابق مرحله اول، مرحله دوم آزمون روی آن انجام شد.

در ادامه با توجه به کارکرد فعلی این خانه جهت برنامهریزی برای استفاده از فضاها، ساعات پیشنهادی کارکرد فضاها با استفاده از نتایج حاصله تحقیق در جدولی مطابق جدول ۵ ارایه شد.

جدول ۵. برنامه ریزی پیشنهادی برای زمان بندی استفاده از فضاهای مختلف در جهت گیری موجود (جنوب غربی) برای سال تحصیلی دانشکده معماری (مآخذ: نگارنده)

| دودری(۲)                 | دودری (۱)              | پنجدری                   | حوضخانه    | تالار                     | هفتدری                 | اه نام<br>فضا |
|--------------------------|------------------------|--------------------------|------------|---------------------------|------------------------|---------------|
| ۵-11:۲۰                  | ۵-۵:۵+<br>11:۲+-19     | ۵-۶:۴۰<br>11:۳۰-19       | ۵–۱۹       | 11-19                     | 12-19                  | تير•          |
| ۵:1۵-1:4<br>11:40-11:40  | ۵:1۵-۶<br>11:۳•-11:40  | ۵:1۵-۶:۳۰<br>11:۴۰-1۸:۴۵ | ۵:۱۵–۱۸:۴۵ | ۵:1۵-۶:1۵<br>1•:۴۵ -11:۴۵ | ۵:۱۵–۱۸:۴۵             | مرداد•        |
| 17:12-14:40              | 5:70-1<br>17-11:70     | 8:T+-1<br>1T-11:T+       | A-1A:T•    | 10:10-11:40<br>8:40-1     | A-18:40<br>18-18:40    | شهريور•       |
| 17:74-11                 | 8:40-1*<br>17-11       | V:1+-1+<br>1Y-1A         | 114        | 10-1A<br>V:10-9:80        | 1+:1+-17:1+<br>1Y:4-1A | مهر           |
| 17:40<br>17:40-18        | ۷:۳۰-۱۰:۵۰<br>۱۲:۳۰-۱۶ | 14-14<br>17-18           | 17:74-18   | 17:74-19<br>1:10-1:40     | 11:٣٠-17:٣٠            | آبان          |
| ۸:۳۰-۱۲:۴۵               | ۸:٣٠-٩:٣٠              | 9:117                    |            |                           | 10:40-18:40            | آذر           |
| 9-17:00                  |                        | 9:20-11:20               |            |                           | 10:40-18:40            | دى            |
| ۸:۲۵-۱۲:۴۵               | ۸:۳۰-۹:۳۰              | 9:117                    |            |                           | 1+:4-18:4+             | بهمن          |
| ۸-۱۲:۴۵                  | ٧:٣٠-١٠:۵٠             | ۸:۱۰-۱۲                  |            | ۸:۱۵-۸:۴۵                 | 11:۲۰-17:1۰            | اسفند         |
| 17:40-17                 | 8:22-17<br>17-17       | V:1+-17<br>17-1V         |            | 17-1A<br>V:10-9:80        |                        | فروردين       |
| 17:10-11:70              | 5:٣٠-9<br>17-11:٣٠     | 8:34-9<br>17-14:34       | ۹-۱۸:۳۰    | 10:10-11:40<br>8:40-9     | 9-17:70<br>17-18:70    | رديبهشت       |
| 8:10-1:40<br>11:40-11:40 | 11:40-11:40            | 10:20-11:40              | ۶:۱۵–۱۸:۱۵ | 1+:40-11:40               | ۶:۱۵-۱۸:۴۵             | خرداد         |

<sup>\*</sup> به دلیل این که برای پیشنهاد زمان بندی فوق سال تحصیلی به عنوان پیش فرض در نظر گرفته شده، این سه ماه (تعطیلات تابستان) در تحلیل دادهها حذف شده است .

## نتيجهگيري

تحلیل دادههای بهدستآمده نشان می دهد جهت گیری جنوب غرب با زاویه ۳۷/۵ درجه از جنوب به سمت غرب مناسب ترین جهت گیری حدود ۵۰٪ از فضاهای غرب مناسب ترین جهت گیری حدود ۵۰٪ از فضاهای اطراف حیاط که در تحقیق آمده بهترین کارکرد را از نظر آفتاب گیری در مواقع سرد و سایه دار بودن در مواقع گرم سال را دارند که به نسبت سایر جهتها بهترین جواب را به پرسش تحقیق داده است. لازم به ذکر است که این جهت گیری به جهت گیری موجود حیاط نزدیک است.

اما در راستای استفاده از فضاهای حیاط رسولیان به عنوان دانشکده معماری به نظر می رسد در صورت برنامه ریزی مناسب برای تمام فضاها در زمانهایی که از فضاها استفاده حتمی می شود، می توان به ترین کارایی را از این مکان گرفت. لذا می توان با توجه به بیشترین کارایی فضا از نظر تابش گیری برای فصول مورد استفاده از دانشکده نوعی برنامه ریزی در سی مناسب ارایه داد. بدیهی است توجه به این امر، اقدامی است در جهت کاهش مصرف انرژی برای گرمایش و سرمایش فضاها. هم چنین برای بهینه سازی هریک از فضاها در جهت گیری موجود به خصوص برای فضاهایی که کارایی لازم را از نظر نحوه و میزان تابش گیری ندارند، با اصلاح نقاب سایه باز شوها با توجه به نمودار نیاز به آفتاب و سایه می توان به کارایی لازم رسید. البته باید در نظر داشت حالت ایده آل برای بیشبرد این پژوهش آن است که بدون در نظر گرفتن نحوه عملکرد فضاها و نوع استفاده از آنها، برای بررسی عملکرد صحیح پنجره ها، نوعی جهت گیری معرفی شود که در هر حال در مواقع سرد سال بهترین آفتاب گیری و درمواقع گرم سال بیشترین سایه را داشته باشد (جدول ۵).

## یینوشت

1- Courtyard

۲- وَ لَقَدْ خَلَقْنَا الْإِنْسَانَ مِنْ صَلْصَالٍ مِنْ حَمَاٍ مَسْنُونٍ (ما انسان را از گل خشکیدهای (همچون سفال) که از گل بدبوی (تیره رنگی) گرفته شده بود، آفریدیم. حجر (۲۶) .

٣- وَاللَّهُ جَعَلَ لَكُمْ مِنْ بُيُوتَكُمْ سَكَناً وَ ... (و خدا براى شما از خانههايتان محلّ سكونت (و آرامش) قرار داد و...نحل ٨٠/).

۴- نک: رازجویان، محمود(۱۳۷۰). «تقویم نیاز به آفتاب و سایه». *دوفصلنامه صفه*، شماره ۲ یا سال اول، (۱)، ۵۲-۶۸.

۵- تألیفات دکتر محمود رازجویان و مهندس مرتضی کسمایی و سایرین درباب مطالعات اقلیمی و طراحی اقلیمی و نیز دیگر منابعی که نگارنده از نتایج آن بهره برده و در فهرست منابع آمده است.

9- برحسب جستجویی که نگارنده در سایت سازمان اسناد و کتابخانه ملی جمهوری اسلامی ایران به آدرس : http://www.nlai.ir و http://www.sid.ir انجام داده است. برخی دیگر از بانکهای اطلاعاتی ازجمله http://www.sid.ir و http://www.magiran.com انجام داده است.

۷- در حال حاضر این بنا از طریق وقف در اختیار دانشگاه یزد قرار گرفته و به عنوان دانشکده معماری دانشگاه یزد از آن بهرهبرداری می شود.

۸-اعداد مندرج در این ستون نمایشدهنده ساعاتی از روز است که در فصل مورد نظر فضا نیاز به سایه دارد و پنجره نیز تابشی دریافت نمی کند (کارکرد صحیح پنجره یا بازشو).

۹-اعداد مندرج در این ستون نمایش دهنده ساعاتی از روز است که در فصل مورد نظر فضا نیاز به آفتاب دارد و پنجره هم تحت تابشی مناسب است (کارکرد صحیح پنجره یا بازشو).

۱۰ -اعداد مندرج در این ستون نمایش دهنده مجموع ساعاتی است که بازشو یا پنجره کار کرد صحیحی درطول روزهای هر فصل داشته است.

11- Ancient city of Iran

12- Traditional housing in Yazd



## منابع

- پیرنیا، محمد کریم(۱۳۸۶). *آشنایی با معماری اسلامی ایران*، تدوین غلامحسین معماریان،تهران:سروش دانش.
- حاجی قاسمی، کامبیز (۱۳۸۳). *خانههای یزد(گنجنامه: فرهنگ آثار معماری اسلامی ایران؛ ج۱۴)*، تهران : روزنه.
  - رازجویان، محمود(۱۳۶۷). *آسایش بوسیلهی معماری همساز با اقلیم،* تهران: دانشگاه شهید بهشتی.
  - رازجویان، محمود(۱۳۷۰). *تقویم نیاز به آفتاب و سایه، دوفصلنامه صفه،* شماره۲ یا سال اول، (۱)، ۵۲-۶۸.
- سلطان زاده، حسین(۱۳۹۰). *نقش جغرافیا در شکل گیری انواع حیاط در خانههای سنتی ایران، فصلنامه پژوهشهای* جغرافیای انسانی، شماره ۷۵ یا سال چهل و سوم، (۱)، ۶۹-۸۶.
  - صابری، امید. صانعی، یریسا(۱۳۸۱). معماری با حداقل انرژی، تهران: نگاه شرقی سبز.
- طوفان، سحر(۱۳۸۵). *بازشناسی نقش آب در حیاط خانههای سنتی ایران، فصل نامه باغ نظر*، شماره ششم یا سال دوم، (۲)، ۲۲-۱۸.
- غفاری سده، علی (۱۳۷۳). *سازمانهای فضایی در معماری شهرهای سنتی ایران*، دو فصلنامه صفه، شماره ۱۵و ۱۶یا سال چهارم، ۲۶-۳۷.
- فرقانی، دنیا. شیبانی، مهدی(۱۳۸۹). *نقش حیاط مرکزی در شکل گیری خانههای سنتی کاشان، دو ماهنامه تفکر* معماری، شماره ۲۳ یا سال ششم، (۵)، ۴۶-۵۱
  - قرآن كريم، ترجمه الهي قمشهاي(١٣٨٩). تهران: انتشارات حافظ نوين.

## برای مطالعه بیشتر:

- کسمایی، مرتضی(۱۳۸۲). *اقلیم و معماری*، ویراست دوم، اصفهان: خاک.
- نوري، محمد. قاسم زاده، مرضيه(١٣٨٧). *ارايه دستورالعمل هاي طراحي مسكن همساز با اقليم يزد*، يزد: دانشگاه پیام نور.

## زیبایی شناسی تطبیقی مؤلفههای حس مکان \*و حس تعلّق در فضای شهری

دكتر محمد مسعود \*\* دكتر عيسى حجت \*\*\* شهريار ناسخيان \*\*\*\*

## چكىدە

این پژوهش که هدف آن زیباسازی و ارتقاء مطلوبیت فضای شهری ازطریق القاء مفاهیم رفتاری- عاطفی است، سعی در بازآفرینی دانش مرتبط با مفاهیم هنر اصیل و بومی شهرسازی ازطریق مقایسه نظریههای گوناگون در علوم رفتاری، روانشناسی و طراحی شهری دارد. در این نگاه تأثیر دو مؤلفه حس مکان و حس تعلق که باعث زیبایی بخشیدن به محیط شهری میشوند، در فرضیه مطرح میشود.

به نظر می رسد آنچه امروزه به عنوان الگوهایی برای زیباسازی محیطهای شهری بیان می شوند، برگرفته از خصلت تنوع طلبی انسانهاست. اما مسئله اینجاست که آیا می توان صرفاً با تنوع کالبدی به زیبایی کامل فضا دست یافت؟ و آیا مؤلفههای رفتاری می توانند نقشی در زیباسازی محیط شهری ایفا کنند؟ سخن ما در این مقاله اهمیت دادن و دانستن جایگاه زیبایی و ارزشهای زیبایی شناختی در شکل گیری فرایند شهرسازی است. مدل اتخاذ شده در روش تحقیقی این پژوهش مدل تطبیقی – مقایسه ای است که برمبنای روش فراتحلیل که نوعی مرور آثار مکتوب است، صورت گرفته و بر تفاهم و تقابل نظریههای مختلف براساس یافتههای پژوهشگران در حوزههای مختلف علوم مرتبط با طراحی شهری استوار است. جمع آوری دادهها در این پژوهش به روش پیمایشی بسته و به صورت سیستماتیک از یک جامعه آماری ۹۷ نفره از ساکنان محلهٔ جلفای اصفهان انجام شده است.

این مطالعه باور دارد که ازطریق القاء مفاهیمی همچون شخصیت و کمال بافت و از طریق اعمال راهکارهای کیفی همچون تقویت رابطه اینهمانی بین انسان و محیط زندگی او، نمایش نمادهای بیانگر هویت محلهای و درنهایت زنده کردن باورها، تعلقات و خاطرات جمعی ساکنان می توان به درک زیباییهای بیشتر بافت رسید. نتایج این پژوهش مؤید آن است که زیبایی و مؤلفههای برگرفته از آن را نمی توان همچون سایر کیفیات با عبارات و جملات تعریف کرد بلکه باید توسط ادراکات حضوری و رفتاری دریافت شود. این مؤلفهها به طور عمده از نوع نیازهای فطری انسانی است که از جنس عواطف اند و در جان و روان انسانها تأثیر می گذارند.

كليدواژهها: زيبايي، زيباييشناسي تطبيقي، حس مكان، حس تعلق.

\*\*\*\* مربی، دانشکده حفاظت و مرمت دانشگاه هنراصفهان(نویسنده مسئول).

<sup>\*</sup> این مقاله برگرفته از پایاننامه دکتری شهریار ناسخیان با عنوان بهسازی برای ماندگاری بافت قدیم اصفهان ازطریق بررسی مؤلفهها و دیدگاههای زیبایی شناختی به راهنمایی آقای دکتر محمد مسعود و آقای دکتر عیسی حجت در دانشگاه هنر اصفهان است.

<sup>\*\*</sup> استادیار، دانشکده معماری و شهرسازی، دانشگاه هنر اصفهان.

<sup>\*\*\*</sup> دانشیار،، دانشکده معماری و شهرسازی دانشگاه تهران.

٧٢

## هدف پژوهش

زیباسازی و ارتقاء مطلوبیت فضای شهری ازطریق القاء مفاهیم رفتاری– عاطفی.

## روش تحقيق

راهکارهای مطالعاتی که در چهارچوب نظری این تحقیق مطرح میشود، از جنس مطالعات کیفی است. از یک طرف رویکردهای نظری – تاریخی در بخش پیشینهٔ پژوهش و از طرف دیگر رویکردهای تشریحی – توصیفی که در بخش ادبیات پژوهش مطرح شده، جهت اتخاذ مدل پژوهشی این مطالعه در نظر گرفته شده است. مدلی که در این پژوهش پیشنهاد می شود، تطبیقی – مقایسه ای است که به تعریف، تبیین و ارایه دلایل انتخاب این متد تحقیقی می پردازیم.

تحقیق کیفی در این پژوهش ماهیتی چندروشی دارد که شامل رویکردی تفسیری- طبیعتگرا به موضوع بحث مورد نظر است. به این معنا که در گام اول، پدیدهها را در شرایط طبیعی خود مطالعه کرده و در گام دوم فهم یا تفسیر پدیدهها از نظر معانی مورد نظر مردم مدنظر قرار می گیرد (Denzin&Lincoln, 1998: 3).

با توجه به میان رشته ای بودن مفاهیم و مطالب مندرج در این مطالعه، روش تحقیقی اتخاذشده نوعی مرور آثار مکتوب است که به همراه آزمون فرضیه به ترکیبی نظام یافته از اشکال و نتایج پژوهشهای مختلف درمورد موضوعی خاص می پردازد. به عبارت دیگر، در این روش پژوهشگران یافتههای خود را براساس یافتههای پژوهشهای محققان استوار می کنند و تحلیل یافتههای پژوهشهای مختلف می تواند به نوبه خود پیش نیاز نظریه سازی قرار گیرد. روایی این روش بستگی به دقت در انتخاب متون، گزارهها، تحلیل یافتهها، طبقه بندی و نتیجه گیری حاصل از انسجام تحلیل مجدد یافتهها دارد (ریتزر، ۱۳۷۴: ۴۲۵). درضمن، کلیه طبقه بندی یافتهها و تحلیل آنها در نرمافزار درضمن، کلیه طبقه بندی یافتهها و تحلیل آنها در نرمافزار درخمن، کلیه طبقه بندی یافتهها و تحلیل آنها در نرمافزار درخمن، کلیه طبقه بندی یافتهها و تحلیل آنها در نرمافزار استنتاجی استناد می شود.

### تعریف و تبیین مدل تطبیقی

بهاعتقاد کندل هدف مطالعات تطبیقی آن است که ما بتوانیم با بررسی دیگر حوزههای علمی سیستم دانش خود را اصلاح و بازآفرینی کنیم و از اهداف دیگر آن می توان به تصمیم گیری و ارایه دستورالعملهایی در سطح ملی و

### مقدمه

معماری طی دوره های مختلف سبک های گوناگونی پیدا کرده که این تنوع سبکها تبلوری از خصلت انسان است. تنوع مُخل زيبايي يا مغاير با أن نيست، اما به تصور برخی با برهم زدن تناسبات یک اثر میتوان به زیبایی جدیدی دست یافت. این اشتباه بزرگی است که مدرنیسم مرتکب شده است، پایه فکری آنان در تجربیات جهانی بدين ترتيب است كه مي گويند اين بنا زيباست، حالا چه کنیم که یک بنای دیگر متفاوت با این بنا بسازیم؟ بدون توجه به این که صرف ایجاد تفاوت زیبایی به وجود نمی آورد. اما نباید فراموش کرد که خداوند همهچیز این جهان را در منتهای زیبایی آفریده است و ما به عنوان انسان و بندگانی که این توفیق را یافتهایم که فطرت زیباشناس و زیبادوست داشته باشیم، موظفایم این زیبایی را حفظ و آن را در تمام ابعاد جاری کنیم. بنا به سخنان حسین الهي قمشهاي (١٣٨٩: ١٤٩) معماري از فطرت ما سرچشمه می گیرد و در واقع بیان احساسات ما نسبت به یک بنا است. او معتقد است بازگشت و تقویت رفتارهای فطری انسان همچون تعلقات، باورها، سنتها، وابستگیها و دلبستگیهای انسان بهعنوان اصول اخلاقی میتواند در زیباسازی فضای بافت یاری رسان باشد.

هدف در این مطالعه بررسی ساختار مفاهیم زیبایی است و با عنایت به این که مؤلفههای برگرفته از زیبایی باعث ارتقای کیفی فضای شهری می شوند، به آنها پرداخته خواهد شد. در این میان نظرات ایده پردازان مختلف در گروههایی هم چون پدیدار شناسان، رفتار شناسان، روان شناسان محیط و هنرمندان در قالب تفاوتها، تقابلها و تفاهمها ذکر و با یکدیگر مقایسه می شود.

### فرضيه پژوهش

افزایش دو مؤلفه حس مکان و حس تعلق در حوزه مباحث علوم رفتاری و روانشناسی محیط روح زیبایی را به فضای شهری القاء می کند.

### سؤال پژوهش

چگونه ممکن است مفاهیم رفتارشناختی و مؤلفههای برگرفته از آن در زیبایی فضای شهری نقشی داشته باشد؟ پارامترهای حس مکان و حس تعلق چگونه سبب زیباشدن هرچه بیشتر یک محیط شهری می شود؟

منطقه ای اشاره کرد. اولریخ تچلر $^{6}$  نیز معتقد است که یک پژوهش تطبیقی بیشترین فایده رسانی و بازدهی را در از بین بردن استدلالهای انتزاعی و ذهنی مبتنی بر تجربیات دارد (نورشاهی بهنقل از فرجاد، ۱۳۸۹:  $^{9}$ ).

از انواع مدلهای تطبیقی میتوان به مدلهای ترازیابی ٔ و مقایسهای ٔ اشاره کرد که مروری کوتاه بر این دو روش میتواند متد تحقیقی ما را در این مطالعه روشن کند.

ترازیابی از جمله روشهای مطالعات تطبیقی است که با عنوان الگوبرداری قیاسی یا همسنجشی از آن یاد میشود (نور شاهی به نقل از یاراحمدی خراسانی، ۱۳۸۹: ۲). این روش درحقیقت به مقایسه و ارزیابی خود با دیگران به منظور کشف تجربیات مناسب تر و جبران فاصله موجود می پردازد. تدابیری که در این روش اتخاذ می شود، با مبنا و تراز قراردادن یک مفهوم و یک دانش به عنوان استخوان بندی و الگو جهت جمع آوری داده ها برای اثبات فرضیه صورت می گیرد و مابقی حوزههای دانشی با آن قیاس و به تعبیر دیگر با دانش مبنا تراز می شوند (نورشاهی به نقل از فرجاد، ۱۳۸۹:۱).

از دیگر روشهای استفادهشده در مدل تطبیقی پژوهشها روش مقایسهای است که در این روش بهطور کلی جمعآوری اطلاعات و تنها مقایسه تجزیه و تحلیل دادهها شایع است. از این روش پژوهشی عموما در مباحث علوم اجتماعی و تربیتی با مضامین و مفاهیم کمّی و کیفی استفاده می شود. لازم به ذکر است که ویژگی بارز این روش بنا به اعتقاد نسرین نورشاهی (۱۳۸۹: ۲) مقایسه نقاط مشترک و غیرمشترک چند حوزهٔ علمی است که مى توانند تحت عنوان تفاوت و تفاهم ايدهها نتايجي منطقي را به پژوهشگر ارایه دهد. اما روشی که در این مطالعه اتخاذ شده است، تركيبي از روشهاي الگوبرداري و مطالعهٔ مقایسهای است که از این بهبعد از آن بهعنوان مدل تطبیقی- مقایسهای یاد می شود. در حقیقت، روش اين تحقيق الگوبرداري صرف يا مقايسهٔ تنها نيست بلكه ترکیبی^ است از این دو روش که در راستای انتظارات پژوهش می توان از آن استفاده کرد.

گفته می شود فلسفهٔ پژوهشهای تطبیقی - مقایسهای با گسترش و ترکیب حوزههای علوم مختلف بین رشته ای اهمیت ویژه ای یافته است و محققان بهترین روش در مفاهیم کیفی را این روش می دانند (دین پرست، ۱۳۸۸: ۷).

## زيبايي شناسي تطبيقي - مقايسهاي

در زیبایی شناسی هدف این است که تفکر زیبایی شناسانه و دستاوردهای هنرمندانهٔ فرهنگها و حوزههای دانشی

مختلف در کنار تفکر و دستاوردهای بومی و سنتی خود بررسی شود، با این رویکرد که مبانی آگاهی خود را از فلسفه و هنر در حوزهٔ طراحی شهری وسعت بخشیم. اما در نظر محققان دیگری که در سوی دیگر این طیف قراردارند، زیبایی شناسی تطبیقی- مقایسهای باید سنن زیبایی شناسی دیگر را نیز در بررسی خود وارد کند تا از آنها چیزهایی بیاموزد و بدین سان مفروضات فرهنگ خود و نیز تحولات بینشها و رویکردهای جدید به حوزهٔ کلی زیباییشناسی را از نو بررسی کند و تجربهٔ دانشی دیار خود را سامان دهد یا ارتقاء بخشد. در یک مطالعه تطبیقی- مقایسهای جدا از دشواریهای فراوانی که در استخراج دقیق متون و مفاهیم پیچیدهٔ آنها نهفته است، با مشکلات تأویلی یا تفسیری چندی نیز دست به گریبان هستیم. مهم ترین این مشکلات این است که اندیشه و هنر زیبایی شناسانهٔ فرهنگهای دیگر را چگونه وارد حوزهٔ کاری خود کنیم که از یکسو آن فرهنگها را خامدستانه با فرهنگ و هنر خود همسان نکنیم و از سوی دیگر آنها را چنان از فرهنگ خود بیگانه نسازیم که کار تطبیق چند فرهنگ صرفاً نوعی کنجکاوی به امور غریب یا دانش روز جهانی جلوه کند (دویچ، ۱۳۸۸: ۲۲۱).

در یک کلام و به طور خلاصه می توان گفت هدف زیبایی شناسی تطبیقی- مقایسهای و مطرح ساختن آن به عنوان مدل تحقیقی در این مطالعه، آموزش و نمایش مفاهیم زیبایی سنتی/ بومی کشور خودمان در مقایسه با دیگر سنتها و فرهنگهاست که با محورقراردادن و معاصرسازی الگوهای اصیل و بومی سنت و فرهنگ خودمان صورت پذیرد.

### مروری بر مفہوم زیبایی

در فرهنگ معین، زیبایی به «حالت و کیفیت» تعریف شده است: «زیبایی نظم و هماهنگیای است که همراه عظمت و پاکی در شیء وجود دارد و عقل، تخیل و تمایلات عالی انسان را تحریک می کند». در زبان عربی، جمال به زیبایی فراوان ناشی از ترکیب بجا و متناسب چند چیز در حداقل ممکن می گویند و حُسن علاوه بر دلپسندی بر نیکی هم دلالت دارد (معین، ۱۳۶۲: ۵۵۹). در یونان بر نیکی هم دلالت دارد (معین، ۱۳۶۲: ۵۵۹). در یونان باستان زیبایی «کالون» خوانده می شد و در نظر فیلسوفان آن عصر صفتی بود که در درون انسان سرور و رضامندی ایجاد می کرد و بهقول افلاطون یکی از مفاهیم سه گانهای بهشمار می رفت که احکام ارزشی به آنها منسوب بود و عبارت بودند از: زیبایی، حق، خیر (صلیبا، ۱۳۶۶: ۸۴).

در واژه شناسی انگلیسی زیبایی یعنی «beauty» که ریشه لاتین آن «bellus»، بهمعنای «زیبا»، مشتق از «beelle» بهمعنای «زن زیبا» است و در فرهنگ لغات وبستر (۱۹۸۳، ۹۱۸) چنین تعریف شده است: «ویژگی چیزها، آواها، احساسها یا مفاهیم عقلانی و مانند آن که با کمال شکل بهدست آمده است و از آمیزش هماهنگ عناصر گوناگون، احساس آدمی را به درجات بالایی خشنود می کند یا برمی انگیزد».

در مقایسهٔ چهار تعبیر ذکرشده فوق آنچه در نگاه سنتی خود شاهد هستیم نیکی، دلپسندی و ادراک صحیح و شایسته از رابطه انسان و محیط اوست که باید درنهایت هماهنگی و از جنس احکام ارزشی نمایش داده شود تا به کمال خود برسد و برای انسان خوشنودی را به ارمغان آورد ولیکن در نگاه غربی به این واژه رضایت مندی و سرور و کمال فرم است که در زیبایی محیط مؤثر قلمداد می شود.

### هنر و زیبایی

هنر علم است، به این دلیل که راه آگاهی مبتنی بر تفکر را که هدف غاییاش شناخت زیبایی الهی است، می گشاید و علم هنر است مادام که بهسوی وحدت معطوف است و در این صورت توازن و هماهنگی را القا می کند و این دو بی تردید به علم زیبایی میبخشند (طباطبائی، ۱۳۸۱: ۲۳). این تعریف از هنر و علم را می توان منطبق بر دیدگاه ایرانی دانست که به علم شهرسازی بهعنوان یک هنر و در عین حال به هنر شهرسازی به عنوان یک علم مینگریستند. اما اساساً در فرهنگ شرقی، آداب و مناسک، راه رسیدن به تعالى و كشف حقيقت را هموار ميكنند و اگر اين آداب توسط افراد آشنا یا غیر آشنا به طور شایسته بجا آورده نشوند، حقیقتی که پیش چشم ظاهر میشود، معوج و ناموزون خواهد بود. اثر هنری نیز چنان چه بدون رعایت آداب شکل گیرد، قادر به نمایش جلوههای شایسته حقیقت نخواهد بود و در نتیجه جلوهها ناشایست و زشت خواهند بود. پس غیر بومی بودن ۹ در ساحت هنر شرقی زشتی و اعوجاج را در تجلی در پی دارد (ذکرگو، ۱۳۸۵: ۲۱).

در تفکر سنتی ما، هنرمند باید صورت حقیقت را بشناسد و شکل یا قالب حقیقت را درک کند و از آنجا که یکی از نتایج مترتب بر هنرها تجلی زیبایی است، فضای حاصل از ظهور هنر باید جلوه گاه زیبایی باشد، چون اصلی ترین جلوه زیبایی یا خیر، زیبایی معنوی و کیفی است (ضیمران،

۱۳۸۴: ۳۹). و این حقیقت همان اصلی ترین حلقهای است که در هنرهای معماری و شهرسازی ما فراموش شده است که تحت عنوان ایزوتریسم ۱۰ زیبایی از آن یاد میشود. در این ارتباط بور کهارت مینویسد: جوهر هنر زیبایی است و زیبایی بیش از آنکه به شرایط عینی و فیزیکی یک شيء زيبا يا جلوه بيروني آن مربوط باشد، به نفس زيبايي یا جنبه درونی در شیء زیبا باز می گردد. بنا به نظر او هنر دینی به زیباییهای ظاهری ۱۱ بسنده نمی کند، بلکه با گذار از آن بهسوی مرحله عالی تر زیبایی که زیبایی معنوی است، سیر می کند، لذا زیبایی آن از نوعی معرفت و حکمت معنوی برخوردار است که در هنرهای غیر دینی یافت نمی شود (بورکهارت، ۱۳۷۶: ۱۳۱). در حقیقت هدف هنر دینی زیباساختن همه وجوه محیط زندگی انسان است. اثر هنری هرچه در مقابل نظم حاکم بر هستی مطیعتر باشد، زیباتر است زیرا زیبایی هستی را بیشتر منعکس می کند و بزرگترین درسی که هنر دینی و سنتی به ما می آموزد، این است که زیبایی از معیارهای حقیقت است (طباطبائی، ۱۳۸۱: ۲۲) و بهقول ندیم(۴۷:۱۳۸۰) زیبایی بهای حقیقت است، حقیقتی که جاودانگی و ماندگاری را در ذات خود به همراه دارد .

در تعالیم اسلامی هنر باید بتواند فضای مناسبی برای رشد و کمال انسان فراهم کند؛ هنر باید واجد معنایی باشد که معنویت حیات را به ذهن متبادر نماید؛ هنر باید معنادار بودن حیات را متذکر شود و در واقع به آگاهی و علم و معرفت منجر شود؛ هنر باید چگونگی زیستن را نیز به انسان تعلیم نماید؛ هنر باید زیبایی و حسن و تعادل و سایر قوانین حاکم بر عالم وجود را که مخلوق خداوند هستند و از طریق علم شناخته می شوند در تولیدات انسانی به کار بندد؛ هنر باید جاودانهها و جاودانگیها را تذکر دهد؛ هنر باید از ایجاد غفلت در انسان جلوگیری کند و به دنبال ساختن انسان و تأثیر دایمی بر او باشد، نه اینکه آثار موقتی را بهوجود آورد که به محض قطع ارتباط با هنر، اثرات مثبت و سازنده آن نیز از بین برود؛ هنر باید بتواند روح ناآرام انسان را که مدام در پی اصل خویش است، آرام کند و در واقع باید بتواند با زیبایی خود روح انسان را به ماندن در کالبد مادی تشویق و ترغیب نماید (نقیزاده و امینزاده، ۱۳۸۲: ۳۵). این همان نگاه هایی است که اصالتاً معمار ایرانی در خلق فضا خود را به آن مكلف مي دانسته است.

اما در نگاه فلسفهٔ مدرن سه دیدگاه در ارتباط با هنر و مؤلفههای زیبایی آن وجود دارند که نگاهی کاملاً مادی و

احساسی را که از جنس متفاوتی از تعالیم اسلامی هستند، در آنها شاهد هستیم که عبارتاند از:

الف. هنر ناشی از غریزهبازی است (اسپنسر و گروس). ب. هنر ناشی از غریزه و لذت جنسی است (فروید و داروین). پ. هنر ناشی از غریزه جمال دوستی و زینت خواهی است (کانت و هگل)، (آریان پور، ۱۳۵۴: ۴).

هنرمند مدرن در باور خود به این راز آگاه شده که هر چیز آشنا غیر زیبایی شناسانه است و بنا به حکم فرمالیستها هنر آنجا آغاز میشود که ما از جهان آشنا و معمولی که بدان عادت کردهایم، جدا شویم و به دنیایی ناشناخته گام بگذاریم. هنر مدرن آشکارا گرایش بهسوی سادگی افراطی داشت و البته می توانیم ادعا کنیم که در بیشتر آثار هنری مدرن، قاعده ابهام بود که حکم نهایی را صادر می کرد. هنر مدرن نشان می دهد که تداوم مفهومسازی ویران گر است و اگر قرار است که هنر با حقیقت پیوند یابد، باید ما از گستره زیبایی به قلمرو تازهای گام نهیم که آدورنو آن را «والایی» ۱۲ مینامد. او معتقد است «هنر شاید آنجا به اصالت دست یابد که خود را بهطور کامل از مفهوم اصالت رها کند» (احمدی، ۱۳۸۸: ۵۰)، در صورتی که در یک کلام هنر سنتی اصالت را همه وجود انسان می پندارد و رهایی از آن یعنی رهایی از انسانیت که در این صورت پیامد آن غفلت از حقایق درونی انسان است و درنتیجه منجر به دوری از زیبایی حقیقی می شود.

## پیشینه و ادبیات موضوع

این بخش به توصیف ویژگیهای دو کلیدواژه مقاله تحت عناوین «حس مکان» و «حس تعلق» در حوزه مباحث علوم رفتاری و روان شناسی محیط میپردازد و تلاش میشود عناوین مذکور بهعنوان مؤلفههایی از زیبایی مطرح شده و با ارایه نظریهها و تجربیاتی در این باب به زیبایی بافت در مقوله فضای شهری برسد.

## حس مكان

در مقدمه این مبحث باید اذعان داشت که رویکردی اساسی در حوزههای فکری پدیدارشناسی و روانشناسی در تعریف حس مکان و تعلق خاطر به آن وجود دارد. در این دیدگاه حس مکان به معنای ویژگیهای غیر مادی مکان و با مفهومی نزدیک به روح مکان میباشد (عینی فر، ۱۳۸۷). شولتز ۲۳ در پدیدارشناسی مکان را فضایی عجین شده با خاطرهها و تجربهها و حالات روحی در انسان تعریف می کند.

از نظر وی «مکان محلی برای باشیدن انسانهاست» (شولتز، ۱۳۸۸: ۱۴). درحقیقت پدیدارشناسان مکانهای پایدار را شرط لازم برای زندگی انسان میدانند، درنتیجه مکانهایی که تاکنون ماندگار بودهاند، شرایط لازم برای زندگی را داشتهاند و در این صورت است که زیبا تلقی میشوند.

به اعتقاد ییفوتوآن  $^{17}$  حس مکان به نوعی فاصله بین شخص و مکان اشاره دارد، چنان چه به شخص امکان می دهد به ارزش مکان پیببرد (توآن، ۱۳۸۴: ۱۳۸۴). رلف  $^{14}$  در کتاب مکان و بی مکانی اظهار می دارد: معنای اصلی ماهیت مکان از موقعیت خاص ساکنان محل و تجربیات ظاهری و فیزیکی برنمی خیزد، بلکه تمام این موارد از ویژگیهای حیاتی یک مکان است. رلف مکان را تلفیق فضا با خاطره و رویدادها می داند و حس مکان را چیزی فراتر از آن و پیوسته با گذشته می داند (54: 2002: Salvesen)، استیون مور  $^{7}$  نیز ویژگیهای مکان را در جبری ترین حالت آن حس موقعیت محل می داند و در تجریدی ترین حالت آن حس در تجریدی ترین حالت آن به محیط کیفیت می بخشد که این حس در تعبیدی ترین حالت آن به محیط کیفیت می بخشد که از نگاه وی این کیفیت همان سرزندگی محیط یا زیبایی تعبیر می شود.

اما مشخصاً در نگاه شهرسازی بومی ایرانی مردم چیزی فراتر از خصوصیات فیزیکی مکان را تجربه می کنند و می توانند پیوسته خود را با روح مکان  $^{\vee}$  یا حس مکان احساس کنند. بر این مبنا حبیبی (۱۳۷۸) نیز مکانهای بافت قدیم را ذاتاً پایگاههای معنایی می داند که در طول زندگی براساس رویدادها شکل گرفتهاند. در این راستا فلامکی حس مکان را همان محفل رابطه های کالبدی همسایگی ها و همجواری ها برمبنای شناخت رفتارهای فضایی ساکنان و افراد بومی بافت ها می داند (فلامکی، فضایی ساکنان و افراد بومی بافت ها می داند (فلامکی، دیرباز نگاهی روان شناختی به فرایند شکل گیری ساختار مکانی محلهها داشتند.

محمدصادق فلاحت بر این باور است که انسانها به تجربه حسی، عاطفی و معنوی خاص نسبت به محیط زندگی نیاز دارند، این نیازها از طریق نوعی تعامل صمیمی و « اینهمانی ۱۸ » با مکانی که در آن سکونت دارند، قابل تحقق است که به آن روح یا حس مکان می گویند (فلاحت، ۱۳۸۵: ۹۵). او حس مکان را به کاتالیزوری تشبیه می کند که باعث تبدیل شدن یک محیط به یک مکان می شود.

جان پانتر طراحی فضای شهری برمبنای حس مکان را حاصل انطباق سه لایه مختلف فضای کالبدی، فعالیتها

و معنایی که کاربران از فضا دارند میداند ولی در مدل صرفاً مکانی دیوید کانتر۱۹ تصورات و خیالات انسانی به جای لایه معنا قرار می گیرند که به اعتقاد وی ماندگاری و پایداری بافت را تضمین می کنند (گلکار، ۱۳۸۰: ۶۵). کوین لینچ ۲۰ در نگاهی متفاوت درباب کیفی کردن فضا یا بهعبارتی زیباشدن آن، ارزش مکانی هرگونه فضایی در شهر را بسته به میزان رضایتی که برای فرد ساکن در آن فراهم می آورد، می داند (کالن، ۱۳۷۷). مفهوم مکان در روانشناسی محیط به عنوان فضایی که دارای معناست، مفهومی بنیادین پیدا می کند که پیوند با آن شرط انسانیت انسان است (Tuan,1976). در این صورت انسانی که در استفاده از جوهره مکان به آرامش روحی رسیده باشد، پایداری فضا برای او تضمین میشود. روانشناسی محیط تعامل عاطفی بین انسان و مکان را تحت عنوان «حس مكان» مورد مطالعه قرار داده است تا علاوه بر دستیابی به حس رضایت بیشتر از محل سکونت، حس تعلق، دلبستگی به فضا، امنیت، هویت و اصالت را در انسان تقویت کند. اغلب محققان رفتارشناس مانند جیولیانی <sup>۲۱</sup> حس مکان را به عنوان مفهومی چندوجهی که مبیّن پیوند افراد و مکانهای با اهمیت برای آنهاست، توصيف مي كنند (Giuliani,2003 : 137).

واژه حس مکان به تأثیر عاطفی یک مکان اشاره دارد که افراد به لحاظ حسی و فرهنگی به آن جذب میشوند و مبيّن ارتباطي نمادين با مكان است كه با دادن معاني عاطفی مشترک فرهنگی، توسط افراد به مکانی خاص یا یک سرزمین شکل می گیرد و به معنای نحوه ادراک گروه یا فرد از مکان و نحوه ارتباط وی با آن میباشد (آلتمن، ۱۳۸۲). بیشتر روان شناسان محیطی در تعریف حس مکان به فرایند ایجاد دلبستگی اشاره دارند و پدیدارشناسان براساس نتیجه دلبستگی آن را تعریف می کنند. از نگاه پدیدارشناسان حس مکان به معنای مرتبطشدن با مکان به واسطه درک نمادها و فعالیت های روزمره است. این حس می تواند در مکان زندگی فرد به وجود آید و با گذر زمان عمق و گسترش یابد. آنها می گویند مکان یک مفهوم انتزاعی و ذهنی نیست، بلکه اولین قرارگاه ارتباط مستقیم با جهان و محل زیستن انسان است، بههمین دلیل سرشار از معنا، واقعیتهای کالبدی و تجربههای انسانی بوده و رابطه عميقي با انسان برقرار مي كند (Relph,1976 : 45). هيومن در رفتارشناسی به صراحت حس مکان را «در گیری عاطفی با مكان» مىنامد (Hummon,1992). از اين ديدگاه انسانها به تجربه حسی، عاطفی و معنوی خاص نسبت به محیط

زندگی نیاز دارند تا بتوانند به حس مکان نایل شوند. این مفهوم از یکسو ریشه در تمایلات درونی و تجربه های ذهنی همچون خاطره، سنت، تاریخ، فرهنگ، اجتماع و ... دارد و از سویی دیگر متأثر از زمینه هایی عینی و بیرونی در محیط مانند طرح، منظره، بو، صدا و نیز فعالیت است که نشان دهندهٔ مفهومی پیچیده از پیوندهای انسان با محیط میباشد که در اثر انطباق و استفاده انسان از مکان به وجود میآید.

## هویت مکان

مفهوم هویت زمانی که در ارتباط با مکان به کار گرفته می شود به معنای مشخصه هایی از مکان است که باعث تمایز آن از دیگر مکانها و تداوم آن در طول زمان می شود که به آن هویت مکان گفته می شود (54 :Lewika,2008) از سویی دیگر رلف برپایه مطالعات لینچ، هویت مکان را از یک طرف تشخص یا تمایز مکانی می داند و از طرف دیگر هویت مکان را تصویر ذهنی، تجارب، تفکرات، خاطرات و احساسات بی واسطه از آنچه هست و باید باشد می پندارد (Relph,1976: 45).

روانشناسان معتقدند که کلاً افراد در صورتی با یک مکان ارتباط برقرار می کنند که مکان به آنها کمک کند که بدانند کیستاند، بههمین دلیل است که واژه هویت مکان، زمانی که توسط روانشناسان به کار گرفته شود، به منظور مشخصهای از انسان است.

مشارکت دادن افراد در تصمیم گیری برای فضا و تعیین مسئولیت بر آنها نیز می تواند در تقویت هویت مکان مؤثر باشد.

در نگاه ایرانیان ماهیت و هویت هر فضا بر پایه رویدادهای انسانی که در آن و با آن رخ داده است، شکل می گیرد و فضا با آن رویدادها، «اینهمانی» پیدا می کند (نقره کار، ۱۳۸۷: ۱۷) و از منظر سنتی ایرانیان این چنین استنباط می شود که مرتبه وجودی هر انسان کیفیت و هویت فضای اطراف او را تعریف می کند. هویت در زمینه تقویت احساس اینهمانی با محیط نمود پیدا می کند و درعین حال وحدت جامعه را خدشه دار نمی کند، جامعه را مقلد جلوه نمی دهد، استقلال جامعه را تقویت می کند، مقوم ارزشهای فرهنگی است و تداوم تاریخ ملی را فراهم می سازد. لیکن از نظر انسانها هرچقدر مؤلفههای هویتی می سازد. لیکن از نظر انسانها هرچقدر مؤلفههای هویتی فضا با مؤلفههای آنها هماهنگ و همسان باشند و با مشاهده و درون فضا قرار گرفتن احساس اینهمانی بیش تری با فضا بنمایند، آن فضا واجد هویت است (نقی زاده، ۱۳۸۳: ۲۱).

درحقیقت می توان پنداشت علت این که انسان ها با عناصر و فضاهایی خاص احساس این همانی می کنند و آنها را جلوهای از هویت خویش می پندارند، آن است که ارزشهای مورد نظر خویش را در آن آثار و فضاها متجلی می یابند.

از نقطه نظر شولتز هویت بشر و هویت مکان لازم و ملزوم یکدیگرند و داشتن مکانی مشترک بهمعنای داشتن هویت مشترک، یعنی متعلق به یک گروه بودن است (شولتز،۱۳۸۲: ۱۲۶). در این ارتباط روان شناسان محیط بر این عقیدهاند که تقویت پیوندهای عاطفی با مکان در فایق آمدن بر بحران هویت عصر حاضر و زیبایی بخشیدن به آن نقش اساسی دارد و در این جهان دایماً در حال تغيير، به انسان حس پايداري مي بخشد ( Hay,1998). درواقع، هرچقدر زندگی انسان سیار و بی ثبات باشد، پیوند انسان با آن مکان در هر شرایط متزلزل خواهد بود و نهتنها وجود پیوند عاطفی بین انسان و مکان امری بدیهی است بلکه اهمیت آن در کیفیتبخشیدن به حیات انسانی، خواه مثبت یا منفی قابل توجه است و نه تنها بر زندگی شخصی و فردی تأثیرگذار است بلکه در وجود کل اجتماعات انسانی مؤثر است. شاید حتی بتوان گفت که احساس وابستگی، اجتماع، اتحاد یا اختلاف، بیزاری و عداوت بین انسانها در هر صورت جنبه مکانی دارد.

## حس تعلّق

در واژهشناسی لغتنامه دهخدا تعلّق خاطر را علاقه داشتن، عشق به چیزی داشتن و میل به کسی داشتن معنی می کند و از نظر ابن خلدون (۱۳۵۹: ۷۲) تعلّق خاطرداشتن را معادل تعصب تعریف می کند.

حس تعلق که بهمنظور بهرهمندی و تداوم حضور انسان در مکان نقش مهمی ایفا می کند به گونهای به پیوند فرد با بافت منجر می شود، در این صورت انسان خود را جزیی از بافت می داند و براساس تجربههای خود از نشانهها، معانی، عملکردها و شخصیت، نقشی برای بافت در ذهن خود متصور می سازد، این نقش نزد او منحصر بهفرد بوده و درنتیجه مکان برای او مهم و قابل احترام می شود. در این حالت است که می توان در دمیدن روح تازه به بافت از آن بهره جست و فضا را کیفیت بخشید و زیبایی آن را درک کرد. در کل باید در نظر داشت که اعلی ترین مرحله رابطه انسان و فضا، حس تعهد و تعلق شخص نسبت به فضاست. این حس از دو عامل مؤثر فضا و انسان به صورت توأمان ساخته شده و تغییرات هر کدام در میزان تعلق مؤثر است. در حوزه روانشناسی و براساس نظریه گشتالت ما میل

داریم واحدهای بصری نزدیک به هم را روی سطح تصویر یکی ببینیم. بههمین منظور تجدید خاطرات و ایجاد تعلّق، بهنوعی حس تقرب۲۲ را که یکی از ابعاد نظریه گشتالت است، در زیبایی یک بافت تداعی میکند. در این ارتباط، نگاه بومی ما در حوزه شهرسازی با همین رویکرد است و بهقول پاکزاد: ما میخواهیم با حفظ خاطرههای گذشته در حال زندگی کنیم و برای آینده خویش تدابیری بیندیشیم. ما خواستار اصالت، امنیت و خواهان زندگی در محیط هایی هستیم که در عین راحتی و انسانی بودن، دارای عناصر و اجزای زیبایی نیز باشد (پاکزاد، ۱۳۷۵: ۴۵). از نگاه پدیدارشناسان در علوم رفتاری ازبینرفتن حس تعلق، جدایی افراد از یکدیگر و کمبود تعاملات اجتماعی نتیجه دید مدرن به فضاست؛ چنان چه به گفته شولتز بسیاری از مردم احساس می کنند که زندگی آنها «بی معنا» است و از «خود بیگانه» شدهاند. کاهش میزان تعلق انسان به فضا منجر به تغییر در بنیانهای روابط انسانی می شود و در صورت ادامه این روند، انسان صورت مدنی خود را از دست خواهد داد (شولتز، ۱۳۸۱: ۲۵) و چنین برداشت می شود که قدرت تشخیص نشانه ها و نمادهای یک مکان اغلب کوچکترین و کمترین پیشنیاز برای پرورش حس تعلّق و وابستگی در یک اجتماع است که می تواند زمینه ساز محیطی زیبا در یک بافت شود. ولی امروزه در نگاه شهرسازی معاصر رابطه انسان و فضا به انگارهای مادی تقلیل یافته است و فضاهای عمومی تنها به مثابه فضایی برای تردد و حملو نقل و نه جز این تنزل یافتهاند و با این تعریف برخی بر این باورند که انسان ادراک خود را از فضاهای گذشته از دست داده است، لذا دقت و بازنگری در رابطه انسان و فضا می تواند به راهکارهای ارتقای کیفیت این رابطه منجر شود که این خود به زیبا بودن هرچه بیشتر

## مبانی نظری پژوهش رفتارشناسی زیبایی

فضاها می افزاید (توسلی و بنیادی، ۱۳۸۶).

رفتار و تجربه زیباشناختی نیاز به درک و آگاهی مردم از فضاهای شهری دارد، یکچنین آگاهی و شناختی هنگامی به بهترین شکل خود تحقق مییابد که مردم بهطور فعالانه در تصمیم گیری مربوط به شهر مشارکت می کند و به عبارت دیگر جنبه مردمی پیدا کند که این خود نگاه سنتی از درک زیبایی و رفتار آن در بافت توسط معماران قدیم محسوب می شد.

در دیدگاه سنتی ما زیبایی حقیقی که ازطریق شهود و از جهان معنویات نشأت می گیرد، نگاهی کیفی به زیبایی

را در دستور کار هنرهای خود قرار می دهد. در این ارتباط با حفظ یا اضافه کردن معانی سمبلیک به زیبایی فرمال فضاهای شهری می توان ساختار آن را تثبیت کرد و هرچه بتوان به نیازهای روحی و معنوی انسان توجه بیشتری نمود و درخصوص انسانی شدن فضا و کیفی کردن آن برای رسیدن به زیبایی های معقول (نه محسوس) گام برداشت، ارزش های زیباشناختی از دیدگاه سنتی پایدارتر خواهند بود و ماندگار و بادوام متجلی می شوند.

سخن ما بیانگر این مطلب است که با تکیه بر فرایند مفهوم حس مکان و بررسی عوامل مکانی مؤثر بر تعامل بین انسان و مکان به مشخصههای اجتماعی-کالبدی که قابلیت برقراری پیوند مثبت با انسان دارند، برمیخوریم که میتوان آن را بهعنوان مفهومی زیباشناسانه در طراحی شهری ارایه کرد. درضمن، این مطالعه حس تعلق در ادبیات سنتی طراحی بافت را نتیجهٔ فضایی مطلوب میداند و ارتقای آن را درنهایت منجر به افزایش کیفیت زندگی استفاده کنندگان از فضا میداند که به خودی خود در زیبایی فضا تأثیر گذار خواهد بود.

## مقایسه تطبیقی مبانی زیبایی فضای شهری در دو تفکر سنتی و مدرن

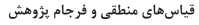
آنچه مسلم است هنر و زیبایی در روزگار باستان چه در شرق و چه در غرب انکشاف حقیقت بوده است و هرچه ذهنیت شهرساز و معمار با تخیلات و تعلقات روحی و ذهنی شهروندان به فضا همراهی بیشتری داشته باشد، در ایجاد بافت زنده و جاودانه کردن آن به توفیق بیشتری دست می یابد. لازمه دست یابی به این هدف در طراحی شهری ادراک صحیح از فضاست و این منوط به کسب تجربه در فضا است. این تجربه با شناخت صحیح از فعالیتها و ویژگیهای سوژه معاصر، حضور اجتماعی او و همراهی با او کسب می شود. بافت قدیم شهری دارای خصلتی است که باید شناخته شود؛ زیرا مبیّن صفات و خصوصیات اصلی وجود بشری است. بشر بدون شناخت خود و هویتش نمی تواند شهر را بشناسد و برای آن طرحریزی کند ولی اگر منظور از جستجوی هویت فقط همین باشد که بخواهیم ثابت کنیم که گذشتهای داریم، خواستهای ابتدایی است که مشخصاً در حوزه طراحی بومی ما جایگاهی ندارد. طرحها و فعالیتهایی که صرفاً یادآوری گذشته را دنبال کردهاند و در قالب سبک فرانوگرا

مطرح شدهاند، اغلب وجههای نوستالژیک دارد و فاقد غنا و انرژی لازم برای زیبایی و حیات شهری است.

اما با جمعبندی دیدگاههای زیبایی از منظر اسلامی می توان این گونه برداشت کرد که زیبایی وجودی است حقیقی که در عالم ماده با صورت های مادی به وسیله حواس و در عالم معقول با صفات مفهومی به وسیله عقل و در عالم ملکوت به وسیله دل توصیف می شود. آن چه می توان استنتاج کرد این است که در نگاه سنتی اساس زیبایی در مفاهیم طراحی صداقت اثر است و نباید جلوه ای دروغین و حالتی کاذب در انسان ایجاد کند. حالتی که انسان در یک فضا دارد، باید با کالبد آن بنا سازگار و هماهنگ باشد. یک فضا دارد، باید با کالبد آن بنا سازگار و هماهنگ باشد و جالب بنماید؛ چیزی ماندگار نیست و اساساً برمبنای طراحی بومی ما نیست، لذا می توان گفت هرچه صداقت در رفتار و کالبد فضا ملموس تر باشد، بافت می تواند زیباتر تداعی شود.

در نگرشهای سنتی به زیبایی رگههایی از حقیقت وجود دارد. در این دیدگاه اعتقاد بر آن است که ادراک عمومی جذبشده در خدمت فعالیت عملی - اخلاقی قرار می گیرد تا آن اثر زیبا جلوه کند. آشکارا از نگاه دینی و به تعبیر قرآن می توان این مطلب را استنباط کرد که زیبایی برای آفرینش یک اثر هنری در چهار مؤلفه هویدا می شود که در فضای بافت توسط معماران سنتی این چهار مؤلفه ملاک عمل قرار می گرفته است:

۱ـ در مناسبت (فسوی) $^{77}$  در نسبت و مقیاس، سامان بخشی به فضا براساس شایستگیها و بایستگیها (مردمواری).



راهکارهای مطالعاتی که در چهارچوب ساختارینظری پژوهش مطرح شد از جنس مطالعات کیفی
و با تدابیر توصیفی- تبیینی<sup>۲۲</sup> است. لذا در این بخش
به مطالعات کیفی و قیاسهای منطقی- استنتاجی با
رویکردهای علمی- عملی خواهیم پرداخت که در حقیقت
نوعی تحلیل محتوایی و نتیجهگیری پژوهش است.

## تحليلهاي آماري

چنان چه در چکیده نیز توضیح داده شد، بررسی و آزمون بر روی یک نمونهٔ موردی جهت اثبات فرضیه لازم بهنظر میرسد. لذا چنانچه در تصویر شماره یک ملاحظه میشود، در این تحقیق ساکنان محلهٔ جلفا جامعه آماری را تشکیل میدهند. در این جامعه جهت گردآوری دادهها از روش نمونه گیری سیستماتیک به صورت بلوکهای مسکونی یک در میان (K=2) استفاده شده است.

جمع آوری اطلاعات به روش پیمایشی و طبق نقشه پهنه بندی از محور فرهنگی، تاریخی، گردشگری جلفا صورت گرفته است. کوشیده ایم ارایه پرسشنامه در این پژوهش ابزاری کارآمد برای رسیدن به اهداف و اثبات مؤلفههای فرضیه باشد. این پرسشنامه به روش بسته و از پرسشهایی که مبیّن کلیدواژههای فرضیه هستند، طراحی شده است تا پاسخ دهندگان بتوانند به صورت هدفمند یاری رسان اثبات فرضیه مطالعه باشند.

کلیه نتایج این پژوهش از نرمافزار ۱۸ SPSS استخراج شده است و بررسی این نتایج در دو بخش توصیفی و تحلیلی صورت گرفته است. در بخش توصیفی با استفاده از جداول فراوانی اقدام به خلاصهسازی مشاهدات شد. به عبارتی دیگر، در این بخش نتایج خام آماری حاصل از تک تک سؤالات پرسشنامه بررسی میشود و در بخش آمار تحلیلی با استفاده از جداول توافقی  $^{7}$  و آزمونهای کای دو  $^{97}(\chi \Upsilon)$  ، آزمون دقیق فیشر  $^{7}$  و ضریب کرامر  $^{17}$  اقدام به

۲ـ در اتقان و استحکام (اتقن کل شی)<sup>۲۲</sup> در نیارش و ایستایی بافت (رسیدن به کمال بافت).

۳- در اندازه و نظم (خلقنا بقدر) $^{70}$  در تناسب و هماهنگی (خودبسندگی).

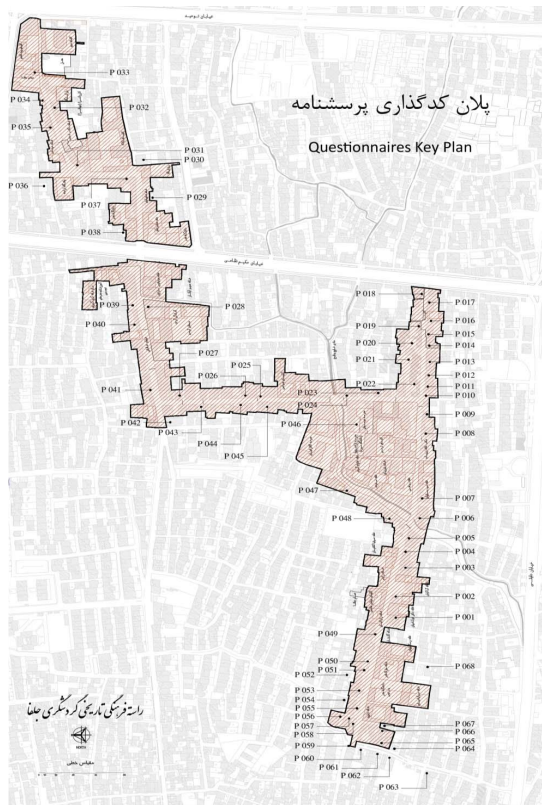
۴ در هدایت (خلق ثم هدی)  $^{7}$  باعث هدایت مردم و پرهیز از آشفتگی و گمراهی آنان (پرهیز از بیهودگی) .

از طرف دیگر باید توجه داشته باشیم که انسان سرگردان فقط می تواند یک بافت بی ریشه و بی هویت را پدید آورد که برمبنای طرحهای زیباشناختی جدید و در قالب مدها و سبکهای زودگذر، آمد و شد می کنند و در صورتی که خاطرات جمعی، نشانهها، سنتها و آداب اقوام مختلف را در خود حفظ ننماید و برای آنها ارزش قایل نشود، فضای بافت زشت و بی روح تلقی شود و در آنها زیبایی جایگاهی ندارد.

بدیهی است معماری که میخواهد فضا خلق کند باید متوجه باشد که مکان و زمانی که قرار است در این فضای خلق شده جاری و سپری شود، بر انسان ها چه اثری گذاشته و می گذارد. برای انسان بودن باید در جهانی زیست که سرشار از مکانهایی باشد که در ذهن جایگاهی شاخص دارند و برای انسانبودن باید متعلق به یک مکان بود و آن را به نیکی شناخت. از آنجایی که معماران سنتى ما براساس سنت و هویت جمعی میساختند بافت شهرهای سنتی همشکل و همزبان بوده اند و در نقطه مقابل آن چون معماران عصر جدید هریک بنا بر سلیقه و هویت شخصی خویش میسازند بافت شهرهای شکل گرفته جدید نیز ناهمشکل شدهاند که گویای تکثر اندیشه و سلیقه آنان است. ما بر این باوریم که خلق فضای شهری آن گاه از جنس خلاقیت است و زیباست که جدید، زادهٔ موجود و مکمل آن باشد و آنگاه از جنس بدعت است که جدید جایگزین موجود و متضاد آن باشد که این خود نوعی پارادوکس مفهومی است که اعوجاج را در فضا جاري مي کند.



دیاگرام ۱. نحوهٔ برخورد واژهها در SPSS جهت آمادهسازی معناداری آزمون فرضیه (مأخذ: نگارنده)



تصویر ۱. محور فرهنگی، تاریخی و گردشگری جلفا، پلان کدگذاری پرسشنامه (سازمان بهسازی و نوسازی شهرداری اصفهان، ۱۳۸۷)

آزمون فرضیه کردهایم.<sup>۳۲</sup> دیاگرام شماره یک نحوهٔ بررسی جامعه آماری و نحوه تقاطع متغیرها جهت آزمون فرضیه را بهطور خلاصه بین میکند.

## بررسى سؤالات پرسشنامه

در این بخش از پژوهش به تنظیم و ارایه نه سوال پرسشنامه پرداختیم که هریک مبیّن یکی از کلیدواژههای پژوهش هستند:

 ۱. آیا محله شما به عنوان نشانه یا نماد خاصی معروف است؟ (زیبایی)

 ۲. آیا شما به محله خود دلبستگی دارید؟ (حس مکان)
 ۳. آیا شما کماکان خاطرات خود را با دیدن محله قدیم خود حس می کنید؟ (حس تعلق)

۴. آیا با اهالی محله خود احساس صمیمیت می کنید؟(حس تعلق)

۵. آیا مراسم خاصی در محله شما وجود دارد؟ (حس مکان) ۶. آیا کوچه ها و گذرهای قدیمی محلهٔ شما زیباتر و دلنشین تر از دیگر محلات می کند؟ (زیبایی)

۷. آیا اصالت ساکنان باعث زیبایی محله میشود؟ (زیبایی)
 ۸. چه مدت یکبار همسایههای خود را میبینید؟ (حس تعلق)

۹. آیا حاضرید خانهای با همین شرایط فعلی در محلات دیگر به شما داده شود؟ (حس مکان)

در تحلیل سؤالات پرسشنامه و آمادهسازی بستر آزمون فرضیه تلاش شده است با محوریت متغیر زیبایی و تقاطع آن با متغیرهای حس مکان و حس تعلق در نرمافزار SPSS به انباشتهای از تقاطع متغیرها رسید. سپس با بررسی معناداری تکتک این تقاطعها به کیفیت ارتباط متغیرهای این پرسشنامه دست پیداکرد. در جداول پیشرو نحوه روابط متغیرهای کیفی ماخوذ از SPSS نمایش داده می شود.

## بررسی فرضیات – رابطه دو متغیر زیبایی و حس مکان

چنانچه در جدول شماره دو مشاهده می شود با توجه به اینکه در خروجیهای SPSS ضرایب کای دو و فیشر کمتر از ۰/۱ استخراج شده است، لذا فرض اولیه رد شده تلقی می شود و فرض جایگزین که همان رابطه بین دو مؤلفه زیبایی و حس مکان است با شدت زیاد (ضریب کرامر ۰/۲۲۸) اثبات می شود.

تحلیل این آمار براساس جدول ۱ بدین ترتیب است که ۶۱/۹ درصد افرادی که در پرسشنامه معتقد بودند که وجود خانهها و گذرهای قدیمی برای آنها زیبایی آفرین است، به این مطلب نیز باور داشتند که برخی آداب و رسوم و مراسم تنها مخصوص محله جلفاست. این بدین معناست که در محلهٔ جلفا افرادی که خانهها و گذرهای

جدول ۱. جدول توافقی دو مؤلفه زیبایی و حس مکان در SPSS (مأخذ: نگارنده)

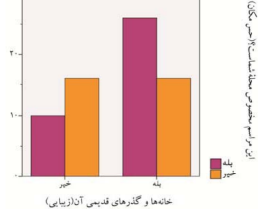
| Cros                           | حدول توافقی / Crosstab |                                       | این مراسم مخصوص محلهی شماست؟<br>( <b>حس مکان</b> ) |       | Total        |
|--------------------------------|------------------------|---------------------------------------|----------------------------------------------------|-------|--------------|
|                                |                        |                                       | بله                                                | خير   |              |
| ·A                             |                        | تعداد / Count                         | 1.                                                 | 15    | 75           |
| خانه ها<br>نديم<br>(زيج        | خير                    | / within خانه ها وکذرهای<br>قدیمی آن  | ۳۸.۵%                                              | 81.6% | 1 • • . • 7. |
| وگذرهای<br>ی آن<br><b>ایی)</b> |                        | تعداد / Count                         | 75                                                 | 15    | 47           |
| باي                            | بله                    | // within خانه ها وگذرهای<br>قدیمی آن | £1.4%                                              | TA.1% | 1 7.         |

جدول ۲. بررسی آمار تحلیلی آزمونهای فرضیه (رابطهٔ دو مؤلفه زیبایی و حس مکان در SPSS ) (مأخذ: نگارنده)

| Chi-Square Tests<br>آزمون کای دو |                 | Asymp. Sig. (2-sided)<br>مقدار احتمال تقریبی |
|----------------------------------|-----------------|----------------------------------------------|
| Chi-Square                       | ضریب کای دو     | ./.۶.                                        |
| Fisher's Exact Test              | آزمون دقيق فيشر | ٠/٠٨١                                        |
| Cramer's Value                   | ضريب كرامر      | ٠/٢٢٨                                        |

قدیمی را زیبا می پندارند، معتقد به مفهوم حس مکان هستند و با توجه به وجود دلبستگی به محلهٔ خود آن را خاطرهانگیز می شمرند و نسبت به آن احساس مسئولیت می کنند و این گونه گذرها برای آنها دلنشین تلقی می شود و به عبارت دیگر حس دلبستگی نسبت به مکان در آنها زیاد است و در این صورت است که می تواند منجر به در ک بیشتر و بهتر زیبایی های بافت شود.





تصویر ۳. نمودار رابطه دو مؤلفه زیبایی و حس تعلق (مأخذ: نگارنده)

آیا محلهی شما به عنوان یا نشانه یا نماد خاصی،

معروف است؟ (زيبايي)

تصویر ۲. نمودار رابطه دو مؤلفه زیبایی و حس مکان (مأخذ: نگارنده)

جدول ۳. جدول توافقی دو مؤلفه زیبایی و حس تعلق در SPSS (مأخذ: نگارنده)

| Cross                                            | نقى / tab | جدول تواة                                                             | چه مدت یکبار همسایه های خود را می بینید؟<br>(حس تعلق) |       |        |                      | Total  |  |
|--------------------------------------------------|-----------|-----------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------|-------|--------|----------------------|--------|--|
|                                                  | - Tanana  |                                                                       | روزانه                                                | هفتگی | ماهانه | اصلاً ملاقات نمى كنم |        |  |
| آيا ،<br>عنوان<br>خاصو                           |           | تعداد / Count                                                         | 48                                                    | 77    | 1.     | ٣                    | Y۶     |  |
| 3                                                | يله       | // within ایا محلمی شما به عنوان<br>یا نشانه یا نماد خاصی، معروف است؟ | fV.f%                                                 | ۳۵.۵% | 18.4%  | ٣.٩%                 | ۱۰۰.۰/ |  |
| طه ی شم<br>یا نشانه یا<br>. معروف ا،<br>(زیبایی) |           | تعداد / Count                                                         | ۶                                                     | ۲     | ۵      | ۲                    | ۱۵     |  |
| با به<br>ا نماد<br>است؟                          | خير       | ۱ within یا محلمی شما په عنوان<br>یا نشانه یا نماد خاصی، معروف است؟   | 4/.                                                   | 18.8% | TT.T%  | 17.7%                | 1 /    |  |

## بررسی فرضیات - رابطه دو متغیر زیبایی و حس تعلق

چنانچه در جدول ۴ مشاهده می شود، با توجه به اینکه در خروجیهای SPSS ضرایب کای دو و فیشر کمتر از ١/١ استخراج شده است، فرض اوليه رد شده تلقى مى شود و فرض جایگزین که همان رابطه بین دو مؤلفه زیبایی و حس تعلق است، با شدت زیاد (ضریب کرامر ۰/۲۸۱) اثبات مىشود.

جدول ۴. بررسی آمار تحلیلی آزمونهای فرضیه (رابطه دو مؤلفه زیبایی و حس تعلق در SPSS ) (مأخذ: نگارنده)

| Chi-Square Tests<br>آزمون کای دو |                 | Asymp. Sig. (2-sided)<br>مقدار احتمال تقريبي |
|----------------------------------|-----------------|----------------------------------------------|
| Chi-Square                       | ضریب کای دو     | .1.88                                        |
| Fisher's Exact Test              | آزمون دقيق فيشر | -/- ۸۵                                       |
| Cramer's Value                   | ضريب كرامر      | -/۲۸۱                                        |

## راهکارهای عملی

برداشت کلی حاصل از ادبیات و آمار اخذ شده این پژوهش نشان میدهد که بیشک درک زیباییهای عینی و ذهنی از بافت حاصل ارتباطات درونی، تعلقات، خاطرات و تصورات انسان ساکن در آن و ویژگیهای محیطی آن است. بحران هویت امروز و مورد سؤال قرار گرفتن هویت مکان و به تبع آن از بین رفتن حس مکان در بافتهای شهری نشأت گرفته از نسیان ارزشهای معمارانه است. درواقع ما بهجای «یافتن» هویت الهی خویش در پی «بافتن» هویت خویش هستیم. از این روی معمار امروز ما در امر خلق فضای شهری با عنایت به مقوله زیبایی و درک زیبایی ها در آن میباید وحدتگرایی را جایگزین کثرتگرایی کند و با استعانت از همراهی و همدلی با مردم به زیباسازی فضا ورود كند.

لذا بر این اساس می توان یافته های پژوهش را به ترتیب

تقويت حس تعلق در آن (تقويت مفهوم تعلق خاطر ساكنان).

• تداوم زبان سمبلیک متعارف در بافت (توجه به ادبیات زندگی و تعلقات متداول و رایج در بافت).

- افزایش حس تعلق ازطریق القای حس مالکیت ساکنان و ارایه تدابیر ثبتی ازطریق ایجاد حساسیت بر روح مالکیت (رسیدن به روح مکان ازطریق افزایش حس تعلق).
- افزایش مفهوم حس مکان به واسطه اهمیتدادن به ویژگی های مکانی، طبیعی و جغرافیایی هر محله (اهمیت به خصلتهای مکانی بافت تحت عنوان گوهر و ارزشهای محیط شهری).
- ذیل بیان داشت و برای افزایش دو مفهوم کیفیت بخش حس مکان و حس تعلق که برای ساکنان یک محله به خلق تصورات زیبا از بافت منجر می شود، می توان عوامل ذیل را بر شمرد:
- زنده کردن باورها و تعلقات تاریخی شهر (سرزندگی شهری بهواسطه تداوم تاریخی آن)
- پیوستگی در کیفیات فضایی و پرهیز از تغییرات یکباره (عدم انهدام مفهوم حس مکان در بافت).
- پیش گیری از جابجاییها و مهاجرت های درون شهری (افزایش مفهوم حس مکان با تأکید بر انسجام رفتار با کالبد).
- افزایش ماندگاری فضا بهواسطه افزایش انگیزه اقامت و

## نتيجهگيري

در این پژوهش قصد ما با همسنجشی در معیارهای زیبایی شناختی سنتی خود گذشته گرایی و بازگشت به گذشته نیست بلکه به نظر ما بررسی تجربیات و دیدگاههای گذشته برای یافتن افقهای آینده یک امکان است. دیدگاه طرحشده در فرضیه این پژوهش روشهای نو درانداختن در فضای شهری نیست بلکه مفاهیمی همچون حس تعلق و حس مکان در محیطهای شهری، بازخوانی و بازآفرینی پارادایمهای گذشته شهرهای قدیم است که از جنس ساختارهای رفتاری و روانی ساکنان یک بافت است. ما در سنت خلاقیت محیطهای شهری خود نه خواهان افراط و تفریط هستیم و نه خواهان التقاط و بدعت، آنچه ما خواهانیم آرامش و زیبایی است که هرکس می تواند درحقیقت درون خود بدون هیچ دغدغهای به آن دست پیدا کند.

حال با استعانت از موارد ذکر شده فوق که راهکارهای کلی زیباسازی روان شناختی فضاهای شهری است می توان به راهکارهای عملی جهت نمایش زیباییهای بافت جلفا اشاره کرد:

- آشنایی معماران با شیوههای زیستی و آداب و رسوم محله جلفا خصوصاً ارامنه ساکن آنجا که دلبستگی قبلی و قلبی نسبت به محیط و مکان محله خود دارند.
  - استفاده از مفهوم صمیمیتها در تدابیر بهسازی بهجای استفاده از مفاهیم زندگی بهسبک صنعتی.
- حساسیت بر خرید و فروش و حتی اجاره فضاهای با کاربری مسکونی و خدماتی در محله جلفا ازطریق اعمال قوانین تملیکی و تملکی و سیاستگذاریهای ثبتی جهت افزایش رابطه تعلقی میان اهالی محله.
  - ارایه امتیازات و تسهیلات حقوقی به اهالی برای تشویق آنها بهاقامتگزیدن طولانیمدت در محله.
- بازیافت مراسم بومی و برقراری آداب و رسوم در مراکز محله بهواسطه زنده نگاهداشتن هویت مکانی و تجدید خاطرات و تعلقات و بازآفرینی روح محیط جلفا.

در واقع، در این تحقیق روشن می شود که الگوپذیری زیبایی از منظر سنتی اساساً موضوعیتی فطری دارد اما این نکته را نمی توان نادیده گرفت که زیبایی و مؤلفههای برگرفته از آن را هم چون سایر کیفیات نمی توان با عبارات و جملات تعریف کرد بلکه باید توسط ادراکات حضوری و رفتاری که در این پژوهش نیز طرح شدهاند دریافت شوند. این مؤلفهها عمدتاً از جنس عواطفاند و در جان و روان انسانها تأثیر می گذارند.

امیدواریم معماران امروز ما بتوانند با خردورزی خود زیبایی را که گنج و موهبتی مخفی است<sup>۳۴</sup> و نزد آدمیان به ودیعه سپرده شده است، از سر جان و دل برای مطلوبیت فضاهای شهری به کار گیرند.

## پینوشت

- 1- Accommodative Comparative Model
- 2- Mid Range / Interdisciplinary
- 3- Meta-Analysis Method
- 4- Test of Hypothesis

۵- اولریخ تچلر پژوهشگر در مطالعات تطبیقی و استاد دانشگاه کاسل آلمان

- 6- Benchmarking
- 7- Comparative Method
- 8- Bricolage
- 9- Informality

-۱۰ Esoterism ایزوتریسم، لایه درونی زیبایی، طریقت دین (بینای مطلق ۱۳۸۰) Exoterism -۱۱ - اگزوتریسم، لایه بیرونی زیبایی، شریعت زیبایی (بینای مطلق ۱۳۸۰)

- 12- Sublime
- 13- Christian Norberg Schulz
- 14- Yi-Fu Tuan
- 15- Relph Edward
- 16- Stephen Moore
- 17- Genius Loci./ Spirit of Place

۱۸- Identical، شولتز می گوید اینهمانسازی عینی آشنا شدن با یک محیط خاص، اینهمانسازی پایه حس تعلق داشتن انسان به محیط است و در حقیقت اینهمانسازی، همان خصوصیات محیط عینی است که معمولاً در دوران کودکی بسط می یابد (شولتز، ۱۳۸۸).

- 19- David Canter
- 20- Kevin Lynch
- 21- M.V. Giuliani

Proximity -۲۲ اصل تقرب: ما میل داریم واحدهای بصری نزدیک به هم را روی سطح تصویر یکی ببینیم. تجدید و زنده کردن خاطرهها و ایجاد حس تعلق نوعی حس تقرب را در نظریه گشتالت تداعی می کند.

٢٣- الَّذي خَلَقَ فَسوَّى (اعلى، آيهٔ ۲)، تفسير الميزان، جلد ٢٠، ص ۴٣٧.

٢۴- وَتَرَى الْجِبَالَ تَحْسَبُهَا جَامِدَةً وَهِيَ تَمُرُّ مَرَّ السَّحَابِ صُنْعَ اللَّهِ الَّذِي أَثْقَنَ كُلَّ شَيْءٍ إِنَّهُ خَبِيرٌ بِمَا تَفْعَلُونَ (نمل، آيهٔ ۸۸)، تفسير *الميزان*، جلد ۱۵، ص ۵۷۵.

٢٥- إِنَّا كُلِّ شَيْءٍ خَلَقْنَاهُ بِقَدَر (قمر، آية ٤٩)، تفسير الميزان، جلد ١٩٠، ١٤٠.

٢٤- قَالَ رَبُّنَا الَّذي أَعْطَى كلُّ شيء خَلْقَهُ ثمّ هَدَى (طه، آيه ۵۰)، تفسير الميزان، جلد ١٤، ٢٣١.

- 27- Descriptive-Explanatory Tactics
- 28- Crosstabs
- 29- Chi Square
- 30- Fisher Exact Test
- 31-Cramer's Value

۳۲- در صورتی که بتوان فرض اولیه (H0) را که درحقیقت عدم ارتباط بین دو متغیر (کلیدواژهها و مؤلفه زیبایی شناختی مندرج در فرضیه پژوهش و طرحشده در پرسشنامه) است رد کرد، در این صورت میتوان ارتباط بین آن دو متغیر را بهعنوان جایگزین (H1) که اساساً همان فرضیه تحقیق است، اثبات شده تلقی کرد. علم آمار این حالت را در صورتی که مقدار احتمال (p-value) کمتر از ۰/۱ (بهعنوان خطای آماری) قرار گرفته باشد، اثبات فرضیه (فرضیه جایگزین) میداند (هومن، ۱۳۸۰).

 $sig.(P-Value) \leq \cdots \rightarrow Reject H0 \rightarrow Accept H$ ا نفرضیه مطالعه اثبات شده است مطالعه اثبات شده است

۳۳- در صورتی که ضریب کرامر (Cramer's Value) نزدیک به عدد ۱ باشد، می توان شدت بین دو متغیر را قطعی دانست (هومن، ۱۳۸۰).

زیبایی شناسی تطبیقی مؤلفههای حس مکان و حس 🗡 تطبق در فضای شهری ۳۴ - حدیث قدسی "کنت کنزاً مخفیاً فاحببت ان اعرف فخلقت الخلق لکل اعرف" من گنجی پنهان بودم، خواستم شناخته شوم، آفرینش را آفریدم تا شناخته شوم. بیانگر این مطلب است که ایرانیان از دیرباز در نگاه اسلامی خود معتقد بودند که بین زیبایی عشق و هنر جدایی نیست. با این استدلال که کنت کنزاً: این زیبایی است، احببت ان اعرف: این عشق است و خلقت الخلق: خلاقیت هنری است (بینای مطلق، ۱۳۸۵).

## منابع

- آریان پور، امیر حسین(۱۳۵۴). *فرهنگ پیشرو.* تهران: نشر جهانرایانه.
- ابن خلدون، عبدالرحمن (١٣٥٩). مقدمهٔ تاريخ ابن خلدون. مترجم گنابادي، جلد٢، تهران: بنگاه ترجمه و نشر.
  - احمدی، بابک(۱۳۸۸). حقیقت و زیبایی: درسهای فلسفه هنر. چاپ هشتم، تهران: نشر مرکز.
  - الهي قمشهاي، حسين(١٣٨٩). *فطرت انساني و فهم زيبايي فضا. مجله نما*، شماره ١٧٩-١٨٠.
- بور کهارت، تیتوس(۱۳۷۶). هنر مقدس ( اصول و روشها). مترجم جلال ستاری، چاپ دوم، تهران: انتشارات سروش.
  - بینای مطلق، محمود (۱۳۸۰). *مجموعه کلاسهای شناخت شناسی.* گروه دکتری دانشگاه هنر اصفهان.
    - بینای مطلق، محمود (۱۳۸۵). *نظم و راز.* تهران: انتشارات هرمس.
    - یاکزاد، جهانشاه (۱۳۷۵). هویت و اینهمانی با فضا. مجله صفه، شمارههای ۲۱ و ۲۲.
  - پاکزاد، جهانشاه(۱۳۸۰). *اصول و ضوابط طراحی فضاهای شهری*. تهران: مرکز مطالعات شهرسازی و معماری.
  - پاکزاد، جهانشاه(۱۳۸۶). سیر اندیشهها در شهرسازی، از کمیت تا کیفیت. تهران: وزارت مسکن و شهرسازی.
    - پرتوی، پروین(۱۳۸۲). مکان و بیمکانی رویکردی پدیدارشناسانه. نشریه هنرهای زیبا، شماره ۱۴.
      - توان، پیفو (۱۳۸۴). تقابل اصالت و حس مکان. مجله خیال، شماره ۱۶.
    - دویچ، الیوت(۱۳۸۴). *زیبایی شناسی تطبیقی. مجله فرهنگ و هنر*، مترجم جواد علافچی، شماره ۱۳.
      - دینپرست، منوچهر(۱۳۸۸). *روزنامهٔ تهران امروز.* شمارهٔ هجدهم مهر.
- ذکرگو، امیرحسین(۱۳۸۵). *مفهوم فرم و درجات کمال هنری در آراء کوماراسوامی. مجله خیال*، شماره ۱۸، تهران: فرهنگستان هنر.
  - ریتزر، جرج(۱۳۷۴). نظریه جامعه شناسی در دنیای معاصر. مترجم محسن ثلاثی، تهران: انتشارات علمی.
  - شولتز، کریستیان نوربرگ(۱۳۸۸). روح مکان، به سوی پدیدار شناسی معماری. مترجم شیرازی. نشر رخداد نو.
- شولتز، کریستیان نوربرگ(۱۳۸۲). *گزینهای از معماری: معنا و مکان*. مترجم ویدا نوروز برازجانی، نشر جان جهان.
  - صلیبا، جمیل(۱۳۶۶). فرهنگ اصطلاحات فلسفی. مترجم منوچهر صانعی درهبیدی، تهران.
  - ضيمران، محمد(۱۳۸۴). فلسفه هنر ارسطو. (مجموعه مقالات فلسفه و حکمت). تهران: فرهنگستان هنر.
- طباطبایی، علاءالدین(۱۳۸۱). سهم هنرهای زیبا در تعلیم مسلمانان. مجله خیال، شماره ۳، تهران: فرهنگستان هنر.
  - فلاحت، محمدصادق(۱۳۸۵). *مفهوم حس مكان و عوامل شكل دهندهٔ آن. نشریه هنرهای زیبا*، شماره ۲۶.
- فلامکی، محمدمنصور (۱۳۸۷). نظریه *ای بر منشور مرمت شهری.* تهران: مرکز تحقیقات و مطالعات مسکن و شهرسازی.
  - گلکار، کوروش(۱۳۸۰). *مؤلفههای سازندهٔ کیفیت طراحی شهری. مجله صفه*، شماره ۳۲.
    - معین، محمد(۱۳۶۲). فرهنگ فارسی. تهران: امیر کبیر.
- مور، استیون (۱۳۸۴). *فناوری مکان و نظریه نامدرن. فصلنامه خیال،* مترجم ف، فردانش، شماره ۱۵، تهران: فرهنگستان هنر.
  - ندیمی، هادی(۱۳۸۰). *بهای حقیقت*. مدخلی در زیبایی شناسی معماری اسلامی. *مجله صفه*، شماره ۳۲.
- نقره کار، عبدالحمید (۱۳۸۷). د*رآمدی بر هویت اسلامی در معماری و شهرسازی.* تهران: وزارت مسکن و شهرسازی.
- نقیزاده، محمد و بهناز امینزاده(۱۳۸۲). *مفهوم و مراتب فضای کیفی. مجله خیال*، شماره ۸، تهران: فرهنگستان هنر.
  - نقیزاده، محمد(۱۳۸۳). *معنای نشانهها جان جلوههای هنری. مجله خیال،* شماره ۱۲، تهران: فرهنگستان هنر.
    - نورشاهی، نسرین(۱۳۸۹). *تاریخچه و جایگاه مطالعات تطبیقی.* اصفهان: دانشگاه اصفهان.
      - وبستر، مريام(١٣٤٢). فرهنگ لغات آمريكايي مريام. تهران: انتشارات ارغوان.
    - هومن، حیدرعلی(۱۳۸۰). *تحلیل دادههای چندمتغیری در پروژههای رفتاری*. تهران: نشر پارسا.

زیبایی شناسی تطبیقی مؤلفههای حس مکان و حس تعلق در فضای شهری

٨۶

- Denzin, N. & Lincoln, Y(1998). Strategies for Qualitative Inquiry. JAP Research, p. 3.
- Giuliani, M.V(2003). Theory of Attachment and Place Attachment. J.E.P, p. 137.
- Hay, R.(1998). Sense Of Place In Developmental Context. EPJ, Canada, p. 5-29.
- Hummon, D(1992). Community Attachment: Local Sentiment & Sense of Place. USA.
- Kyle, G.T. et al(2004). Effect of Involvement and Place Attachment. Leisure J., pp. 209-231.
- Lewika, M(2008). Place Attachment, Place Identity and Place Memory. JEP, p. 54.
- Moore, R. L. & Graefe, A. R(1994). Attachments to Recreation Settings. L.S, pp. 17-31.
- Proshansky, H. M(1978). The City and Self-Identity Environment and Behavior. pp. 147-169.
- Relph, Edward(1976). Place and place iessness. Pion limited, London, p. 45.
- Salvesen, David(2002). The Making Of Place. New York, p. 54.
- Tuan, Yi-Fu(1981). Space and Placethe Perspective of Experience. Minnesota Press, p. 126. Twigger,
- R. & Uzzell, D(1996). Place and Identity processes. EPJ, p. 220.



## راهنمای اشتراک دوفصلنامه علمی - ترویجی پژوهش هنر

در صورت تمایل به اشتراک دوفصلنامه علمی- ترویجی پژوهش هنر، پس از تکمیل فرم اشتراک، بهای اشتراک را بر اساس تعداد نسخههای درخواستی نشریه به شماره حساب تمرکز درآمد اختصاصی دانشگاه هنر اصفهان ۲۱۷۷۲۶۰۲۳۲۰۰۰ بانک ملی، شعبه اصفهان (کد ۳۰۰۱) واریز و اصل فیش بانکی را همراه با فرم اشتراک تکمیل شده به نشانی نشریه ارسال فرمایید.

- قیمت هر شماره: ۵۰۰۰۰ ریال
- حق اشتراک سال دوم(شماره ۳-۴): دو شماره ۱۰۰۰۰۰ ریال
- · حق اشتراک سال دوم(شماره ۳-۴) برای اساتید و دانشجویان: دو شماره ۸۰۰۰۰ ریال (ارسال کپی کارت شناسایی دانشگاهی و یا معرفینامه معتبر الزامی است.)

نشانی نشریه: اصفهان- خیابان چهارباغ پایین- حد فاصل میدان شهدا و چهارراه تختی- کوچه پردیس- پلاک ۱۷- دانشگاه هنر اصفهان- حوزه معاونت پژوهشی- دفتر نشریه « پژوهش هنر».

نمابر: ۴۴۶۰۹۰۹–۳۱۱

تلفن: ۴۴۶۰۷۵۵-۰۳۱۱ و ۴۴۰۳۲۸

کد پستی: ۳۳۶۶۱–۸۱۴۸۶

Website: www.aui.ac.ir/research/nph

E-mail: p.honar@aui.ac.ir

.....

| ۍ                                                                               | ناه موسسه با ش |
|---------------------------------------------------------------------------------|----------------|
| ر کت                                                                            |                |
| ه تا تعداد مورد نياز از هر شماره نسخه<br>به تا تعداد مورد نياز از هر شماره نسخه |                |
|                                                                                 |                |
|                                                                                 |                |
| كد پستى:                                                                        |                |
| نمابر:                                                                          | تلفن تماس:     |
| كى:                                                                             | شماره فیش باند |

تاریخ امضاء متقاضی

.....

Reception Date: 2011/6/6 Admission Date: 2012/8/11

## Comparative Aesthetics of Place Attachment and Sense of Attachment Factors in Urban Space

Mohammad Masoud\* Eisa Hojjat\*\* Shahriar Nasekhian\*\*\*

### **Abstract**

This research aims to beautify and improve the quality of urban space through suggesting behavioral-emotional concepts. It seems that today's patterns for beautifying urban space are derived from man's desire for variety. However, the question seems to be "Is it possible to achive complete space beauty only via constructional or formal variety?" "Could behavioral elements contribute to urban aesthetics?" This research tries to revive the knowledge of original and local art of town planning through comparing different theories in behavioral sciences, psychology and urban designing.

In this view, the two factors of place attachment and sense of attachment are considered as effective in beautifying urban sapces.

Research model in this essay is contrastive-comparative based on meta-analysis method. Closed systematic survey questionarie provides our data in this research. In this study, we are trying to investigate the status of aesthetic values in the formation of town planning process. This research claims that beauties of the context can be perceived much better through suggesting concepts like personality as well as applying qualitative strategies such as strengthening identifying relation between human being and his environment.

**Keywords:** aesthetic, comparative aesthetics, place attachment, sense of attachment

<sup>\*</sup>Assistant Professor, Faculty of Architecture and Urbanism, Art University of Isfahan, Isfahan, Iran.

\*\*Associate Professor, Faculty of Architecture and Urbanism, University of Tehran, Tehran, Iran.

\*\*\* Lecturer, Faculty of Conservation, Art University of Isfahan, Isfahan, Iran.

Reception Date: 2012/1/17 Admission Date: 2012/7/1

## Determining the Most Appropriate Measures of Radiation in the Central Courtyard of Yazd Houses

(Case study of Rasulian House)

Saideh Hoseinyzadeh Mehrjardi\*

### **Abstract**

By focusing on house designs in ancient Iran, this article tries to study eco-design houses.

For many years, comfort and climate (with active and passive solar) were the basic characters of house design in Yazd (100 years ago and before). Therefore, this research intends to study these houses. The research results will be suitable for researchers in other fields such as architecture, urban design and planning.

One of these ancient houses in Yazd is Rasulain House which is studied in this research. The main research question is how we can demonstrate eco-design in the context of modern Iranian architecture. The courtyard of this house is studied with regard to one or two surrounding story spaces around the courtyard and its solar orientation. Then, eight orientations (i.e. N, N.E, E, S.E, S, S.W, W, N.W; with angle 45°) are selected and the data is analyzed and finally the best solar orientation is identified. The results show that  $37/5^{\circ}$  to South-West is the best orientation for the courtyard.

**Keywords:** measure of radiation, central courtyard, central organization, traditional house of Yazd

Reception Date: 2011/5/21 Admission Date: 2011/7/11

## Re-Identification of the Cultural Function of Glazed Ceramics in the Context of the Middle Elamite Beliefs and Rituals

Reza Vahidzadeh\* Mozafar Farhadpoor \*\*

### **Abstract**

The emerging of glazed ceramic technology in middle Elamite period provided an opportunity for reaching a special artistic language which resulted in a continuous tradition of architectural decoration in Iran. Understanding the true nature of these works of art requires serious study of the social life and traditions of their creators. This paper aims to provide a new field for historical and artistic analysis of Elamite pottery, especially glazed ceramic and its technical evolution while studying its place in the context of prehistoric ritual ceremonies through literature and material remains. Comparing the Elamite literature with the evidences of the ceramic figures locating in the temples and monumental complexes shows a profound belief in the ability of these objects in supporting and conceptualizing the architectural space, which is rooted in the epistemological approach of their creators towards the knowledge of materials. Linguistic analysis of the Untash-Napirisha's inscriptions indicates the Elamite beliefs in the presence of the essence of life in glazed ceramics which is used by Shilhak-Inshushinak in strengthening an immortal picture of the royal family. On the other hand, the fact that the application of glazed ceramics was limited only to decoration of temples of Inshishushinak and his assisting goddesses in managing the afterlife journey indicates their function in the Elamite traditional practices. Interpreting the traditional function and semiotics of these cultural relics would require a broader and more sophisticated definition of the terms "applied arts" and "architectural decorations" than what is currently intended to be.

Keywords: Elam, Elamite traditions, ceramic, glaze, statue

4

Reception Date: 2011/8/22 Admission Date: 2011/6/24

## Rereading of Iranian Clothing System with Post-Structuralist Approach of Barthes

Maryam Mounesi Sorkheh\*

### **Abstract**

Clothing has been one of the essential necessities of human being and it is a powerful communicative tool. Due to the cultural diversity of different nations and races, different sorts of dresses are prevalent in various nations and people. In addition, differen treligions cause the development of various dresses which represent a part of their identity. Clothing system is provided by the expansion of societies, formation of beliefs, different social and cultural activities. In this paper, we try to express that clothing system has passed different transformations and accepted cultural rule and symbolic meanings. In explaining its meanings, the specific cultural values of each and every nation can be observed in different social contexts. Therefore, the possibility of meaning multiplication in clothing system is provided, in spite of different readings of audiences in various discourses. The main goal of this paper is to express the factors active in the meaning-formation of clothes -in general- which are under the influence of phenomena like globalization, culture, religion, social organizations, media, economy and politics. The fundamental question is how different audiences apprehend clothing in different contexts and with regard to their personal experiences. Hence, the author has considered the concept of clothing (in particular, Iranian dress) as a text which lacks a single expressive form and its meaning varies under different factors and this view is in conformity with the concept of multiplication of meaning in poststructuralist approaches (especially Barthes' approach). According to poststructuralist viewpoint, every text is created inside its discourse and so never stops. In this regard, Barthes equates clothing system with a text which takes different meanings in different social and cultural discourses. Thus, the emergence of different sorts of clothing causes the expansion of meaning. Moreover, the clothing fashion industry itself is in search of recreation of different meanings in this area. The acceptable values for every individual as well as personal ideology and religious discourse cause different types of meanings. Different kinds of religious, occupational and customary effects cause clothing transformations. The role of social organizations, including family and educational institutions, which act to expand the local or foreign culture, is also very important in this regard. The economical power of individuals and social forces is also effective in meaningfulness of clothing. Policy of Iranian government is also effective in developing special kinds of clothing and related meanings.

**Keywords:** clothing system, poststructuralism, Roland Barthes, polysemy, cultural discourse

<sup>\*</sup> PhD. Candidate, Department of Art Studies, Faculty of Arts, University of Tehran, Tehran, Iran. maryam\_mounesi@ut.ac.ir

Reception Date: 2012/3/10 Admission Date: 2012/7/10

# An Aesthetic Analysis of Decorations of Safavid Qurans (Regarding a number of illuminated Qurans in National Museum of Quran in Tehran)

Arezoo Paydarfard\* Mahnaz Shayestefar\*\* Hassan Bolkhari Ghehi\*\*\*

### **Abstract**

The development of book decoration in Islamic civilization was mainly under the influence of the Holy Quran's position in Islam (however, there was undoubtedly the heritage of book decoration remained of pre-Islamic civilizations and transferred to Islamic civilization). Thus, in this article the Quran has been selected as an authentic document for aesthetic analysis of decorations and in this regard the Safavid Qurans can be studied due to the harmony of color and pattern, quality of paper, binding etc and it is clear that a comprehensive analysis of the art of Quran decoration cannot be proposed without studying such elements.

The aim of investigating Quranic illuminations of Safavid period is not only gaining knowledge about the influence of past centuries on Quranic decorations of this period but also recognizing the decorations of some manuscripts of National Museum of Quran which have not been studied before. In this regard, of 32 Safavid Quranic manuscripts in National Museum of Quran (due to the restrictions of visiting the archive) 6 manuscripts of the main hall of the museum were selected and the aesthetics of their decorations was studied by applying the descriptive-analytic method as well as using the ideas of great palaeographs of the country.

**Keywords:** Aesthetics; illumination; the Quran; Safavid period; National Museum of Quran in Tehran

<sup>\*</sup> MA and member of scientific board, Art Faculty, University of Birjand, Birjand, Iran.

<sup>\*\*</sup> Associate Professor, Dept. Islamic Art, Faculty of Art and Architecture, Tarbiat Modares University, Tehran, Iran.

<sup>\*\*\*</sup> Associate Professor, Dept. Art Studies, Faculty of Fine Arts, University of Tehran, Tehran, Iran.

Reception Date: 2012/2/22 Admission Date: 2012/6/23

## Restoration of 20th Century Easel Paintings under the Influence of Italian Aesthetic and Philosophical Concepts

Mohsen Ghanooni\* Mehdi Hosseini\*\* Hamid Farahmand Boroujeni\*\*\*

### **Abstract**

Basic concepts of philosophy and aesthetics have usually influenced the process of creation or dealing with artistic work, especially those concepts which deal with conservation and restoration of easel paintings. Therefore, investigating the alteration of these concepts in 20th century, which led to the development of a new view in restoration of easel paintings, is an important issue. On this basis, the formation of new aesthetic concepts in the easel paintings field is a serious issue which needs in-depth researches. New aesthetics presented new concepts in European societies of restoration. German philosophy besides modern aesthetics of Italy simplified the formation of restoration theory of paintings by Cesare Brandi. This research tries to study the formation of Brandi's theory in a historical and scientific context. By referring to historical context, this study is looking for philosophical background of contemporary theory of painting restoration and a logical connection in this area. Till now, theory of painting restoration by Cesare Brandi in the international conservation societies is acceptable and extendable.

**Keywords:** philosophical concepts, aesthetic, painting restoration & conservation, theoretical basis of restoration, Cesare Brandi

<sup>\*</sup> M.A., Library, Museum & Document Center of Iran Parliament, Tehran, Iran. Mohsen ghanooni@yahoo.com \*\* Professor, Dept. Visual Arts, Art University of Tehran, Tehran, Iran. Hosseini@art.ac.ir

1

Reception Date: 2012/3/8 Admission Date: 2012/8/2

## Indian Sati Tradition in the Chehelsotoun Palace Wall Painting and Suz o Godaz Mathnavi

(The manifestation of cultural relationship between Iran and India in Shah Abbas II and Akbar Shah era)

Asghar Javani\*

### **Abstract**

In some parts of the history of India it has been reported that the Indian woman believed she would become Sati if she burned herself in the fire of her husband after his death. She believed that, through this, the widow would have turned into the goddess of love and would enter heaven. In year 1010 Hijri, Akbar, the king of India, ordered the Iranian poet "Mohammadreza Khoboshani" who resided in India to convert the love and loyalty of the Indian widow in Sati ceremony into a poem. His poetry became pictorial 3 times around 1060 Hijri by artists of Shah Abbas II's era. Also a wall painting was made illustrating Sati ceremony in "Indo-Iranian" hybrid style in Isfahan Chehelsotoun Palace. To answer the question whether the Iranian Shah Abbas II and the Indian Shah Akbar intended to stabilize political and cultural relations between the two countries through relying on the common definition of love, loyalty and virtue of the Iranian and Indian women in their literature and art, the analyzing method by referring to historical documents of Sati tradition in India and the poetry and wall paintings of Chehelsotoun Palace can help finding ananswer. The present research shows that regarding Shah Akbar's order to the Iranian poet for composing a poem describing Sati tradition and Shah Abbas's support for picturing the story in Indo-Iranian style besides two other romantic themes "Joseph and Zuleikha; Khosrow and Shirin" and locating it in one of the major palaces of the king, they intended to establish integration between common themes in the two countries in order to stabilize their political and cultural relations.

**Keywords:** Sati tradition, wall paintings, Chehelsotoun Palace, cultural relations, Shah Akbar, Shah Abbas II, *Suz o Godaz* Mathnavi



## **Contents**

| ■ Indian Sati Tradition in the Chehelsotoun Palace Wall Painting and SuzoGodazMathnavi (The manifestation of cultural relationship between Iran and India in Shah Abbas II and Akbar Shah era) AsgharJavani |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ■ Restoration of 20 <sup>th</sup> Century Easel Paintings under the Influence of Italian Aesthetic and Philosophical Concepts  Mohsen Ghanooni, Mehdi Hosseini, Hamid Farahmand Boroujeni                   |
| ■ An Aesthetic Analysis of Decorations of Safavid  Qurans (Regarding a number of illuminated Qurans in  National Museum of Quran in Tehran) Arezoo Paydar fard,  Mahnaz Shayeste far, Hassan Bolkhari Ghehi |
| ■ Rereading of Iranian Clothing System with Post-Structuralist Approach of Barthes  Maryam MounesiSorkheh                                                                                                   |
| ■ Re-Identification of the Cultural Function of Glazed Ceramics in the Context of the Middle Elamite Beliefs and Rituals  Reza Vahidzadeh, Mozafar Farhadpoor                                               |
| ■ Determining the Most Appropriate Measures of Radiation in the Central Courtyard of Yazd Houses (Case study of Rasulian House)  Saideh Hoseinyzadeh Mehrjardi                                              |
| ■ Comparative Aesthetics of Place Attachment and<br>Sense of Attachment Factors in Urban Space<br>Mohammad Masoud, Eisa Hojjat, Shahriar Nasekhian 71                                                       |

## Scientific journal Of Pazhuhesh-e Honar (Biannual)

**Art studies** 

Vol.2.No.3.Spring & Summer 2012

Concessionaire: Art University of Isfahan Editor-in-charge: Dr. Farhang Mozaffar Editor-in-chief: Dr. Mehdi Hossieni

## Editorial Board (in alphabetical order)

### Eisa Hojjat

Assoc. Professor, Pardis of fine Arts, Tehran University

Mehdi Hosseini

Professor, Art University of Tehran

Asqhar Javani

Assis. Professor, Art University of Isfahan

**Mohammad Masoud** 

Assis. Professor, Art University of Isfahan

Afsaneh Nazeri

Assis. Professor, Art University of Isfahan

**Parvin Partovi** 

Assis. Professor, Art University of Tehran

Marziyeh Piravi vanak

Assis. Professor, Art University of Isfahan

Samad Samaniyan

Assis. Professor, Art University of Tehran

Jalaledin SoltanKashefi

Assoc. Professor, Art University of Tehran

General Editor: Reza Hosseini Keshtan

Logo type: Hamid Farahmnad Boroojeni

Cover designing: Afsaneh Nazeri Graphic designer: Sam Azarm Persian editor: Sima Shapouriyan English editor: Ehsan Golahmar

Layout: Fatemeh Vazin

Address: No. 17, Pardis Alley, Chahar baqh -e-paeen St. Isfahan. Iran, Vice-chancellor of Research

P.O.BOX: 81486-33661

Phone: (+98-311) 4460328 - 4460755

Fax: (+98-311) 4460909 E-mail: p.honar@aui.ac.ir

Websiat: www.aui.ac.ir/research/nph

### **Reviewers:**

- MehrnazAzadi(Ph.D)
- Mohammad TaqhiAshouri(Ph.D)
- HesamAslani(M.A)
- Mohammad Iranmanesh(Ph.D)
- MohmmadReza Bemanian(Ph.D)
- BehnamPedram(Ph.D)
- MozhganJahanara(Ph.D)
- AlirezaKhajegir(Ph.D)
- EimanZakariaeiKermani(Ph.D)
- Ahmad SalehiKakhky(Ph.D)
- Mohammad Zymaran(Ph.D)
- NahidAbdi(Ph.D)
- Hamid FarahmnadBoroojeni(Ph.D)
- Rima Fayaz(Ph.D)
- Maryam Qhasemi(Ph.D)
- BehnamKamrani(Ph.D)
- JavadMahdavinejad(Ph.D)
- SamadNajarpoor(Ph.D)

### **Executive Coordinators:**

Khadijeh Saedi, Naser Jafarnia

### Note:

The author(s) is responsible for views, statements and ideas expressed in papers. This journal is indexed and Abstracted in

http://www.ricest.ac.ir

No part of the papers in this journal may be published elsewhere without being referred to this journal.

## in the name of God

### **Instructions for Contributors**

The biannualjournal of *Art Studies* accepts and publishes papers invisual arts, architecture & urbanization, conservation and restoration, industrial designing fields as well as all related subjects.

- Papers should be original and comprise previously unpublished materials, as well as not being currently under review for publication elsewhere.
- Manuscripts must be written in Persian language.
- The papers will be published after being reviewed and evaluated by reviewers and editorial board.
- The author(s) is responsible for views, statements and ideas expressed in their paper.
- The journal has the authority to accept or reject the papers. Received paper will not be returned.
- No part of the published papers in this journal may be published elsewhere without being referred to this journal.
- The papers should be a research work done by the authors(s).Review papers will be accepted provided that variousauthenticreferences have been used and the journal will not publish the research reports and notes.
- For the first evaluation, the paper manuscript (abstract and fulltext) and a letter to the editorial board of journalare necessary.

### Preparation of Manuscript

### Cover Page

The cover page, separated from the manuscript and unnumbered, must include: title (which should be brief and emphasize the subject), the names of author(s), scientific affiliation and corresponding author's address(postal address, phone and fax numbers and e-mail).

### Abstract

Abstract, written in a separate page and in Persian and not exceed 300 words, should include research question, objectives, methodology, major results and conclusion.

The English abstract should be placed at the end of paper in the same format and not exceed 500 words.

### Keywords

Keywords should be separated by comma and not exceed 5 words. They should include words that best describe the topic.

### Introduction

This part must include the research question, hypothesis and general idea of the paper as well as literature review.

## Research methodology

### Paper's main body

This part should include the research's theoretical principles, studies, investigations and results.

### Conclusion

The research conclusion should include a brief summary of research subject and answer the research question in a logical way.

### Acknowledgement (optional)

Acknowledgement must be brief and confined to persons or organizations that have made significant contributions.

#### **Endnotes**

Endnotes (including foreign words, expressions and remarks) must be numbered in the text using brackets and finally placed at the end in alphabetical order.

#### References

All references cited in the text must be listed at the end of the paper. References should follow the below style:

- In paper: (Author's surname, year of publication: page number).
- In paper's final reference:

Books: author's surname, author's name, (year of publication), book title, translator's name, location, publisher.

Papers: author's surname, author's name, (year of publication), paper title, journal's name, volume, number, page number(s).

Electronic documents: author's surname, author's name. (date). Title of document.Full electronic address.

### Illustrations, figures and tables

Illustrations in appropriate quality (provided with at least 300 dpi in jpg format) should be inserted at nearest place to related text with their reference including the author's name, year of publication and page number which must be placed at the bottom of it.

All illustrations must be numbered in the order in which they are referred to in the text.

The table captions must be placed at the top of the table and the figures captions must be placed at the bottom of the figures.

### Submission

The text must be typed in word 2007 (font: B-Nazanin (downloadable from the site), size 12 for Persian version and font: Times New Roman, size 11 for English version), in maximum 15 pages.

The paper manuscripts must be sent to journal email address inan attached folder including all necessary parts, with subject part named "UPA".

If the received paper manuscript doesn't follow the instruction, the journal has the right to reject it.

**Postal Address:**Journal of Pazhuhesh-e Honar. No. 17, Pardis Alley, ChaharBaghPaeen St. Isfahan, Iran.

Art University of Isfahan

Postal code: 8148633661 E-mail:p.honar@aui.ac.ir

**Phone:** (+98311)4460755-4460328

Fax: (+98311)4460909

### www.aui.ac.ir/research/nph



# Scientific journal of Pazhuhesh-e Honar (Biannual

Vol. 2 - No. 3 Spring & Summer 201

Indian Sati Tradition on The Chehelsotoun Palace wall Painting and Suz o Godaz Mathnavi (The manifestation of cultural relationship between Iran and India in Shah Abbas II and Akbar Shah era)

Asghar Javani

Restoration of 20th Century Easel Paintings under the Influence of Italian Aesthetic and Philosophical Concepts Mohsen Ghanooni, Mehdi Hosseini, Hamid Farahmand Boronjeni An Aesthetic Analysis of Decorations of Safavid Qurans (Regarding a number of illuminated Qurans in National Museum of Quran in Tehran)

Arezoo Paydarfard, Mahnaz Shayestefar, Hassan Bolkhari Ghehi Reading of Iranian Clothing System with Post-Structuralist Approach of Barthes

Maryam Moonesi Sorkheh

Re-Identification of the Cultural Function of Glazed Ceramics in the Context of the Middle Elamite Beliefs and Rituals

Reza Vahidzadeh, Mozafar Farhadpoor

Determining the Most Appropriate Measures of Radiation in the Central Courtyard of Yazd Houses (Case study of Rasulian House)

Saideh Hoseinyzadeh Mehriardi

Comparative Aesthetic of Place Attachment and Sense of Attachment Factors in Urban Space

Mohammad Masoud, Eisa Hojjat, Shahriar Nasekhian

