# سمالهالمسالم

# شيوهنامه نگارش مقاله



### نشریه علمی- ترویجی «پــژوهــش هنــــر»

- ۱. موضوعات مقالات در زمینههای پژوهش در هنر مانند نوشتارهای پژوهشی در حوزههای هنرهای تجسمی، هنر در معماری، شهرسازی، مرمت، طراحی صنعتی و پژوهشهای میان شتهای در عرصه هنر می باشد.
- ۲. مقالههای ارسالی نباید قبلا در نشریهای دیگر یا مجموعه مقالات همایشها چاپ شده و یا همزمان برای مجله دیگری ارائه شده باشند.
  - ۳. مقالهها باید به زبان فارسی و با رعایت اصول و آییننگارش این زبان باشند.
  - ۴. تأیید نهایی مقالات برای چاپ در نشریه، پس از تأیید داوران، با هیأت تحریریه نشریه است.
    - ۵. مسئولیت مطالب مطرح شده در مقاله بهعهده نویسنده یا نویسندگان است.
  - ۶. نشریه در پذیرش، رد یا ویرایش محتوای مقالهها آزاد است. مقالههای دریافتی باز گردانده نخواهند شد.
    - ۷. استفاده از مقالههای چاپ شده در این نشریه، با ذکر منبع بلامانع میباشد.
    - ۸. مقالهها باید حاصل کار پژوهشی نویسنده یا نویسندگان (Research Papers) باشند.
      - ۹. نشریه از پذیرش ترجمه، گزارش و یادداشت علمی معذور است.
  - ۱۰. جهت ارسال مقاله به سامانه الكترونيكي نشريه به آدرس http://ph.aui.acir مراجعه و نسبت به ثبت مقاله اقدام فرماييد.
- ۱۱. ارسال نامه درخواست چاپ و تأییدیه استاد راهنما- نویسنده همکار، همراه مقاله الزامی است (قابل دریافت از بخش "برای نویسندگان" و نیز صفحه ارسال مقاله در سامانه نشریه).
  - ۱۲. مقالهها باید ساختار علمی- پژوهشی داشته و بهترتیب دارای بخشهای زیر باشند:
- مشخصات نویسنده/نویسندگان: این صفحه باید بدون شماره، شامل عنوان کامل مقاله (عنوان مقاله باید کاملاً گویا و بیانگر محتوای مقاله باشد)، نام و نامخانوادگی نویسنده/ نویسندگان، همراه رتبهعلمی، نام مؤسسه یا محل اشتغال، نشانی، شماره تماس و پست الکترونیکی باشد.
- چکیده فارسی: حداقل ۲۵۰ و حداکثر ۳۰۰ کلمه، (باید بهتنهایی بیان کنندهٔ تمام مقاله، شامل: بیان مسأله، سؤال پژوهش، اهداف و روش تحقیق، مهمترین یافتهها و نتیجه گیری باشد) با ذکر عنوان مقاله و کلیدواژه (سه تا پنج کلمه) در یک صفحه جداگانه تنظیم گردد.
  - مقدمه: شامل طرح موضوع (بيان مسأله، پرسش يا فرضيه، هدف يا اهداف پژوهش، ضرورت يا اهميت پژوهش) باشد.
    - پیشینه تحقیق
      - روش تحقیق
    - متن مقاله: شامل مبانی نظری، مطالعات و بررسیها، یافتهها و نتیجهگیری تحقیق باشد.
- نتیجه تحقیق: باید به گونهای منطقی و مستدل (همراه با جمعبندی موارد طرح شده) و شامل پاسخ به سؤال تحقیق در قالب ارایه یافتههای تحقیق باشد.
  - سپاس گزاری از همکاری و راهنمایی کسانی که در تدوین مقاله نقش داشتهاند (در صورت تمایل).
- پینوشت: شامل برابر نهادهای لاتین و توضیحات ضروری درباره اصطلاحات و مطالب مقاله است، که بهترتیب با شماره در متن و بهصورت پینوشت در انتهای مقاله درج گردد.
  - منابع و مآخذ: بهترتیب حروف الفبا برحسب نامخانوادگی نویسنده مرتب گردد (فارسی و لاتین).
- بخش انگلیسی: شامل دو صفحه که در پایان مقاله پس از منابع می آید و شامل مشخصات نویسندگان و ترجمهٔ کاملی از چکیده فارسی است.
- ۱۳. متن مقاله: در حداکثر ۱۵ صفحه یکرو (با تمام اطلاعات: عکس، متن، نقشه و تصاویر)، در هر صفحه ۳۲ سطر، با قلم B-Nazanin اندازه ۱۲ وTimes New Roman اندازه ۱۱ تنظیم گردد.
  - ۱۴. کلیه صفحات بهجز صفحه مشخصات نویسنده/نویسندگان باید بهترتیب شمارهگذاری شده باشند.
- ۱۵. حداقل تعداد ضروری تصویر، نمودار و جدول در مقاله حائز اهمیت است که باید با کیفیت مناسب (تصاویر با دقت 300 dpi و با فرمتjpg)، ذکر منبع و تعیین محل مناسب باشد.
  - عنوان جدول در بالا و مأخذ جدول در زیر جدول، سمت چپ آورده شود؛ عنوان تصویر در پایین و مأخذ، در زیر عنوان درج گردد.
    - ۱۶. شیوه تنظیم منابع (فارسی و لاتین):
    - در متن مقاله: (نامخانوادگی نویسنده، سال انتشار: صفحه)
      - در فهرست منابع پایان مقاله:
- کتاب: نامخانوادگی نویسنده، نام نویسنده. (سال انتشار). عنوان کتاب. جلد. نام مترجم یا مصحح، محل انتشار: نام ناشر. مقاله: نامخانوادگی نویسنده، نام نویسنده. (سال انتشار). عنوان مقاله. عنوان نشریه. دوره یا سال(شماره نشریه)، شماره صفحههای مقاله در نشریه. سند اینترنتی: نامخانوادگی نویسنده، نام نویسنده. (تاریخ). عنوان سند. . *آدرس اینترنتی* بهطور کامل. بازیابی شده در تاریخ.
  - ١٧. مقالات فاقد شرايط مذكور، از فرايند بررسي خارج خواهند شد.
- ۱۸. جهت آگاهی بیشتر برای تنظیم مقاله، به شیوهنگارش مشروح که از بخش "برای نویسندگان" در سامانه نشریه قابل دریافت است، مراجعه کنید.

دوفصلنامه علمی – ترویجی پژوهش هنر دانشگاه هنر اصفهان سال چهارم، شماره هشتم، پائیز و زمستان ۱۳۹۳

صاحب امتیاز: دانشگاه هنر اصفهان مدیر مسئول: فرهنگ مظفر سردبیر: مهدی حسینی

هيأت تحريريه (بهترتيب حروف الفبا): پروین پرتویی دانشیار دانشگاه هنر تهران اصغر جواني استادیار دانشگاه هنر اصفهان عیسی حجت دانشیار دانشگاه هنر تهران مهدى حسيني استاد دانشگاه هنر تهران جلال الدين سلطان كاشفى دانشیار دانشگاه هنر تهران محمد مسعود دانشیار دانشگاه هنر اصفهان افسانه ناظري استادیار دانشگاه هنر اصفهان على ياران

**مدیرداخلی:** مهری قبادی **مدیراجرایی:** بهاره نویدزاده

دانشیار وزارت علوم، تحقیقات و فناوری

طراح سرلوحه: حمید فرهمند بروجنی طراح جلد: افسانه ناظری گرافیست: سام آزرم ویراستار فارسی: بهاره عباسیعبدلی ویراستار انگلیسی: احسان گلاحمر صفحه آرا: سمیه فارغ

قیمت: ۱۰۰٫۰۰۰ ریال

نشانی: اصفهان، چهارباغ پائین، بین چهارراه تختی و میدان شهدا،

کوچه پردیس (۳۱)، پلاک ۱۷، کدپستی: ۸۱۴۸۹–۸۱۴۸۸

حوزه معاونت پژوهشی دانشگاه هنر اصفهان

دفتر نشریه «پژوهش هنر».

تلفن: ۳۴۴۶۰۳۲۸,۳۴۴۶۰۷۵۵

E-mail: p.honar@aui.ac.ir Website: http://ph.aui.ac.ir ISSN: 2345-3834

داوران و همکاران این شماره

دکتر اسماعیل بنی اردلان
دکتر غلامعلی حاتم
دکتر ابوالقاسم دادور
دکتر مهدی حامدی
دکتر مهدی رحیمیان
دکتر زهرا رهبرنیا
دکتر ایمان زکریایی کرمانی
دکتر محمد ستاری

دكتر صدرالدين طاهرى

دکتر حسن قاسمی نژاد راینی دکتر علی محمدولی

دكتر محمد مسعود

دکتر مهدی مقیم نژاد

دكتر افسانه ناظرى

همكار نشريه

ناصر جعفرنيا

مقالات مندرج لزوماً دیدگاه نشریه پژوهش هنر نیست و مسئولیت مقالات برعهده نویسندگان محترم است.

استفاده از مطالب و کلیه تصاویر نشریه پژوهش هنر با ذکر منبع، بلامانع است.

نشریه «پژوهش هنر» بر اساس مجوز شماره ۳/۱۵۵۸۶۷ مورخ مرک ۱۹۱/۰۷/۲۶ از کمیسیون بررسی نشریات علمی کشور وزارت علوم، تحقیقات و فناوری دارای درجه علمی – ترویجی است و در پایگاه استنادی علوم کشورهای اسلامی (ISC) به نشانی و در پایگاه اطلاعات علمی جهاد دانشگاهی (SID) به نشانی www.sid.ir و بانک اطلاعات نشریات کشور به آدرس www.magiran.com نمایه می شود.

پروانه انتشار نشریه «پژوهشهنر» از سوی اداره کل مطبوعات وزارت فرهنگ و ارشاد اسلامی، طی مجوز شماره ۹۱/۱۹۵۲۱ مورخ ۹۸/۷/۹ صادر شدهاست.



## فهرست

| بررسی تطبیقی پارچهبافی دوران مفرغ شهر سوخته با مصر، آناتولی<br>و میانرودان<br>صدرالدین طاهری، رویا ظریفیان صالح مکرم           | • |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---|
| آرایههای سردر مسجد جورجیر اصفهان                                                                                               | • |
| ریچارد رورتی و بحران در فلسفه کلاسیک غرب؛ بازخوانی معرفت و روش در بستر زیستن ۲۷ احمد محمدپور، کاوان محمدپور                    | • |
| بررسی هویت رامشگران تصویرشده روی ظروف نقره ساسانی ۴۳<br>نسرین نورالدینی، محمدتقی اَشوری                                        | • |
| بررسی تطبیقی وجوه تصویری نقوش سکه و تمبر در دورهقاجار ۵۷ ابوالقاسم دادور، آرزو ایروانی                                         | ١ |
| شناسایی و معرفی نقوش تزئینات گچبری و آجرکاری محراب مسجد جامع برسیان                                                            |   |
| پژوهشی درباره پدیداریِ عکس پادشاهان قاجار روی نخستین اسکناسهای ایران ۸۷ محمد خدادادی مترجمزاده، حسین چنعانی، سیمین آقاخانینژاد | • |
| تحلیل ساختار طرح روایی در فیلم ملک سلیمان نبی ۹۹<br>اسماعیل صادقی، جهانگیر صفری، محمود آقاخانی بیژنی                           | • |
| چکیده انگلیسی مقالات                                                                                                           | • |



## بررسی تطبیقی پارچهبافی دوران مفرغ شهر سوخته با مصر، آناتولی و میانرودان

#### چکیده

هنر و فن آوری دورهٔ مفرغ و هزاره سوم پ.م. که هنگامه رشد جوامع شهرنشین و افزایش ارتباطات بینافرهنگی در غرب آسیاست، از اهمیت ویژهای در تاریخ بشر برخوردار است. پارچهبافی از هنرهایی است که در این دوران به ویژه در سرزمینهایی همچون آناتولی، مصر، میانرودان و ایران جان میگیرد و بستری برای داد و ستد و ارتباطات فرهنگی میگردد. پارچه در این دوران، هم کاربرد روزمره دارد و هم کاربرد آئینی. بنابر آنچه گفته شد، در نوشتار پیشرو تلاش شده با رویکردی تطبیقی دستگاههای پارچهبافی تاری پودی این مناطق در دوره مفرغ و بطور موردی شهر سوخته بررسی شود. در این راه، با گردآوری دادههای اسنادی کتابخانهای و موزهای، پی جویی توصیفی ـ تحلیلی خاستگاه، گونهها و روشهای پارچهبافی شهر سوخته انجام شده است. این نوشتار براساس هدف، از گونه پژوهشهای بنیادی و از لحاظ ماهیت و روش، از گونه پژوهشهای تاریخی است.

پرسشهایی که نگارندگان درپی پاسخگویی به آنها هستند، بدین قرار است: ۱. بهرهگیری از چه دستگاههایی در تولید پارچه به روش تاری ـ پودی در هزاره سوم پ.م. در ایران، مصر، آناتولی و میانرودان رواج داشته است. ۲. مردمان شهر سوخته کدامیک از دستگاههای بافندگی را به کار میبردهاند.

نتایج بررسیهای پژوهش حاضر نشان می دهد استفاده از سه دستگاه پارچهبافی افقی- زمینی، عمودی دو محوری و وزنهای در محوطههای باستانی هزاره سوم پ.م. رایج بوده است. طرح بافتهای پیچیده و گوناگون پارچههای یافتشده در شهر سوخته همراه با دیسکهای گردی که به عنوان وزنههای پارچهبافی کاربرد داشتهاند و نیز کشف نمونههایی که کاربرد لوحهبافی را در ریشههای تزئینی انتهای پارچهها نشان می دهند، شواهدی بر استفاده از دستگاههای پارچهبافی وزنهای در مکان یادشده هستند.

**کلیدواژگان**: دوره مفرغ، پارچهبافی، دستگاه پارچهبافی وزنهای، شهر سوخته.

<sup>\*</sup> استادیار گروه موزه داری، دانشکده کار آفرینی هنر و گردشگری، دانشگاه هنر اصفهان.

<sup>\*\*</sup> کارشناس ارشد پژوهش هنر، دانشکده هنر و معماری، دانشگاه سیستان.

#### ىقدمە

منسوجات به عنوان یکی از مهم ترین نیازهای انسان در ادوار گوناگون، همواره از جایگاهی ویژه برخوردار بودهاست. دستبافتههای بشری زمینه مطالعاتی ارزشمندی برای شناخت ویژگیهای فرهنگی، اجتماعی و اقتصادی عصر تولید آنها به شمار می آیند. به مطالعات پارچه طی چند دهه اخیر بسیار توجه شده که در این میان، به دوره مفرغ به سبب تحولات ژرف جوامع شهرنشین نگاهی ویژه باید داشت.

در هزاره سوم پ.م. ارتباطات خارجی و گسترش تجارت، تقسیم کار و تخصص گرایی، استفاده از منابع طبیعی و نیاز به سازمان دهی اجتماعی با توجه به فزونی جمعیت و دسترسی به منابع بیشتر، موجبات تغییر چهره جوامع آسیای غربی را فراهم آورد. نیاز به تولید در حجمی انبوه، ایجاد کارگاههای عظیم تولیدی و افزایش دارایی و تمایل به مصرف بیشتر، تولید منسوجات را از شکلی خارج ساخت و کارگاههای بزرگ عهده دار تأمین نیاز این جوامع روبه رشد شدند. این کارگاههای مجهز به دستگاههای بزرگ پارچه بافی احتمالاً زیر نظر مراکز قدرت، کاخها و نیایشگاهها، اداره می شدند.

بنابر آتچه بیان شد، هدف نوشتار پیشرو، بررسی پارچهبافی دوره مفرغ بهویژه در شهر سوخته و نگاهی دقیق تر به ابزار تولید انبوه در کارگاههای پارچهبافی این دوره، دستگاههای بافندگی تاری ـ پودی است.

فرض بر آن است که در هر منطقه به فراخور مواد اولیه در دسترس و نیز الگوهای بافت، از نوعی دستگاههای عمودی دو محوری، دستگاه وزنهای و نیز دستگاه افقی – زمینی استفاده می شده است.

#### پیشینه پژوهش

کتاب "پارچههای پیش از تاریخ" نگاشته ای. جی باربر اکه چگونگی و ماهیت پارچهبافی را در دورههای گوناگون زندگی انسان بررسی و کنکاش می کند، یکی از مهم ترین منابع مطالعاتی در این زمینه به شمار می آید. مراکز تخصصی وابسته به دانشگاههای معتبر جهان نیز با پژوهشهایی هدفمند به بررسی نمونهها و اسناد بازمانده از سیر تحول پارچهبافی در جهان دست یازیدهاند. از جمله موفق ترین این برنامهها، بررسی پارچههای عصر مفرغ در دانشگاه کپنهاگ است. بدین صورت که روی پارچهها، ابزار و تکنیکهای پارچهبافی در هزاره سوم پ.م. در محدوده دریای اژه و شرق مدیترانه بررسی انجام شده است.

با این همه، پیشینه مطالعات پارچه در شهر سوخته تنها به سلسله گزارشهای هیأت کاوش و بولتنی اختصاصی باعنوان

"پارچههای شهر سوخته و فرهنگ پوششی آن" (۱۳۸۸) محدود می شود. از آنجا که گزارشات در دسترس درباره پارچههای شهر سوخته اندکاند و در برخی موارد نیز ارائه نتایج آزمایشات به آینده موکول شده مانند بررسی رنگرزی نمونه پارچهها و از سوی دیگر، برخی از مطالب منتشرشده کاستی هایی دارد، ضروری است که مطالعات بیشتری روی پارچههای به دست آمده از شهر سوخته و ابزار و تکنیکهای استفاده شده در این محوطه باستانی، انجام پذیرد.

#### روش پژوهش

رویکرد این پژوهش بررسی تطبیقی و پی جویی توصیفی۔ تحلیلی است. گردآوری داده ها به روش اسنادی، کتابخانهای و موزهای انجام شده است. ضمن اینکه، نوشتار حاضر براساس هدف از گونه پژوهش های بنیادی و از لحاظ ماهیت و روش، از گونه پژوهش های تاریخی است.

#### پیشینه پارچهبافی در ایران

نخستین مدارک مسلم بافندگی در لایههای باستانی هزارههای هفتم و هشتم پ.م. تپه علی کش دهلران به دست آمده که به صورت اثر بافت حصیر، بوریا و سبد، بر کف فضای مسکونی باقی مانده است (ملک شهمیرزادی، ۱۳۸۲: ۲۴۷). از ۶۵۰۰ پ.م. نیز، تکههای پارچهای از پشم گوسفند و موی بز از غارهای هوتو و کمربند به دست آمده است (توحیدی، بز از غارهای هوتو و کمربند به دست آمده است (توحیدی، تپه یحیی کرمان در هزاره پنجم پ.م. کشف شده است چهارم پ.م. در شوش یافت شده یک دار افقی دیده می شود چهارم پ.م. در شوش یافت شده یک دار افقی دیده می شود که در هر سوی آن، یک نفر خم شده و مشغول بافتن است که در هر سوی آن، یک نفر خم شده و مشغول بافتن است روی مهری از چغامیش (۳۳۰۰پ.م.) دید (تصویر ۲).

در دوره مس سنگی (۵۵۰۰ تا ۳۰۰۰ پ.م.)، از تپه حصار دامغان (تصویر ۳)، چشمه علی ری، دالما تپه و پیزدلی آذربایجان و تل باکون فارس آثار دوک نخریسی به دست آمده است.

#### پارچهبافی در هزاره سوم پ.م.

هزاره سوم پ.م.، شاهد رشد و شکوفایی تمدنهای شهرنشین بسیاری در میان رودان، دره سند، آسیای میانه، فلات مرکزی ایران، آناتولی و مصر بوده است. برخوردار بودن یا نبودن سرزمینها از امکانات و منابع طبیعی، این جوامع دور از یکدیگر را به سوی هم می کشاند. ار تباطات میان این جوامع هیچگاه به صورت نفوذ کامل فرهنگی – تمدنی یک سرزمین روی سرزمین دیگر نبوده است بلکه این ار تباطات، نخست و بیشتر ماهیتی اقتصادی و

۱). کار گروهی جای تولید خانگی را گرفتند. در میان رودان و فلسطین این کارگاهها زیر نظر معبد اصلی شهر کنترل می شده است به (Wild,2003:46). اسناد به دست آمده از دوره اور IIIدرباره جیره پرداختشده به کسانی که فعالیتی در ارتباط با پارچه بافی داشته اند، از چیدن پشم گوسفندان گرفته تا بافت نهایی این منابع گواهی می دهند کارگاههای بزرگ پارچه بافی در این منابع گواهی می دهند کارگاههای بزرگ پارچه بافی در شهرهایی همچون اور، اوروک، نیپور و لاگاش فعال بوده اند (Potts,1997:94). در کارگاههای و زرنان بافندگی فعالیت می کرده اند (Waetzoldt,1972:99) و از زنان بافندگی فعالیت می کرده اند (Waetzoldt,1972:99)

اسناد داد و ستدهای به دست آمده از این دوره، نشان می دهد پارچه هایی با عرض ۴٫۵ و طول ۲۰ متر در کارگاههای پارچه بافی اور بافته می شده که در مقایسه با حداکثر عرض ۱٫۸ متری پارچههای مصری، درخور توجهاند (Waetzoldt,1972:131). در مصر نیز ریسندگی و بافنگی صنایع پیشرفتهای بودند

و کودکان به عنوان کار گران اصلی این کار گاهها یاد شده است

در مومیاییهای به دست آمده از دوره پادشاهی کهن، نوارهای کتانی بسیاری استفاده شده است. در اسناد و مدارک کشفشده از این دوره، اشاره شده که پارچههای کتانی به عنوان کالایی تجاری برای پرداخت مزد کارگران و خراج کاخها و مقبرهها کاربرد داشتهاند. نمونک کارگاهی یافتشده در آرامگاه مکتره از دوره پادشاهی میانه در مصر (۲۰۲۰ پ.م.)، تصویری روشن از کارگاهی پارچهبافی را ارائه می دهد که در آن از دستگاه پارچهبافی افقی – زمینی استفاده می شده است آن از دستگاه پارچهبافی افقی – زمینی استفاده می شده است



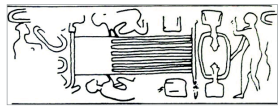
تصویر ۴. نمونک یک کارگاه پارچهبافی، گور مکتره، طبس، ۲۰۲۰ پ.م. (Allgrove, 2003:31)

بازرگانی داشته اند تا سیاسی و فرهنگی (سیدسجادی، ۱۳۸۸: ۴۰). اگرچه باید در نظر داشت در طی این تبادلات اقتصادی، برهم کنش فرهنگی ناگزیر بوده است. با توجه به افزایش سطح دانش و به کار گیری تخصصها در این دوره و ظهور انواع نوآوریها مانند استفاده از چرخ تند برای تولید سفال، نوآوری در ابزار و ادوات سنگی، اقتصاد تخصصی پیشرفته کشاورزی و دامداری که از مهم ترین این تحولات اند (عباس نژاد و فاضلی، ۱۳۸۵؛ ۱۳۸۵). صنعت پارچه بافی نیز در این گستره وسیع جغرافیایی همپای سایر مهارتها و تخصصها، پیشرفتهای شگرفی را تجربه کرد. پارچه بافی به عنوان یکی از مهم ترین و پر کار ترین مشاغل در دنیای باستان، همواره به عنوان صنعت بزرگ فرهنگی۔ در دنیای باستان، همواره به عنوان صنعت بزرگ فرهنگی۔ اجتماعی پراهمیت، مطرح بوده است (Gleba,2011:2).

بررسی نقش برجستهها و آثار و اشیای باقی مانده از عصر مفرغ نه تنها شاهدی بر بالندگی تکنولوژی نساجی است بلکه اشارهای مستقیم به نقش منسوجات به عنوان نماد قدرت و ثروت می نماید.

کاربرد وسیع پارچه در جوامع عصر مفرغ از پوشاک گرفته تا اسباب منزل ازقبیل فرش، دیوار کوب، ابزار بستهبندی و سایهبان در زندگی روزمره (Bier,1995:1567) و نیز استفاده آئینی از پارچه در مراسم تدفین (Gleba,2011:4)، نشان دهنده اهمیت و نیاز این جوامع به تولید گسترده پارچه است.

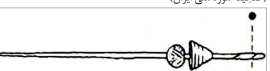
افزایش جمعیت در جوامع عصر مفرغ و نیاز به تولید در ابعاد گسترده، شکل تولیدی پارچهها را به صورتی بنیادین تغییر داد آن گونه که، کارگاههای بزرگ پارچهبافی و تقسیم



تصویر ۱. دار افقی بافندگی، شوش، هزاره چهارم پ.م. (گنجینه موزه ملی ایران)



تصویر ۲. دار افقی بافندگی، چغامیش، ۳۳۰۰ پ.م. (گنجینه موزه ملی ایران)



تصویر ۳. دوک نخریسی مسی، تپه حصار، هزاره چهارم پ.م. (گنجینه موزه ملی ایران)

بافت پارچههای کتانی با پودهایی که یک درمیان از میان رشتههای تار عبور داده می شوند  $^{7}$ ، متداول ترین طرح بافت در مصر هزاره سوم پ.م. است. برخی از این پارچهها از جمله تکه لباسی که از مقبرهای مربوط به سلسله اول به دست آمده است و تاریخی در حدود  $^{7}$  ۲۸۰۰ پ.م. دارد، با ظرافتی بی نظیر تهیه شده اند. تعداد رشتههای تار بین  $^{7}$  تا  $^{7}$  و رشتههای پود بین  $^{7}$  تا  $^{7}$  رشته در هر سانتی متر، از مهارت و چیره دستی بافندگان پارچه در مصر حکایت می کند (Ibid :35).

در لایه هفتم تل حبوبای مصر که مربوط به اواسط هزاره سوم پ.م. است، کشف تودههایی از رنگدانههای زرد و قرمز در کنار حوضچههای آهکی در کارگاههای پارچهبافی اشارهای روشن به بافت و رنگرزی پارچه در این محوطه باستانی است (Cooper,2006:177).

در شرق مدیترانه نیز مانند میانرودان صنعت نساجی عمدتاً از طریق منابع مکتوب بررسی شده است. این منابع که در خاور نزدیک و منطقه دریای اژه، بیشتر در بخشهای اداری و اسناد اقتصادی معابد و کاخها ذکر شدهاند، دربردارنده اطلاعاتی از مواد و فنآوری به کار رفته در پارچهبافی و نیز اهمیت پارچه به عنوان کالایی تجاری هستند. آرشیو سلطنتی اِبلا ٔ در هزاره سوم پ.م. به توصیف چگونگی تولید و داد و ستد پارچه در ابلا و تجارت پارچه در سراسر سوریه و میان رودان دست زده است. فهرست ماهیانه تحویل پارچه به میان رودان این اسناد، درخور توجه است (Gleba:2011:4).

#### دستگاههای پارچهبافی

بررسیهای صورت گرفته در محوطههای گوناگون هزاره سوم پ.م. نشان می دهند که مواد و تکنیکهای پارچهبافی در هر منطقه بر پایه شرایط جغرافیایی و مواد در دسترس متفاوت بودهاند. برای نمونه، در مصر باستان غلبه و چیر گی با الیاف کتان است (Potts,1997:92) و استفاده از دستگاههای عمودی تا ۱۶۰۰ پ.م. رایج نبوده و تنها از دستگاههای افقی حمودی تا ۱۶۰۰ پ.م. رایج نبوده و تنها از دستگاههای افقی جایگاه و بر تری به الیاف پشم و دستگاههای عمودی بافندگی جایگاه و بر تری به الیاف پشم و دستگاههای عمودی بافندگی

آنچه در این بخش بررسی می شود، محدود به دستگاههایی خواهد بود که در کارگاههای پارچه بافی هزاره سوم پ.م استفاده می شده اند.

#### - افقى- زميني

کهن ترین شواهد استفاده از دستگاه پارچهبافی افقی-زمینی از مصر به دست آمده است (Broudy,1979:14)، (تصویر ۵). یک مهر سیلندری از شوش هزاره چهارم پ.م.

استفاده از دستگاه پارچهبافی زمینی در این منطقه را نیز اثبات مینماید. در شمال غربی آناتولی و فلسطین شواهد استفاده از این دستگاه، به بعد از هزاره دوم پ.م. باز می گردد (Wild, 2003:46)).

در تصویر ۵، چهار میخ، دو محور اصلی دستگاه را به زمین ثابت کردهاند. چله کشی نخهای تار، گرداگرد این دو محور اصلی انجام شده است و در میانه تارهای چله کشی شده سه میاله موازی با این محورها دیده می شود (Barber,1991:83). تصویر ۶۰ بلانی از دستگاه افقی - زمینی است. این دستگاه،

تصویر ۶، پلانی از دستگاه افقی - زمینی است. این دستگاه، تک وَردی است؛ میلههای یک و چهار، دو محور افقی اصلی دستگاه را نشان می دهد که چله کشی گرد آن دو انجام شده و میله دو، ورد دستگاه است. رشتههای تار به صورت یک در میان از درون حلقههای ورد عبور داده می شوند و با هر بار جابجا کردن ورد، دهانهای جدید برای عبور پود از میان تارها ایجاد می گردد. تا قبل از ابداع ورد و ایجاد دو سطح از رشتههای تار به کمک آن، عبور نخ پود از میان رشتههای تار با کمک دست یا توسط سوزن انجام می پذیرفت (Hann,2005:28). ورد در دستگاه زمینی - افقی، معمولاً روی پایههایی که به عنوان جک در دو انتهای محور ورد قرار دارند، سوار می شود. میله سه، صفحهای چوبی است که برای ایجاد اختلاف سطح میبشتر میان دو سطح بالایی و پائینی تارها کاربرد داشته است بیشتر میان دو سطح بالایی و پائینی تارها کاربرد داشته است

طول رشتههای تار در این دستگاه محدود است و پارچههایی با متراژ کم در آن بافته می شود. چراکه کشش مورد نیاز رشتههای تار به منظور قرار گرفتن در یک راستا و جلوگیری از درهم تنیدگی نخهای تار با کشیدن و ثابت و محکم کردن رشتههای تار گرد این دو محور افقی، تأمین می گردد.

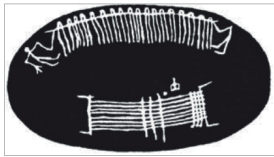
#### - عمودی دو محوری

از دستگاههای عمودی دو محوری در سوریه و میان رودان به عنوان تکنیکی برای بافت پردههای نقش دار <sup>†</sup> در هزاره سوم پ.م. استفاده می شده است (Broudy,1979:44). به نظر می رسد کشف خاصیت رنگ پذیری الیاف پشم، الهام بخش بهره گیری از این شیوه برای بافت پردههای نقش دار و سرآغاز گسترش دستگاههای پارچه بافی عمودی بوده است. کهن ترین بازنمایی این دستگاهها از مصر و دوره سلسله هجدهم به دست آمده است (تصویر ۷).

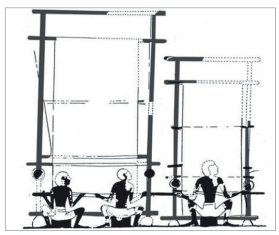
هرچند دستگاههای دو محور عمودی به مصر (تصویر ۶) در هزاره دوم پ.م. وارد شده اما شواهد نشان می دهد واردشدن این دستگاه به مصر به سبب ار تباطات تازه مصریان با سوریه و فلسطین در این دوره بوده است (Barber,1991:125). بنابراین، این تصاویر می توانند دستگاههای استفاده شده در میان رودان و سوریه هزاره سوم پ.م. را نیز بازنمایی کنند.



نصوير ۵. ظرف سفالي، البدري مصر، هزاره پنجم پ.م. (Hann,2005:26)



تصویر ۶. دستگاه افقی- زمینی (Hann,2005:26)



نصویر ۷. دستگاه دو محور عمودی، طبس، ۱۵۰۰ (Hann, 2005:28)



نصویر ۹. دستگاه وزنهای، آناتولی، هزاره سوم پ.م. (Mallett,1990:35)

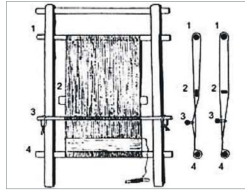
در تصویرهای به دست آمده بعضی از دستگاهها با یک یا دو نفر بافنده نشان داده شدهاند و این، برخلاف دستگاههای زمینی-افقی است که برای بافت پارچه دست کم به دو نفر بافنده و دستيار نياز داشته است (Schaefer,1938:548). بلندی این دستگاهها را براساس تصویرهای موجود می توان حدود چهار متر تخمين زد (Hann,2005:30). نكته جالب توجه دیگر در این تصویرها آن است که جنسیت بافندگان تغییر کرده است؛ بافندگان دستگاههای افقی - زمینی بیشتر زنان بودند برخلاف دستگاههای دو محوری که تصاویر بهدست آمده مردان را به عنوان بافنده آنها بازنمایی مینماید.

دستگاه بافندگی عمودی دو محور، متشکل از دو پایه عمودی و دو محور عرضی در بالا و پائین دستگاه است (تصویر ۸). محور پئین ثابت و محور بالایی متحرک است. چله کشی نخهای تار با طولی ثابت حول محورهای عرضی دستگاه صورت می پذیرد. در این شیوه، بافت از قسمت پائین دستگاه انجام میشود و پارچه بافتهشده حول محور عرضی پائینی دستگاه پیچیده میشود (Schaefer,1938:548) و محور عرضی بالای دستگاه با کمشدن طول نخهای تار بافته نشده، به ارتفاع پائین تری نسبت به قبل انتقال داده می شود.

دستگاههای عمودی پارچهبافی و به طور خاص دستگاههای بافندگی وزنهای در منطقه آناتولی و میانرودان و اروپای عصر مفرغ، به عنوان دستگاههای بافندگی رایج و معمول كاربرد داشتهاند (Kipfer,2007:128). پيشينه استفاده از دستگاه وزنهای در اروپا و آناتولی به دوره نوسنگی میرسد .(Negev,2001:304)

تصویر ۹، طرح قطعه سفالی از آناتولی بازمانده از هزاره سوم پ.م. است که طرحی از دستگاه پارچهبافی وزنهای را نشان مى دهد (Mallett,1990:35).

وزنههای استفادهشده در این دستگاه، از محوطههای ابتدای عصر مفرغ آناتولی مانند آلاکا هویوک<sup>۵</sup>، علیشار<sup> $^{3}$ </sup>، مرسین  $^{\vee}$ ،



تصویر ۸. دستگاه دو محور عمودی (Hann,2005:26)

 $^{\wedge}$  ترسوس و تروی به دست آمده است (Negev, 2001: 304). این وزنه ها مخروطی شکل اند.

وزنههای دستگاههای تارسنگین، شکلهای گوناگونی داشتهاند؛ از دیسکهای گرد و حلقههای توخالی گرفته تا نمونههای هرمی و مخروطی (Kipfer,2007:128). این وزنهها همچنین از مواد مختلفی تهیه می شدهاند. وزنههایی از جنس سنگ، گل پخته و خام در تپههای گوناگون یافت شده است. وزن و ضخامت وزنهها با توجه به میزان کشش مورد نیاز رشتههای تار متغیر است با توجه به میزان کشش مورد نیاز رشتههای تار متغیر است (Martensson,2007:4).

دستگاه وزنهای، از دو میله عمودی که به صورت موازی قرار گرفتهاند و یک میله افقی که در بالای دستگاه روی این دو سوارند، تشکیل میشود (تصویر ۱۰). پس از چله کشی تارها، رشتههای تار روی میله افقی بالای دار محکم و ثابت میشوند و با فاصله کمی از زمین، وزنههای سنگین به رشتههای تار که دستهبندی شدهاند، متصل میشوند. بدین ترتیب، تارها تحت کشش وزنهها در یک راستا قرار می گیرند (Ciszuk,2008:122). ادامه رشتههای تار معمولاً به صورت گلولهای از نخ به وزنهها آویزان شده یا برای جلوگیری از درهم تنیدگیشان بافته میشوند (تصویر ۱۱).

ورد برای دستگاه در ساده ترین طرح بافت یعنی عبور نخ پود به صورت یک در میان از میان رشته های تار، مورد نیاز است. در بافت سرژه یا کجراه تعداد وردها افزایش می یابد. در دستگاه پارچه بافی کشش تار و وزنه عملیات بافت از قسمت بالایی دار انجام می شود و هر مقداری از پارچه که بافته می شود گرد همان محور اولیه که رشته های تار به آن ثابت شده اند، پیچیده می شود و با باز کردن بیشتر کلاف رشته های تار، وزنه ها تا پایان کار بافت در جای خود ثابت می مانند.

چله کشی نخهای تار، کاری دشوار و زمانبر است. بدین منظور، بیشتر از روش لوحه بافی استفاده می شود (تصویر ۱۸). این روش، یکی از کهن ترین روشهای بافت نوارهای آذینی است که نمونههایی از آن در ژاپن، چین، آسیای مرکزی، هند، ایران، اندونزی، سوریه، فلسطین، مصر، ترکیه، یونان، مقدونیه، بوسنی، روسیه، سوئد، نروژ، ایسلند و فرانسه یافت شده است (Schuette,1956:9). لوحه بافی عبارت است از یک سری لوحه های مربع یا مستطیل با اندازه هایی بین چهار تا هفت سانتی متر، دارای سوراخهایی که رشته های تار از میان آن ها سنتی عمل کرده و دهانه های مورد نیاز را برای عبور نخ پود را فراهم می آورند.

پهنای پارچهای که روی دستگاه وزنهای بافته خواهد شد، در چله کشی تعیین کننده است. روش کار بدین صورت است

که ابتدا بین چهل تا پنجاه رشته نخ که هر کدام درازایی بیش از پهنای پارچه نهایی را خواهند داشت، آماده کرده و یک سرشان را گره میزنیم. سپس هر یک از رشته ها را از میان یک سوراخ لوحه عبور می دهیم. بدین ترتیب، لوحه ها در کنار یکدیگر کیپ می شوند و نخهای تار در یک راستا قرار می گیرند. نخهای بالا و پائین هر لوحه دهانه ای را برای پودگذاری ایجاد می کنند و با هر بار پودگذاری و کوبیدن نخ پود به کمک دفتین، چرخشی دیگر انجام و دهانه ای جدید برای پودگذاری آماده می گردد. پودگذاری تا رسیدن به پهنای دلخواه پارچه ادامه پیدا می کند. تارهای آماده شده به محور بالایی دستگاه محکم می شوند و بافت پارچه، از بالای دار به سمت پائین آغاز می گردد.

از آنجا که بافت پارچه از بالا صورت می پذیرد، لازم است که با هر بار پودگذاری، به منظور درهمروی و درگیری بیشتر نخهای تار و پود با یکدیگر به نخهای پود با دفتین ضربهای در جهت بالا وارد شود. با استفاده از این دستگاه که یکی از ابتدایی ترین دستگاههای بافت به روش تاری ـ پودی است، می توان به نسبت چهار چوبهای افقی و عمودی که نخ تار در آنها کاملاً کشیده و ثابت است و لاجرم تنها توان بافت پارچههایی با درازای محدود را دارند، پارچههایی با طول و عرض بیشتر بافت.

الیاف پشم، مناسبترین الیاف برای بافت در دستگاه وزنهای است چراکه، درهمروی پرزهای الیاف پشم مانع سُرخوردن پیاپی (شتههای پود به سمت پائین خواهد شد (Barber,1991:25).

شهر سوخته به عنوان یکی از مهمترین محوطههای آغاز

#### پارچهبافی در شهر سوخته

شهرنشینی در جنوب شرقی فلات ایران و مهم ترین محوطه باستانی سیستان، در کنار دلتای رود هیرمند و روی تراس رمرود واقع شده است (Tosi,1975:130). گسترش فرهنگی، سیاسی، اجتماعی و صنعتی شهر سوخته در بازه زمانی ۴۰۰ ساله از طول حیات ۱۲۰۰ تا ۱۳۰۰ سالهاش، آن را از شمایل یک شهرک کوچک یانزده هکتاری خارج کرده و با وسعتی نزدیک ۱۵۰ هکتار، تبدیل به یکی از بزرگترین شهرهای دوران مفرغ خاورمیانه نموده است (سیدسجادی، ۱۳۸۸: ۴۶). شهر سوخته به سبب گنجینه بزرگی که از قطعات پارچه و بافتههایی مانند فرش حصیری و زنبیل، الیاف، طناب و تورهای ماهی گیری در اختیار پژوهشگران قرار میدهد، از اهمیت ویژهای برخوردار است. استفاده گسترده از پارچه در تدفینهای این محوطه باستانی که در هزاره سوم پ.م. شهری پررونق و بزرگ بوده است در کنار آمار حاصل از آزمایشات صورت پذیرفته بر روی قطعات پارچههای یافتشده از این محوطه که ۶۰ درصد موارد مصرف پارچهها را به تهیه پوشاک مورد استفاده ساکنین

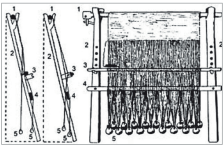
مربوط مینماید (سیدسجادی و دیگران، ۱۳۸۸: ۱۰)، گواه تولیدی بسیار پربار در این تپه باستانی است.

اگرچه هنوز بررسیهایی دقیق به منظور تأیید نظر بالا و جایابی کارگاههای پارچهبافی در این محوطه صورت نپذیرفته، کشف حجم درخور توجهی از قطعات پارچه، حصیر و طناب از قسمت بناهای یادمانی شهرسوخته و آشکارنبودن کاربری این بناهای یادمانی (سیدسجادی، ۱۳۸۸: ۵۰-۵۲)، احتمال استفاده از آنها را برای کارگاههای بافت تقویت می کند. پارچههای شهر سوخته از دیدگاه شیوههای بافت، شامل بافتهای تاری ـ پودی، حلقوی و پارچههای بیبافت مانند نمد است. همچنین تکنیکهای پارچهبافی و بهره از دستگاهها و ابزارهای گوناگون بافت و نیز طرحهای متفاوت از گستردگی خیره کنندهای بر خور دارند.

بسیاری از بررسیهای صورت گرفته روی پارچهبافی هزاره سوم پ.م.، بر ابزار بافندگی و تکنیکهای بافت متمرکز بوده است. چراکه در نبود منابع و اسناد مکتوب و نیز از بین رفتن نمونه پارچههای این دوره به سبب تجزیه ترکیبات آلی، بررسی ابزار و تکنیکهای بافت در شناخت ماهیت نساجی هزاره سوم پ.م راه گشا خواهد بود.

#### شواهد استفاده از دستگاه پارچهبافی وزنهای در شهر سوخته

بررسی پارچههای به دست آمده از کاوشهای شهر سوخته (تصویر ۱۳)، بخشی از کار مشترک گروه مطالعات زیستی موزه



تصویر ۱۰. دستگاه وزنهای (Hann,2005:26)



تصویر ۱۱. نخهای تار و وزنههای پارچهبافی انتهای دستگاه (نگارندگان).

ملی هنرهای شرقی روم و گروه باستان شناسی شهر سوخته و دهانه غلامان ۱۰، به سرپرستی دکتر منصور سید سجادی و دکتر لورنزو کنستانتینی است. گزارشات و نتایج بررسیهایی که این گروه ارائه داده تنها منابع مطالعاتی موجود در ارتباط با پارچههای شهر سوختهاند.

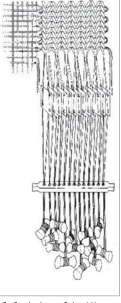
مطالعات انجامشده روی ۴۷ قطعه پارچه که همگی بهجزیک نمونه، از منطقه مسكوني شهر سوخته بهدست آمدهاند، تاريخ پیشنهادی برای آنها را به اواخر دوره دوم و اوایل دوره سوم استقرار، مربوط می سازد (کنستانتینی و دیگران، ۱۳۸۶: ۳۳۹). آزمایشات بیانگر آن است که تمامی نمونهها از الیاف پشم تهیه شدهاند. البته نمونههای دیگری که از کاوشهای قبرستان این محوطه بهدست آمده وجود اليافي با منشاء گياهي را نيز تأييد می کنند (سیدسجادی، ۱۳۸۸: ۱۴).

پارچههای شهر سوخته گستره طرح و تکنیک بافت متنوعی دارند (سیدسجادی و دیگران، ۱۳۸۸: ۱۸). طرح بافتهای گوناگون پارچههای یافتشده از این محوطه (تصویر ۱۴)، گواهی بر استفاده از دستگاههای چند وردی عمودی است. بدان دلیل که موقعیت قرار گیری ورد در دستگاههای عمودی میان بافنده و پارچه، این امکان را ایجاد می سازد تا طرحهای گسترده و پیچیده تری به صورتی تکرار شونده بافته شوند. برای نمونه، به منظور بافت طرح سرژه ۲/۱، استفاده از دستگاههایی دست کم با دو ورد و برای سرژه ۲/۲، استفاده از دستگاه سه وردی ضرورت دارد. البته سرژه ۲/۲، بیش از سایر طرحها با دستگاههای تارکشیده بافته می شده است (Ciszuk,2008:122).

استفاده گسترده از الیاف یشم در بافت پارچههای شهر سوخته و نیز رواج طرح سرژه در میان نمونههای به دست آمده از این محوطه (تصویر ۱۵)، فرضیه استفاده از دستگاههای عمودی را تقویت میسازد. چراکه تاکنون هیچ مدر کی دال بر استفاده از دستگاههای افقی- زمینی برای بافت پارچههایی با طرح سرژه یافت نشده است و اصولاً دستگاههای



تصویر ۱۲. چله کشی تارها به کمک تصویر ۱۳. یکی از تکه پارچههای یافتشده در کاوش لوحه بافی در دستگاه تار سنگین شهر سوخته (گنجینه موزه ملی ایران)



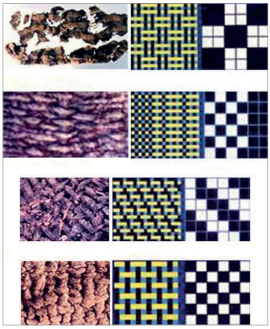
(Hann, 2005:34)

٨

زمینی، مناسبترین دستگاه به منظور بافت سادهاند (Ibid). معمولاً در مناطقی که کاربرد دستگاه وزنهای رواج داشته استفاده از لوحهبافی نیز به عنوان روش اتمام کار روی پارچهها مرسوم بوده است.

در میان پارچههای یافتهشده در شهر سوخته، قطعه پارچهای وجود دارد که ریشههای آذینی انتهای آن به روش لوحهبافی کار شده است (سیدسجادی و دیگران، ۱۳۸۰: ۲۲)، (تصویر ۱۶). با این حال، همواره مهمترین نشانه استفاده از دستگاه پارچهبافی وزنهای، وزنههای به کار رفته در این دستگاه است. همان گونه که پیشتر گفته شد، وزنههای پارچهبافی در اشکال و اندازههای گوناگونی در مناطق مختلف دیده شدهاند. در میان آثار به دست آمده از شهرسوخته نیز، دیسکهایی مدور یافت شدهاند (Salvatori,1997:164) که قطر برخی از آنها به بیش از هشت سانتی متر می رسد و ضخامتی حدود دو سانتی متر دارند (تصویر ۱۷). شاید بتوان درباره آنها به عنوان وزنهای بافندگی و شاهدی بر استفاده از دستگاه بافندگی وزنهای، مطالعهٔ بیشتری کرد.

در گذشته، بسیاری از ابزار پارچهبافی مانند وزنههای بافندگی و مهرههای دوک نخریسی به عنوان ابزار شمارش و نشانههای پیشانوشتاری یا زیورآلات تفسیر میشدهاند (Wattenmaker,1998:146). در محوطه یادشده نیز، دیسکهای مدور بیشتر باعنوان ابزارهای محاسباتی معرفی شدهاند (سیدسجادی، ۱۳۸۵: ۲۱) و در دستهبندی ارائهشده به عنوان نوعی ابزار کنترل قدرت در کنار مهر، اثر مهر و سرپوشهای مهرشده در ردیف ابزار مربوط به بازرگانی و کنترل اقتصادی جای گرفتهاند (سیدسجادی، ۱۳۸۸: ۵۱). بقایای حصیر و طناب کشفشده همراه با این دیسکها و نیز کشف دیسکهای گلی و مهرشده کوچکی که به عنوان ابزار مهر و موم روی دهانه ظروفی با حجم کم استفاده می شده اند، این احتمال را مطرح ساختهاست که شاید دیسکهای بزرگتر یافتشده به منظور مهر و موم کردن در انبارها و ظروف بسیار بزرگ انباری، کاربرد داشتهاند (شیرازی، بی تا: ۱۳). حال آنکه روی این دیسکها، اثری از مهر دیده نمی شود.



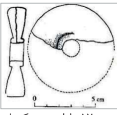
تصویر ۱۴. نمونه بافتهای شهر سوخته (سیدسجادی و دیگران، ۱۳۸۸)



تصویر ۱۵. نمونهبافت سرژه بهدست آمده از شهر سوخته (سیدسجادی و دیگران،۱۳۸۸)



تصویر ۱۶. نمونه ریشههای آذینی ایجادشده توسط لوحهبافی (سیدسجادی و دیگران، ۱۳۸۸: ۲۲)



تصویر ۱۷. طراحی دیسکهای مدور یافتهشده از شهرسوخته (Salvatori,1997:164)

#### نتيجهگيري

بر پایه آنچه آورده شد، در هزاره سوم پ.م. به واسطه دگرگونیهای بزرگی که چهره جوامع را تغییر داد و نیز رشد ارتباطات تجاری که شرایط انتقال سریعتر دستآوردهای تمدنی را میان سرزمینها فراهم آورد همچنین، افزایش جمعیت و دارایی جوامع که نیاز به تولید انبوه را مطرح ساخت، ساز و کار مورد نیاز در قالب کارگاههای تولیدی به جای تولید خانگی و استفاده از دستگاههای پارچهبافی بزرگ نمود پیدا کرد. در عصر مفرغ گردانندگان این کارگاهها در هر منطقهای به منظور تولید بیشتر به فراخور مواد اولیه در دسترس، نوعی از دستگاههای پارچهبافی افقی – زمینی، عمودی دو محوری یا وزنهای را برگزیدند.

در مصر هزاره سوم پ.م.، دستگاههای افقی- زمینی مناسبترین دستگاه برای بافت پارچههای کتانی با طرحی ساده و بسیار ظریف تشخیص داده شد. در میانرودان و سوریه به سبب استفاده از الیاف پشم که امکان رنگرزی و تولید پردههای نقش دار را فراهم می آورد، به کار گیری دستگاههای عمودی دو محوری توجه همگان را برانگیخت. البته شواهدی دال بر استفاده همزمان از دستگاههای افقی- زمینی نیز در میانرودان به دست آمده است. ورود دستگاه دو محوری عمودی به مصر از نیمه هزاره دوم پ.م. رخ می دهد. در مدیترانه شرقی و آناتولی نیز شواهد به کار گیری دستگاههای وزنه ای در محوطههای بازمانده از این دوره به چشم می خورد.

در این میان، فرض استفاده از دستگاههای پارچهبافی وزنهای در شهرسوخته در هزاره سوم پ.م. به چند دلیل تقویت می شود:

- یافتن دیسکهای گردی که شاید به عنوان وزنههای پارچهبافی در شهر سوخته کاربرد داشتهاند.
  - میزان بالای استفاده از الیاف پشم در پارچههای این شهر باستانی.
    - طرح بافتهای پیچیده یارچههای یافتشده.
- کشف نمونههایی که استفاده از ریشههای تزئینی ایجادشده به کمک روش لوحهبافی را در پارچههای شهر سوخته نشان می دهد.

#### پینوشت

- 1. Barber
- 2. Tabby
- 3. Ebla
- Tapestry
- Alaca Hüyük
- 6. Alishar
- 7. Mersin
- 8. Trsos
- 9. Troy II
  - ۱۰. محلی باستان شناختی در منطقه سیستان، حدود دو کیلومتری روستای قلعه نو و حدود ۴۴ کیلومتری شهر زابل است.

1.

#### منابع و مآخذ

- توحیدی، فائق (۱۳۹۰)، مبانی هنرهای فلز کاری، نگار گری، سفالگری، بافتهها، منسوجات، معماری، خط و کتابت، تهران: میراث کتاب.
- سیدسجادی، سیدمنصور (۱۳۸۵)، شهر سوخته آزمایشگاهی بزرگ در بیابانی کوچک، زاهدان: پایگاه میراث فرهنگی و گردشگری شهر سوخته.
- سیدسجادی، سیدمنصور؛ هلالی اصفهانی، هاله و لورنزو، کنستانتینی (۱۳۸۸)، پارچههای شهر سوخته و فرهنگ پوششی آن، زاهدان: سازمان میراث فرهنگی، صنایع دستی و گردشگری استان سیستان و بلوچستان.
- سیدسجادی، سیدمنصور (۱۳۸۸). **مجموعه مقالات شهر سوخته ۱**، زاهدان: اداره کل میراث فرهنگی، صنایع دستی و گردشگری استان سیستان و بلوچستان.
- شیرازی، روحالله (بیتا). شهر سوخته، زاهدان: اداره کل میراث فرهنگی، صنایع دستی و گردشگری سیستان و بلوچستان. - عباس نژاد سرشتی و رحمت، حسن فاضلی نشلی (۱۳۸۵). فرایند فلز کاری در جنوب شرقی ایران در هزارههای جهارم و سوم پ.م.: ساز و کارهای اقتصادی، اجتماعی و سیاسی، تاریخ و علوم اجتماعی، (۲)، ۱۹۸۸.
- کنستانتینی، لورنزو؛ لوردانا کنستانتینی بیاستی، متیو دله دونه؛ سیدمنصور سیدسجادی و سیریو، سرتیکا (۱۳۸۶)، بقایای پارچه پیداشده از کاوشهای ۱۳۷۸ تا ۱۳۸۴، ترجمه سیدمنصور سیدسجادی، گزارشهای باستان شناسی ۷، مجموعه مقالات نهمین گردهم آیی سالانه باستان شناسی ایران، تهران: پژوهشگاه سازمان میراث فرهنگی صنایع دستی و گردشگری.
  - ملک شهمیرزادی، صادق (۱۳۸۲)، ایران در پیش از تاریخ، تهران: سازمان میراث فرهنگی.
- Allgrove, J. M. (2003). Industries of the Near East and Europe Prehistory. In D. Jenkins (ed), The Cambridge History of Western Textiles. Cambridge: Cambridge University Press, pp. 30 35.
- Barber, E. J. W. (1991). Prehistoric Textiles: The Development of Cloth in the Neolithic and Bronze Ages with Special Reference to the Aegean. Princeton: Princeton University Press.
- Bier, C. (1995). Textile Arts in Ancient Western Asia. In Jack M. Sasson et al. (eds), Civilizations
  of the Ancient Near East. New York: Charles Scribner's Sons, pp. 1532-1585.
- Broudy, E. (1979). **The Book of Looms: A History of the Handloom from Ancient Times to the Present**. London: University Press of New England.
- Ciszuk, M. and Hammarlund, L. (2008). Roman Looms: A Study of Craftsmanship and Technology in the Mons Claudianus Textile Project. Valencia: Universidad de Valencia.
- Cooper, L. (2006). Early Urbanism on the Syrian Euphrates. London: Routledge.
- Forbes, R. J. (1955). Studies in Ancient Technology. **Business History Review** (3), 194-215.
- Gleba, M. (2011). **Textiles Studies: Sources and Methods**. London: University College.
- Hann, M. A. and Thomas, B. G. (2005). **Patterns of Culture Decorative Weaving Techniques** (The Ars Textrina Series, No. 36). Leeds: ULITA.
- Kipfer, B. A. (2007). **Dictionary of Artifacts.** Malden: Blackwell Publishing.
- Lamberg-Karlovsky, C. (1969). Tepe Yahya. Iran, 7, pp. 163-168.
- Mallett, M. (1990). A Weavers View of the Çatal Hüyük Controversy. Oriental Rug Review, 10 (6): 32-4.
- Martensson, L. Andersson, E. Nosch, M. L. and Batzer, A. (2007). Technical Report Experimental Archaeology, Part 3: Loom Weights, Tools and Textiles, Texts and Contexts. Copenhagen: CTR.

- Negev, A. and Gibson, S. (2001). **Archaeological Encyclopedia of the Holy Land**. New York: Continuum International Publishing Group.
- Potts, D. T. (1997). Mesopotamian Civilization: The Material Foundations. New York: Cornell University Press.
- Salvatori, S. and Vidale, M. (1997). **Shahr-i- Sokhta 1975-1978 Central Quarters Excavations: Preliminary Report**. Roma: IsIAO.
- Schaefer, G. (1938). The Loom. **CIBA Review**, 16: 542-569.
- Schuette, M. (1956). Tablet Weaving. CIBA Review, 117: 2-29.
- Tosi, M. (1975). A Topographical and Stratigraphical Perplus of Shahr-i- Sokhte. **Proceedings** of IVth Annual Symposium on Archaeological Research in Iran, 130-158.
- Waetzoldt, H. (1972). Untersuchungen zur neusumerischen Testilindustrie, Studi economici e tecnologici I, Rome: Centro per le Antichità e la Storia dell'Arte del Vicino Oriente.
- Wattenmaker, P. (1998). Craft Production and Social Identity in Northwest Mesopotamia. **Archeological Papers of the American Anthropological Association**, 8 (1): 47–55.
- Wild, J. P. (2003). Anatolia, Mesopotamia and the Levant in the Bronze Age, 3500-1100
   B.C, In D. Jenkins (ed.), The Cambridge History of Western Textiles, Cambridge: Cambridge University Press, pp.43-52.

## آرایههای سردر مسجد جورجیر اصفهان

سميرا حدادي شعار ثابت قباد كيانمهر \* بهاره تقوي نژاد \* \* \*

#### چکیده

آل بویه، سلسلهای ایرانینژاد و شیعی مذهب که ازلحاظ نیرو و وسعت قلمرو حکومت، قوی ترین سلسله طی سدههای چهارم و پنجم هجری قمری، پیش از حضور سلاجقه به شمار می رود؛ زمینهساز تحولات فرهنگی و هنری بسیاری در ایران بهویژه شهر اصفهان شد. یکی از اقدامات عمرانی این دوره ساخت بنای مسجد جورجیرا جامع صغیر است. متأسفانه آنچه امروزه از این مسجد برجای مانده، سردر باشکوهی است که یکی از چهار در ورودی مسجد حکیم (۳۷۰۱-۷۶۱ هـ.ق.) قلمداد می شود. تزئینات آجرکاری این سردر، با انبوه نقش مایههای متنوع هندسی و گیاهی، در نوع خود بینظیر است و به جرأت میتوان گفت مشابه آن را در جای دیگر نمیتوان یافت. بنابر آنچه بیان شد هدف پژوهش حاضر، معرفی و جانمایی نقوش آجرکاری سردر مسجد جورجیر با بهره گیری از روش تاریخی- توصیفی و براساس منابع مکتوب و مشاهدات میدانی نگارندگان است. درواقع در این یژوهش تلاش شده تا گامی هرچند کوچک در راستای شناسایی، حفظ و احیای آرایههای تزئینی سردر جورجیر، به عنوان نمونهٔ منحصر به فردی از بناهای برجای مانده از دوره آل بویه در ایران، برداشته شود.

**کلیدواژگان**: آل بویه، سردر جورجیر، آجرکاری، نقش مایه.

<sup>\*</sup> کارشناس ارشد صنایع دستی، دانشکده هنرهای تجسمی، دانشگاه هنر اصفهان.

<sup>\*\*</sup>استادیار، دانشکده صنایع دستی، دانشگاه هنر اصفهان.

<sup>\*\*\*</sup> مربی، دانشکده صنایع دستی، دانشگاه هنر اصفهان.



ىقدمە

حکومت آل بویه از نظر قدرت و وسعت قلمرو بهویژه شکوفایی فرهنگی و تأثیر آن بر فرهنگ و هنر ایرانی اسلامی، دارای اهمیت است. آل بویه اگرچه نه به اندازه صفویان، ولی مقدم بر آنان در شکل گیری هویت ایرانی بعد از اسلام سهیم بوده و در پیونددادن اندیشههای مملکتداری ایرانی – اسلامی، بر دباری مذهبی و ترویج خردگرایی شیعه نقش داشته است. معرفی این حکومت برای جامعه هنری امروز بهمنظور شناخت هنر اسلامی- ایرانی، جای بسی تأمل دارد. اما متأسفانه از این دوره اسناد و مدارک تصویری بسیار اندکی باقی مانده است. از بناهای تاریخی دوران آل بویه که منبع مناسبی برای تحقیق و پژوهش به شمار می روند، می توان به مسجد جامع اصفهان ۱، جامع جورجیر و جامع نائین اشاره نمود. مسجد جامع جورجیر (متعلق به قرن چهارم هجری قمری) در محل فعلی مسجد حکیم۲ متعلق به دوره صفویه قرار داشته که امروزه به جز سردری در ورودی شمال غربی، چیزی برجای نمانده است ". این سردر باشکوه، دارای آرایههای آجری در تلفیق با گچ است که نمونه منحصر به فردی از معماری و تزئینات آل بویه را به نمایش می گذارد. پژوهش حاضر با هدف مستندنگاری نقوش این سردر تاریخی شکل گرفته و درصدد پاسخ گویی به این پرسش است که تنوع آرایههای آجری و محل اجرای آنها در این سردر، چگونه است. از همینرو، پس از اشاره مختصری به تاریخ و هنر و معماری دوره آل بویه، جدولهایی ارائه شده که مطالب آنها به معرفی و آنالیز آرایههای آجری اختصاص دارد.

#### پیشینه پژوهش

در منابعی گوناگون همچون کتابها و مقالات، به تاریخچه سردر مسجد جورجیر و همچنین تطبیق آن با آثار معماری قبل و بعدش اشاره شده است. برجسته ترین این منابع بدین قرار است: هنرفر (۱۳۷۳) در "از مسجد جامع دیلمی جورجیر تا قبه سلجوقی تاج الملک" به طور مختصر به بیان تاریخچه سردر مسجد جورجیر و چگونگی کشف آن دست زده است. همچنین شهلا افشار نادری (۱۳۷۴) در "سردر مسجد جورجیر اصفهان" نقوش این سردر تاریخی را به صورت تطبیقی با بناهای دوره ساسانی و مسجد جامع نائین بررسی کرده است. اصغر منتظر القائم (۱۳۸۶) نیز، به بررسی تأثیر معماری سردر مسجد جورجیر در آثار معماری دوره سلجوقی دست زده است. ضمن اینکه، کتابی هم در این زمینه باعنوان "خیال خاک" از ضمن اینکه، کتابی هم در این زمینه باعنوان "خیال خاک" از سوی سازمان فرهنگی تفریحی شهرداری اصفهان (۱۳۸۵) تنظیم شده که نویسنده در آن، آلبومی از آنالیز نقوش سردر را ارائه نموده است.

براساس مطالعات نگارندگان در منابع موجود، این چنین دریافت شد که آرایههای متنوع هندسی، گیاهی و ... آجر کاری سردر تاریخی جورجیر، چنان که درخور آن است از لحاظ بصری معرفی نشده یا محل و ترتیب قرارگیری آنها در این سردر مشخص نیست. بنابراین، در این مقاله سعی شده طرح گسترده و خطی شده از نمای سردر همراه با تفکیک هر یک از بخشها و نقوش آجرکاری که در آنها به کار رفته، ارائه گردد. این تلاش، گامی درراستای مستندنگاری آرایههای آجری این بنا خواهد بود چراکه خطر نابودی آن بر اثر عوامل مخرب فیزیکی و طبیعی، تهدیدی است که بر ضرورت پرداختن به این موضوع تأکید می کند.

#### روش پژوهش

نوع پژوهش انجامشده تاریخی- توصیفی و روش گردآوری مطالب آن، به صورت کتابخانهای و مشاهدات میدانی نگارندگان بود. درادامه پژوهش، نمای سردر به طور گسترده در نرمافزار اتوکد طراحی شد و برای درک بهتر مخاطبان در زمینه محل قرار گیری آرایههای آجری، این نما، به بخشهای متعددی تقسیم گردید و نقوش گیاهی، هندسی و ... آنها در جدولهایی، جداگانه معرفی شدهاند.

### مروری اجمالی بر تاریخ آل بویه

بوئیان یا آل بویه (۴۵۴–۳۲۰ هـق./ ۱۰۶۲–۹۳۲ م.) ٔ سلسلهای مهم است که حلقه اتصال استیلای اولیه اسلام در ایران و فتوحات ترکان را در قرن پنجم هجری قمری تشکیل مىدهد $^{\Delta}$ . اين سلسه، نام خود را از بُوَيه $^{\gamma}$  بويه $^{V}$  گرفت که پدر بنیانگذاران آن، علی، حسن و احمد بودند (کاهن، ۱۳۸۳: ۳۱). البته در رابطه با نَسَب خاندان بویه، مطالب مختلفی بیان شده که از مهمترین آنها، انتساب ایشان به یادشاهان ایران همچون شاهیور بن اردشیر $^{\Lambda}$ ، بهرام گور $^{\circ}$  و یزدگرد ساسانی $^{\circ}$  است. همچنین در برخی منابع دیگر، بوئیان را از خاندانهای اقوام دیلم می دانند ۱۰ عده ای نیز معتقدند که آل بویه از اهالی دیلم ا دیلمان نبودند ۲۲ و به سبب سکونت پدران خود در این منطقه، آنها را جزء دیلمیان به شمار آوردهاند (رویگر، ۱۳۸۷: ۲۳ و ۲۴). به هر روی، ادعای نسب آل بویه به پادشاهان ایران ساسانی نشان مى دهد كه حتى در قرون اوليه اسلام نيز، پيوند با ساسانيان می توانسته در ذهن عامه مردم در تمامی نواحی ایران، نوعی شرف و افتخار را به همراه داشته باشد (جعفریان، ۱۳۷۸: ۱۲۳و ۱۲۴؛ تركمني آذر، ۱۳۸۸: ۲۳۶). عصر آل بويه ۱۳ را مي توان به سه دوره تقسیم کرد: ۱. آغازین (۳۶۵–۳۳۳ هـ.ق.) ۲. امپراطوری (۴۰۰-۳۶۵ هـ.ق.) ۳. افول و سقوط (۴۴۳-۴۰۰ هـ.ق.).



معارف شیعی پدید آوردند (زوار، ۱۳۹۰: ۲۴). ضمن اینکه آنان درصدد تلفیق آداب ایرانی و دیانت اسلامی از نوع شیعی هم بودند (ترکمنی آذر، ۱۳۸۵: ۹۵). دراین باره، منابع تاریخی از مدارای حاکمان آل بویه با گروههای دینی و مذهبی که ناشی از سیاست تساهل و تسامح در برخورد با ادیان و مذاهب مختلف است، حکایت می کند (مفتخری و دیگران، ۱۳۹۱: ۹۷و ۹۸).

#### هنر و معماری در دوره آل بویه

در این دوره هنرهای مختلفی نیز رشد کرد و شکوفا گشت. از مهم ترین آنها می توان به نسخههای متعددی از قرآن باوجود جنگها و آتش سوزی ها، منسوجات ۱۶ و ضرب سکه اشاره نمود. از شاهكارهای كتابآرایی دوره آل بویه، قرآن منحصر به فرد على بن هلال مشهور به ابن بوّاب است كه آن را در بغداد در سال ۳۹۱ هـ.ق. به خط نسخ کتابت کرده است. این قرآن به واسطه تنوع در عناصر تزئینی، ارائه نقشمایههای پیش از اسلام در قالبی نو، مطابقت آن با جهان بینی اسلامی و استفاده از عناصر شیعی همچون نام علی (ع)، درود و سلام بر آل محمد (ص) و تقسیمبندیهای چهار و دوازده گانه، الگویی مناسب برای تذهیب گران دورههای بعدی به شمار می رود (خزائی، ۱۳۸۱: ۱۱-۱۱). قديمي ترين نسخه كتاب صور الكواكب كه در كتابخانه بادلیان نگهداری می شود، مربوط به فرزند عبدالرحمن صوفی است که بیست و شش سال بعد از مرگ پدر در ۴۰۱ هـ.ق.، آن را استنساخ و مصور کرده است (خزائی، ۱۳۷۹: ۲۸). حمایت حاکمان آل بویه از هنر - صنعت پارچهبافی ۱۷ از گونه ابریشمی و نخی، در قالب لباس حاکمان، خلعتهای ابریشمی نفیس برای پاداش به زیردستان، تزئین کاخها با بافتههای مجلل و همچنین به عنوان کالایی بازر گانی، منجر به اعتلای این هنر گردید (پیگولوسکایا و دیگران، ۱۳۶۳: ۲۹۰–۲۹۲). در بعضی از این قطعات، اشکال هندسی، خط کوفی، حاشیههایی منقوش از حیوانات یا دایرههایی که در آنها پرندگان و حیوانات در اطراف درخت زندگی قرار دارند، مشاهده می شود (مکداول، ۱۳۷۴: ۱۵۷ مسکوکات آل بویه نیز به واسطه فراوانی القاب همچون بزرگ و شاهنشاه، اسامی، ضرابخانهها، نحوه مناسبات شاهزادگان شاخههای متعدد آل بویه با یکدیگر و دستنشاندگانی که حاکمیتشان را به رسمیت می شناختند و همچنین وسعت قلمرو آنها، گنجینهای از اطلاعات ارزشمند را به دست می دهد (سرفراز و آورزمانی، ۱۳۷۹: ۱۹۷۱؛ براون، ۱۳۷۴: ۱۹۷۱). معماری در دوره حکومت آل بویه را می توان سر آغاز شیوه نوینی از معماری به نام شیوه رازی دانست که خصوصیات معماری ایران باستان و اسلام را در خود جای داده است (پیرنیا، ۱۳۶۹: ۱۴۳). تا پیش از دوره آغازین؛ قدرت و فرمان روایی به دست سه پسر بویه و انتقال آن به پسرانشان، بختیار پسر معز الدوله و عضد الدوله پسر رکن الدوله است. دوره امپراطوری؛ با نشستن عضدالدوله  $^{11}$  بر مسند قدرت در بغداد و سپس در شیراز شروع شد و با حکومت پسرانش، صمصام الدوله ( $^{74}$ – $^{74}$  ه..ق.)، شرف الدوله ( $^{74}$ – $^{74}$  ه..ق.) و بهاء الدوله ( $^{64}$ – $^{74}$  ه..ق.) ادامه یافت. عضد الدوله تمامی نواحی تحت مالکیت آل بویه در عراق تا جنوب ایران حتی عمان را متحد ساخت در حالی که هنگام حکومتش، این سلسله بالاترین درجه وحدت و قدرت را داشت. چنان که با در گذشت وی، منازعات داخلی و بروز اختلاف میان پسرانش منجر به تفرقه میان اعضای این سلسله گردید و آغاز سقوط این خاندان را رقم زد. تصرف ری و جبال به دست سلطان محمود غزنوی ( $^{74}$  ه..ق.) و ناتوان شدن بوئیان دربرابر یورش طغرل طغرل سلجوقی و کردان شبانکاره، از جمله علتهای برافتادن  $^{14}$  این سلسله به شمار می رود (بوسورث،  $^{174}$  :  $^{10}$ 

## اوضاع اجتماعي و فرهنگي دوره آل بويه

حكومت آل بويه، نقطه عطف سياسي در روابط ايران و بغداد و آغازی بر ورود خلفای عباسی به دوره ضعف سیاسی و از دست دادن اقتدار معنوی و دنیوی عباسیان است (تر کمنی آذر، ۱۳۸۵: ۸۴). در مدت حکومت آل بویه که بیش از ۱۲۰ سال به طول انجامید، اداره کشور در دست ایرانیان بود و نواحی مرکزی، شمالی، مغرب و جنوب ایران و همچنین عراق عرب را فرمان روایان ایرانی اداره می کردند (آذری و دیگران، ۱۳۵۰: ۱۴۹). شکوفایی فرهنگی جهان اسلام در خلال حکومت آل بویه، کوششی آگاهانه برای جذب و انتقال میراث فکری تمدن باستان بود. درواقع در این دوره، احیای معارف و ادب قدیم و رشد فرهنگی در مهد تمدن اسلامی صورت پذیرفت. به گونهای که تاریخنگاران از این دوره باعنوان رنسانس اسلامی و دوره اوج تمدن میانه اسلام یاد کردهاند (کرمر، ۱۳۷۵: ۳۴). در دوره یادشده، دو جریان متضاد که همزیستی آنها طی سدهها یکی از ویژگیهای شاخص ایران بهشمار می رفت، بر حیات فرهنگی غلبه داشت: یکی فرهنگ اسلامخواهی عربی بود با مرکزیت بغداد که در کانونهای عمدهٔ فلسفی، مذهبی و علمی منطقهٔ شمال شرق با متفكران و انديشمنداني جهاني همچون فارابي، رازی و ابن سینا جریان داشت و دیگری، روند فرهنگ ایرانی بود با مناطقی مشابه که شاهد ظهور فارسی جدید و شعر نخستین فارسی و سنت حماسی ایران بود و در شاهنامه فردوسی جلوه یافت (اتینگهاوزن و گرابر، ۱۳۷۸، ۲۹۷و ۲۹۸). در دوران به قدرت رسیدن آل بویه، شعائر شیعه علنی شد و علمای بزرگ شیعی، از این فرصت بهره برده و آثار مهمی را در زمینه



ایجاد این سبک، ساختمانها از آجر و سنگ ساخته میشدند و سطوح نیز با گچ پوشیده شده و کیفیت خوبی نداشتند. سبک معماری رازی با بهره گیری از طرح فضاهای جدیدتر و سازههای قویتر، آثار هنری درخور توجهی به وجود آورد که نمایانگر پیشرفت معماران این دوره در چگونگی استفاده از آجر و سنگ بود. معماران و مهندسان مبدع سبک رازی یس از رواج این شیوه هنری به ترمیم بناها و ساختمانهای بزرگ قلمرو آل بویه دست یازیدند. طی فرمانروایی آل بویه و امرای کاکویه، اجزایی به مسجد جامع اصفهان افزوده شد و تزئیناتی در نمای ساده و داخل ساختمان از آجر اجرا گردید (پیرنیا، ۱۳۸۲: ۱۴۶). از دیگر آثار مهم معماری این عهد، سردر مسجد جورجیر اصفهان است که از تزئینات آجرکاری بسیار زیبایی برخوردار است. قلعه طبرک  $( تبرک)^{\Lambda}$  اصفهان و پلبند امیر در فارس ۱۹، دو کتیبه به نام عضدالدوله در کاخ داریوش (تختجمشید)، بازسازی و تعمیر مشاهد متبر که از دیگر اقدامات و آثار معماری و کتیبههای منسوب به دوره آل بویه است (پوپ، ۱۳۸۷: ۱۴۲۵و۱۴۲۶؛ کیانی، ۱۳۷۹: ۴۶؛ شرودر، ۱۳۸۷: ۱۴۲۴ و ۱۴۲۵؛ مخلصی، ۱۳۸۳: ۹۶–۱۰۲).

#### مسجدجورجير

مسجد جامع صغیر معروف به جورجیر (۳۷۵-۳۵۰ هـ.ق./ ٩٨٥-٩۶٠ م.)، به دست كافي الكَفّات/الكَفّاة *صاحب بن عبّاد* ٢٠ یکی از وزیران مشهور آل بویه در اصفهان احداث شد. در کتاب "ترجمه محاسن اصفهان"، این مسجد بدین گونه معرفی شده که دارای شبستانها، خانقاهها، کتابخانه، مدارسی برای فقها و مجالسی برای ادبا و محلهایی برای شعرا، صوفیان و قاریان قرآن بوده است. همچنین، راجع به مزیت جامع صغیر نسبت به جامع کبیر (مسجد جامع اصفهان) یادآور می شود که گل رسی که مسجد جامع صغیر از آن ساخته شده، محکمتر از آن است که در ساختمان مسجد جامع کبیر به کار رفته و درنتیجه از لحاظ بلندی و استحکام، مسجد جامع صغیر نسبت به جامع کبیر برتری دارد. ضمن اینکه، از منارهای به ارتفاع صد ذراع (هفتاد ذراع) ساختهشده با خشت خام و گل نیز نام برده شده است (مافروخی، ۱۳۸۵: ۹۰؛ آذری و دیگران،۱۳۵۰: ۱۳۹؛ گدار، ۱۳۷۱، ج ۴: ۴۵؛ لسترنج، ۱۳۷۳: ۲۲۰). امروزه در محل این مسجد و مجاورت آن، مسجد حکیم از دوره صفویه بر جاست. مسجد حکیم دارای چهار ورودی و خروجی شامل درهای شمال و شمال غربی، جنوب شرقی و جنوب غربی است لیکن تنها اثر باقیمانده از مسجد جور جیر، در ورودی شمال غربی مسجد حکیم قرار دارد (هنرفر، ۱۳۸۱: ۶۹ و ۷۰). سردر یادشده<sup>۲۱</sup>از نمونههای بسیار نفیس آجرکاری و گچبری در نیمه دوم قرن چهارم ه.ق. است که آذر سال ۱۳۳۳ هـ.ش.۲۲، به

دلیل بارش شدید باران به مدت ۲۲ روز در اصفهان، از لابلای قشر ضخیمی از کاهگل هویدا گشت. گزارش این اکتشاف، در روزنامهها و مجلات داخل و خارج ایران انتشار یافت و سردر جورجیر به جهانیان معرفی شد (همان: ۷۱؛ هنرفر، ۱۳۷۳: ۶۸).

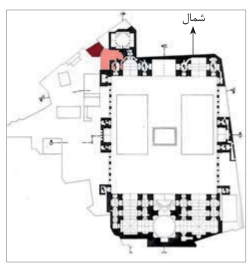
#### مشخصات سردرجورجير

سردر مسجد جور جیر، "" شامل یک در ورودی با قوسی بزرگ بر فراز آن است که در سمت راست و چپ این در اصلی، دو در گاه محرابی مانند و چندین ستون تزئینی به صورت قرینه ساخته شدهاند (پیرنیا، ۱۳۶۹: ۱۳۶۹). در قسمت در ورودی و قوس بزرگ آن و ستونها، تزئینات به کاررفته شامل آجر کاری قوس بزرگ آن و ستونها، تزئینات به کاررفته شامل آجر کاری شدهاند و گچبری براساس خط کوفی و نقوش گیاهی (منحنی) است. شایان یادآوری است که ترکیب و تلفیق نقوش هندسی (زاویهدار) و نقش مایههایی با خطوط منحنی (گیاهان) در این بنا، آن را اثری منحصر به فرد گردانیده است. سردر جور جیر، دارای پنج جرز فرورفته و برجسته است که به تناسب فضاهای ایجادشده، تزئیناتی در آنها تعبیه شده و ریتم منظمی پدید آمده که چشم بیننده را در کل بنا به گردش وا میدارد. این ویژگی، یکی از نقاط قوت این سردر محسوب می شود. آنچه درادامه یکی از نقاط قوت این سردر محسوب می شود. آنچه درادامه

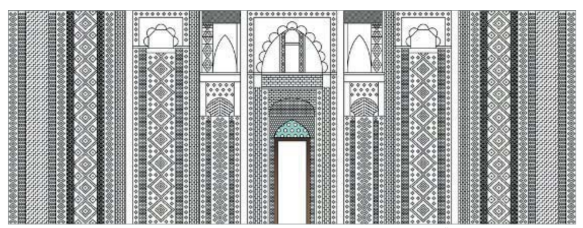
### معرفی نقوش و محل اجرای آرایههای آجری سردر جورجیر

از ابتدای سمت راست سردر، جرز مسطحی وجود دارد با نقش هندسی کنگرهدار به نام لوز هشت رگی یک چلیپا که در تمام سطح دیوار از پائین به بالا تکرار می شود. بعد از آن، جرز نیم دایرهای قرار دارد که به صورت جفت اجراشده، نسبت به سطح جرز برجستگی دارد و با نقش ششضلعی تند آراسته شده است. در قسمت فرورفتگی جرزها، نقش شمعدان هفت شاخه و یک کتیبه بالای شمعدان و سپس دوگل روی کتیبه وجود دارد که به طور متناوب در این قسمت قرار دارد. متأسفانه قسمتی از این نقوش از بالای جرز از بین رفته است. همچنین، جرز برجسته یا بیرونزدهای وجود دارد که همان نقش لوز هشت رگی یک چلیپا در آن تکرار شده است و درادامه روی جرز برجسته، نقش هندسی شش و راست خفته وجود دارد. در قسمت فرورفتگی جرز، نقشی باعنوان لوز پانزده رگی سهتو هست که این نقش هم بطور متناوب در سطح جرز اجرا شده است. در قسمت برجسته جرز نیز، مجددا نقش لوز هشت رگی یک چلیپا از بالا تا پائین تکرار شده و درادامه، نقش گره موج در دو طرف طاق اصلی دیده می شود (جدول ۱ و تصویر  $\Delta$ ).

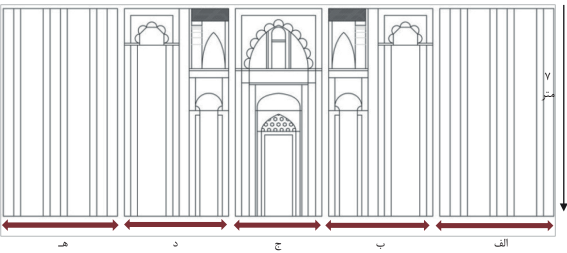
تصویر ۲. نمای سهبعدی مسجد حکیم (حاجی قاسمی، ۱۳۷۵: ۴۴)



تصویر ۱. پلان و جانمایی سردرمسجد جامع جورجیر در مسجد حکیم (عقابی، ۱۳۷۸: نقشه ۹۲)



تصویر ۳. طرح خطی نما و نقوش آجرکاری سردر جورجیر (نگارندگان)



تصویر ۴. طرح خطی نمای سردر جورجیر با تفکیک قسمتهای مختلف سردر (نگارندگان) الف. جرز بیرونی سمت راست، ب. جرز داخلی پهلوی راست، ج. جرز رو به رو (شامل چفدها و پیل پوشها)، د. جرز داخلی پهلوی چپ، هـ جزر بیرونی پهلوی چپ.

۱٧



تصویر ۵. نمایی از جرز بیرونی سمت راست مسجد جورجیر (نگارندگان)

نمای کلی قسمت ابتدایی جرز داخلی پهلوی راست، به فرم محرابی بوده که نقش به کاررفته روی آن چلیپا نامیده می شود. این نقش، به صورت حاشیهای دور تادور محراب بطور متناوب اجرا شده است. دو جرز نیمدایرهٔ برجسته در دو طرف طاق و زیر محراب قرار دارد که نقش اجراشده روی آنها شش و چهار (صابونک) خوانده می شود. نقش یاد شده، در ردیف های عمودی به موازات یکدیگر، به صورت یک در میان؛ یک ردیف با شش ضلعی و ردیف دیگر با چهار ضلعی آراسته شده است. در فضای میانی محراب که به صورت فرورفته است، نقش لوزی دو حمیل دوتو، اجرا شده است. زیر محراب نیز، دو ردیف خطوط موازی به نام پیچازی ممتد وجود دارد. داخل طاق نمای محراب، خطوط پهنی هست که گاهی با یک شکستگی در بالا به طرفی متمایل شده است. در ردیفهای بعدی، دوم و سوم، این خطوط هر یک جدا از دیگری داخل کادر طاق مانندی جای گرفته است که مشابه نقوش گیاهی یا جانوری (نقش استیلیزهشده پرنده روی شاخه درخت) به نظر می رسد. در بالا و دور تادور فرم محرابی شکل، پنج شکنج یا نیمدایره دالبری جدول ۱. تحلیل آرایههای آجر کاری جرز بیرونی سمت راست مسجد جورجیر

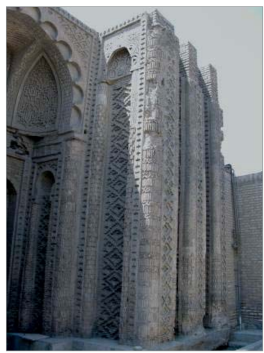
شش و راست خفته

لوز پانزدہ رگی سهتو



موج





تصویر ۶. نمای داخلی پهلوی راست مسجد جورجیر (نگارندگان)

دیده می شود. دالبرها از بدنه راست و کشیده بیرون زده است. در قسمت بعدی، بالای دالبرها، نقش شمسه هشت پر سه بار تکرار شده است: یک بار در رأس محراب و دوبار در دو سوی آن. اطراف نقش شمسه، نقش شش زنجیری باسمه ای بطور متناوب تکرار می شود. در دیوار جانبی سمت راست نیز، فرم محرابی شکل دیگری در ابعاد کوچکتر وجود دارد. در قسمت لچکی بالای این محراب و حاشیه دور تادور آن، نقش چلیپای خط باریک تقریباً مشابه آنچه در نقش قبلی دیده می شود، اجرا شده است. دو جرز برجسته هم در دو طرف فرم محرابی شکل وجود دارد که متأسفانه نقوش گچبری، روی آجر این قسمت وجود دارد که متأسفانه نقوش گچبری، روی آجر این قسمت که روی آن اجرا شده، لوز بند کشی شش رگی نامیده می شود. این نقش، علاوهبر ستونها در قسمت داخلی طاق نمای محراب هم دیده می شود. در فضای داخلی محراب نیز، نقش لوز هشت رگی یک چلیپا قرار دارد (جدول ۲ و تصویر ۶).

جرز روبرو شامل چفدها و پیل پوشها است که دو ستون در دو طرف قوس اصلی (شبدر کند) وجود دارد. نقش اجراشده

جدول ۲. تحلیل آرایههای آجرکاری جرز داخلی پهلوی راست مسجد جورجیر

|                                          | تحليل نقش                              |                                        |
|------------------------------------------|----------------------------------------|----------------------------------------|
|                                          |                                        | ++++++++++++++++++++++++++++++++++++++ |
| لوزی دو حمیل دو تو                       | شش و صابونک                            | چلیپا                                  |
|                                          |                                        |                                        |
| نیمدایره (دالبری شکنج) و شش زنجیری باسمه | احتمالاً نقش استيليزهشده گياه يا پرنده | پیچازی ممتد                            |
| مشت رگی یک چلیپا                         | اوز هشت رگی سمت چپ                     | ر بند کشی شش ر گی                      |

(نگارندگان)



روی آن مداخل نیزهای نام دارد که بیشتر شبیه به طرح گرافیکی است و به دو سمت گرایش دارد: بالا و پائین. چفد اصلی سردر از نوع شَبدری کُند است و شکنجها (دالبرهای) دور تا دور این چفد، نمای آن را بسیار زیبا و چشمنواز کرده است. تعداد شکنجها یازده تاست که همگی نیمدایرهاند و مرکز آنها لبهٔ چفد است. در دو طرف شکنجهای نیمدایرهای، دو لچک قرار دارد که نقش اجراشده روی لچک لوز نُه رگی مداخل است. نقشهای اجراشده در پیل پوشها از پائین به بالا عبارتاند از: نقشی شبیه به گل لاله که برگهایی از اطراف آن آویزان شده و درون کادر لوزی هفت رگی قرار گرفته است. این نقش، در هریک از پیل پوشها دو بار بطور کامل و دو بار به صورت نیمه اجرا شده است. نقش بعدی شبیه به غنچه است. همچنین می توان آن را به فرشتگانی تشبیه کرد که دستان خود را به سوی آسمان دراز کردهاند. این نقش، در کادر لوزی هفت رگی در دو پیل پوش به صورت متقارن است که هر کدام دوبار اجرا شدهاند. درادامه، نقش دیگری در کادر لوزی هفت رگی وجود دارد که شبیه به شمعدان است. البته در قسمت پائین آن، ساقه یا پایهای کاملاً منحنی و در قسمت بالا خطوط هندسی دیده می شود که به صورت غنچه شکفته شده روی یک ساقه است و چهار برگ در اطراف آن وجود دارد به نحوی که سربرگها به سمت بیروناند (جدول ۳ و تصویر ۷).

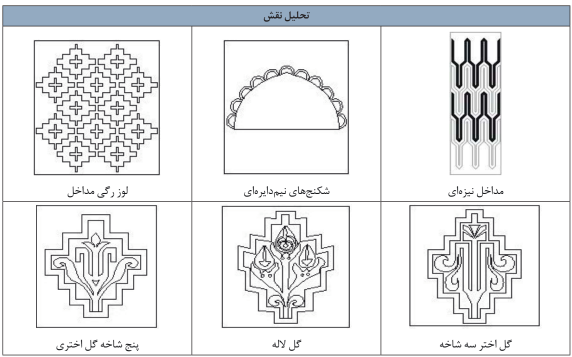
شایان یادآوری است که زیر پیل پوشها، یک ردیف خطوط موازی به نام پیچازی ممتد مایل وجود دارد که زیر آنها کتیبهای با خط کوفی کار شده است. این کتیبه از سه قسمت تشکیل شده: دو قسمت آن در دو طرف دیوار جانبی زیر طاق





تصوبر ۷. نمایی از جرز روبروی مسجد جورجیر (نگارندگان)

جدول ۳. تحلیل آرایههای جرز روبروی مسجد جورجیر، چفدها و پیل پوشها



(نگارندگان)

و یک قسمت روبرو و زیر طاق است. امروزه قسمت بیشتری از آن از بین رفته و فقط در دو سمت دیوار جانبی زیر طاق، مقداری باقی مانده است. از متن کتیبه در سمت راست سردر، (بشم الله الرّحْمنِ الرّحِیم) و در سمت چپ، (بالْقِسْطِ لاَ إِلَـهَ إِلاَّ هُوَ الْعَزِیزُ الْحَکِیمُ) باقی مانده است. کل متن کوفی کتیبه بدین شرح است:

بِسْمِ اللهِ الرِّحْمنِ الرِّحِيمِ شَهِدَ اللهِ أَنَّهُ لاَ إِلَـهَ إِلاَّ هُوَ وَالْمَلاَئِكَةُ وَأُوْلُواْ الْعِلْمِ قَائِمَاً بِالْقِسْطِ لاَ إِلَـهَ إِلاَّ هُوَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ (اَل عمران/ ٨٨)

در قسمت بالای درگاه ورودی نیز نقش شش کند، <sup>۲۴</sup> به صورت شبکه اجرا شده است. دور تا دور محراب کادری با نقش چلیپای خط باریک اجرا شده و دو ستون در دو طرف محراب وجود دارد که متأسفانه نقوش گچبری، روی آجر این قسمت هم از بین رفته ولی باتوجه به عکسهای باقی مانده از آن، نقشی که روی آن اجرا شده لوز بندکشی شده شش رگی است. البته این نقش علاوهبر ستونها در قسمت زیر محراب هم اجرا شده است. در قسمت زیر محراب نقش لوز هشت رگی یک چلیپا کار شده است.

با توجه به اینکه آرایههای آجری جرز داخلی پهلوی چپ با جرز داخلی پهلوی راست مشابهت دارد و تنها تفاوت آرایههای این دو جرز، استفاده از نقش لوز شش رگی در سمت راست و نقش لوز هشت رگی در سمت چپ است، از تهیه جدول برای آن خودداری گردید.

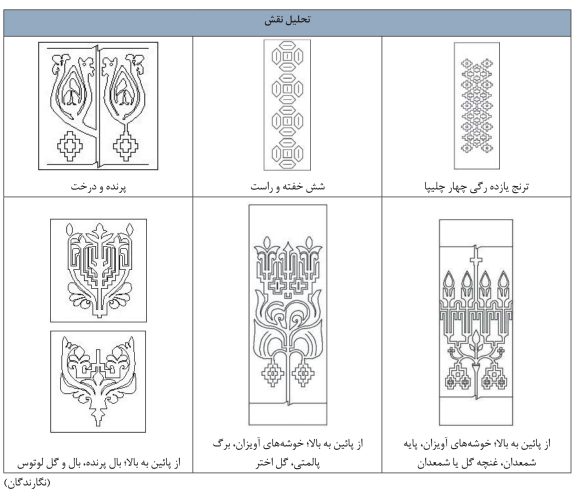
در جدول ۴، جرز بیرونی مسطحی قرار دارد که نقش

اجراشده روی آن، ترنج یازده رگی چهارتو نام دارد و با دو جرز برجسته با نقش شش خفته و راسته تزئین شده است. در قسمت فرورفته جرز پهلوی چپ (سطح مقعر)، نقش لوز پانزده رگی سهتو اجرا شده که در جزر بیرونی سمت راست هم اجرا شده است. در این قسمت، دوباره سطح مسطح دیوار دیده می شود که به صورت متقارن با جرز سمت راست کار شده است؛ همان نقش لوز هفت رگی یک چلییا در آن اجرا شده است. دو ستون در دو طرف قسمت فرورفته جرز وجود دارد که نقش آنها متقارن با نقش ستونهای سمت راست جرز است. نقش به کار رفته شش ضلعی تند نامیده می شود. نقوش از پائین به بالا، در آخرین جرز فرورفته: نقشی شبیه به یک جفت پرنده، درخت که شاخهای از تنه اصلی درخت منشعب شده و یک لوز نُه رگی است که در پائین سمت راست و سمت چپ اجرا شدهاند. در قسمت بالاتر، دو خوشهٔ آویزان که به سمت پائین متمایل شدهاند، دیده میشوند. در بالای خوشههای آویزان، نقشی شبیه به شمعدان با گل یا عنچه هست. در بالای گلها، دو شاخه قرینه وجود دارد که به صورت منحنی از درخت اصلی منشعب شدهاند و شبیه به خوشههای آویزان مانند خوشه خرما است. در قسمت بالاتر آن، برگ نخل یا برگ یالمتی دیده میشود. روی برگهای پالمتی، نقشی شبیه به گل لاله با دو چلیپا زیر آن وجود دارد. نقش بعدی شباهت زیادی به بال پرنده دارد که گلی را در بر گرفته است. در بالای بالها، دو شاخه جدید دیده می شود که دوسر آن به گل لوتوس شباهت دارد (جدول ۴ و تصویر ۸).



تصویر ۸. نمایی از جرز بیرونی سمت چپ مسجد جورجیر (نگارندگان)

#### جدول ۴. تحلیل آرایههای آجر کاری جرز بیرونی پهلوی چپ مسجد جورجیر



#### نتيجهگيري

سردر جورجیر، یکی از نمونههای ارزشمند برجای مانده از معماری دوره آل بویه است که به خوبی منعکس کننده یکی از ویژگیهای بارز معماری این دوره، یعنی ادغام معماری، مهندسی و تزئین و نمایانگر علم و تجربه اجرایی معماران و سازندگان این بناها در زمینه طراحی فضا و تزئینات داخلی آنهاست. آرایههای آجرکاری این سردر که در فضاهای محدب (برجسته) و مقعر (فرورفته) تعبیه شدهاند در جرزها و طاق، پیلپوشها و ... با دقتی بسیار و به نحوی حسابشده و زیبا کنار یکدیگر قرار گرفتهاند. علاوهبر فرم نمای سردر، تکنیک آرایههای آجری نیز خود به صورت فرورفته و برجسته و چندسطحی اجرا شدهاند که حالت عمق، بُعد و سایهروشن را القا می کنند. آرایههای آجری سردر شامل انواع نقوش انتزاعی است که در قالب نقوش هندسی به صورت طرحهای پلکانی تو در تو همچون لوز هشت رگی یا نقشمایهها و گرههای ساده همچون موج، شش و صابونک یا نقوش شبه گیاهی و جانوری همچون شبه غنچه و گل اجرا شدهاند. این نقوش، گاه به تنهایی و گاه به صورت تلفیقی از نقوش هندسی و گیاهی (توأمان) وجود دارند. بنابراین، جلوه بصری منحصر به فردی از تزئینات آجر کاری دوره یادشده را به نمایش می گذارند. همچنین، نحوه قرار گیری این نقوش در سردر جورجیر به گونهای است که در جرزهای بیرونی، بیشتر نقوش هندسی و در جرزهای جانبی و بخش مرکزی سردر، کاربرد نقوش گیاهی و تلفیق آنها با نقوش هندسی دیده میشود. نظر به اینکه ایران، گنجینهای از آثار ارزشمند معماری متعلق به دورههای مختلف تاریخی را در خود جای داده و نمونههای متعددی از این بناها، پس از گذشت قرون متمادی هنوز پابرجا هستند، شایسته است با توجه بیشتری بدانها نگریسته شود. ضمن اینکه، به واسطه کاربرد انواع تزئینات با مواد و مصالح گوناگون در بخشهای مختلف بنا که در معرض آسیب قرار دارد، مستندنگاری و برداشت دقیق پژوهشگران، میراثی مکتوب برای آیندگان و حیاتی دوباره برای کالبد این آثار خواهد بود.

#### سپاس گزاری

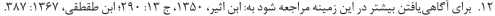
در پایان لازم است از همکاری صمیمانه جناب آقای متقّی و خانمها سپیده حدادی و عاطفه صادقی، سپاس گزاری شود.

#### پینوشت

- ۱. برای آگاهی یافتن بیشتر درباره جزئیات معماری آل بویه در بخشهای مختلف مسجد جامع اصفهان مراجعه شود به: گالدیری، ۱۳۶۸؛ گالدیری، ۱۳۷۰، ج ۳: ۱۲–۲۱.
- ۲. بین سالهای ۱۰۶۷ تا ۱۰۶۳هـ.ق. در دوران سلطنت شاه عباس دوم صفوی، مسجد حکیم به دست حکیم محمد داود معروف به تقریب خان، در محله قدیمی شهر اصفهان معروف به باب الدشت، بر جای بنای تخریب شده مسجد جور جیر / جامع صغیر / رنگرزان که مربوط به دوره آل بویه است، بنا شد (کیانی، ۱۳۷۹: ۱۳۷۷).
- ۳. تاریخ گذاریهای انجام شده برای مسجد جامع نائین، بین نیمه دوم قرن سوم یا چهارم هجری قمری است (شرودر، ۱۳۸۷: ۱۳۸۹؛ پوپ، ۱۳۷۰: ۱۳۷۱؛ ۱۳۷۰؛ ۱۳۷۰؛ ۱۳۷۰؛ ۱۳۷۱؛ ۱۳۷۱؛ ۱۳۷۱؛ ۱۳۷۰؛ ۱۳۷۱؛ ۱۳۷۱؛ ۱۳۷۱؛ این مسجد و همچنین ستونهایی چندوجهی که در شبستان جامع نائین به کار رفته و مقایسه آنها با آثار معماری باقی مانده از دوره آل بویه در جامع اصفهان، می توان این مسجد را نیز از آثار آل بویه دانست که در دورههای بعد دچار تغییراتی گردیده است.
- ۴. دراینباره، تاریخهای مختلفی در منابع گوناگون وجود دارد. برای نمونه، در تاریخ گزیده ۴۴۸–۳۲۱ ه.ق. آمده است (مستوفی، ۱۳۳۹: ۴۰۸).
  - ۵. برای آگاهی یافتن از نقشه و محدوده جغرافیای حکومت آل بویه، مراجعه شود به: باستانی پاریزی، ۱۳۷۸: ۶۹.
- 6. Bowayh
- 7. Buyeh

- ۸. برای آگاهی یافتن بیشتر در این زمینه مراجعه شود به: ابن جوزی، ۱۳۵۹، ج ۷: ۱۴۰.
- ۹. برای آگاهی یافتن بیشتر در این زمینه مراجعه شود به: ابن کثیر، ۱۹۶۶: ۱۷۳؛ خواندمیر، ۱۳۱۷: ۱۱۵؛ مستوفی، ۱۳۳۹: ۴۰۹؛ شبانکارهای، ۱۳۶۳: ۳۶۳؛ فصیح خوافی، ۱۳۴۱، ج ۲: ۵۲.
- ۱۰. ابوعلی مسکویه، آل بویه را از فرزندان یزدگرد ساسانی دانسته که پدران ایشان در اوائل ظهور اسلام از سپاه عرب گریختند و به گیلان رفتند و در آنجا اقامت گزیدند (میرخواند، ۱۳۳۹، ج۴: ۱۴۳).





- ۱۳. برای آگاهی یافتن از شجرهنامه آل بویه و مراکز حکومتی ایشان مراجعه شود به: بوسورث، ۱۳۷۱: ۱۵۰- ۱۵۲؛ بوسه، ۱۳۸۷: ۲۴۷؛ ۲۴۷ و Buyids و Chahen, 1960: 1350-1357.
- ۱۴. آئین تاج گذاری عضدالدوله، لقب شاهنشاه یافتن و ضرب سکه با این لقب، سررشتهای از تصور وی را از سلطنت به دست میدهد. همچنین نشاندهنده این است که باوجود تصور کلی از منسوخشدن سلطنت در اسلام، این مسئله عملاً بهویژه در ایران واقعیت نیافت. افزونبر اینها، سنجش تاریخ با مبدأ یزدگردی، برپایی جشن نوروز و وجود آتشکدههای متعدد دلیل دیگری بر این مدعاست (بوسه، ۱۳۸۷: ۲۳۹).
  - ۱۵. برای آگاهی یافتن بیشتر در این زمینه مراجعه شود به: بوسه، ۱۳۸۷: ۲۵۵-۲۶۲.
  - ۱۶. برای آگاهی یافتن از منسوجات اسلامی در دوران صدر اسلام مراجعه شود به: بیکر، ۱۳۸۵: ۳۷-۶۹.
- ۱۷. عضد الدوله شهری جدید به نام "کرد فنّا خسرو" که شهرت خودش بود، در فارس بنا کرد و شمار زیادی از پارچهبافان را در آنجا اسکان داد (مکداول، ۱۳۷۴: ۱۵۷).
- ۱۸. در جنوب شرقی اصفهان به دست مؤید الدوله و فخر الدوله بنا شده و بنابر گفته شاردن دارای ۳۷۰ خانه، یک میدان مشق، یک مسجد، یک حمام و یک خانه وزیر است. همچنین، بارویی دارد که قسمت مهم قلعه را تشکیل می دهد (هنرفر، ۱۳۵۰: ۳۷–۳۹).
- ۱۹. بند امیر/بند عضدی، پُلبندی بر رودخانهٔ کُر در جنوب شرقی مرودشتِ فارس است. اسم آن از نام امیر عضدالدولهٔ دیلمی گرفته شده و بنابر روایت مشهور، وی حدود ۳۶۵ هـق. به ساخت آن فرمان داده است (قس ایرانیکا، ذیل ماده (۱) BAND-EAMĪR (۱) براساس روایتی دیگر، شخصی به نام امیر آن را به فرمان عضدالدوله ساخته است حتی برخی نیز بنای این بند را به مسافری امیرنام نسبت دادهاند (برهان؛ شاد، ذیل ماده؛ فقیهی، ۱۳۵۷؛ ۲۸۹).
- ۲۰. صاحب ابوالقاسم اسماعیل بن عباد (۳۸۵–۳۲۶ هـق.)، در طالقانچه (طالخونچه) اصفهان متولد و در ری وفات یافت. در خانه شخصی خود در محله طوقچی اصفهان، دفن شد. پدرش ابوالحسن عباد، از وزرا و مقربان رکن الدوله بود و عنوان شیخ امین داشت و خود نیز بین سالهای ۳۶۰ تا ۳۸۵ در مقام وزارت مؤیدالدوله و فخرالدوله بود. تمامی مورخان و نویسندگان برای صاحب ملقب به کافی الکفّات/الکفّاؤ، مقامی رفیع در علم و ادب قائل بوده و در فضل و کرم وی را ستودهاند (شوشتری، چ۲۰ صاحب ۱۳۵۰: ۱۳۵۹؛ آذری و دیگران، ۱۳۵۰: ۱۳۵۹–۱۲۵ و واعظ شهرستانی، ۱۳۸۰: ۲۵–۱۷۷).
- ۲۱. این سردر در افواه عمومی به در جوجی/جوجه که تحریفشده جورجیر (معرب گور گیر) است نیز شهرت دارد. همچنین در کتاب "اصفهان و ری و همه جهان"، از این سردر به نام جوءجوء نام برده شده است (شیخ جابری انصاری، ۱۳۲۱: ۲۲۳).
  - ۲۲. در منابع دیگر، تاریخ مرداد ۱۳۳۵ هـش. نیز آورده شده است.
- ۲۳. عرض کل نمای سردر ۱۱/۳۵ متر است. دو فضای جانبی دالان، سردر را در میان گرفته که عرض هریک ۳/۹۵ متر است. این دالان مدخل، در یک سر ۳/۴۵ و در سر دیگر، ۲/۴۵ متر عرض دارد. عرض درب ورودی بدون دو تیر عمودی چهارچوب، ۱/۹۰ متر است. طول محوطه جلوی سردر از ابتدای نمای خارجی تا پای در، ۴٬۰۷ متر است (عقابی، ۱۳۷۸: ۶۹۹).
  - ۲۴. گره شش لانه زنبوری.

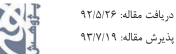
#### منابع و مآخذ

- قرآن کریم (۱۳۸۵). ترجمه ناصر مکارم شیرازی، قم: مدرسه الامام علی بن ابی طالب (ع).
- آذری، علاءالدین؛ اصفهانیان، داود؛ روشنضمیر، مهدی و لطفالله، هنرفر (۱۳۵۰). **اوضاع اجتماعی و سیاسی و آثار تاریخی اصفهان در دوره دیالمه**، دوره اول، (۶)، ۲۰۵–۱۵۷.
  - آزاد، میترا (۱۳۸۱). **معماری ایران در قلمرو آل بویه**، تهران: کلیدر.
- افشار نادری، شهلا (۱۳۷۴). سردر مسجد جورجیر اصفهان، مجموعه مقالات کنگره تاریخ معماری و شهرسازی ایران (نخستین بم)، به کوشش باقر آیتاللهزاده شیرازی و مدیریت انتشارات و تولیدات فرهنگی (زیرنظر هیئت علمی کنگره)، تهران: سازمان میراث فرهنگی کشور.
- ابن اثیر (۱۳۵۰). **الکامل فی التاریخ (تاریخ بزرگ اسلام و ایران**)، ترجمه عباس خلیلی، ج ۱۳، تهران: شرکت سهامی چاپ و انتشارات کتب ایران.
  - ابن جوزي (۱۳۵۹). **المنتظم في تاريخ ملوک و الامم،** ج۷، دائره المعارف الثمانيه، دكن: حيدر آباد.
- ابن طقطقی، محمد بن علی بن طباطبا (۱۳۶۷). تاریخ فخری در آداب مملکتداری و دولتهای اسلامی، ترجمه محمد وحید گلپایگانی، تهران: علمی و فرهنگی.



- ابن كثير (۱۹۶۶). البدايه و النهايه (الجزء الحادي عشر)، بيروت و رياض: مكاتب المعارف و السفر.
- اتینگهاوزن، ریچارد و گرابر، الگ (۱۳۷۸). هنر و معماری اسلامی، ترجمه یعقوب آژند، تهران: سازمان مطالعه و تدوین کتب علوم انسانی دانشگاهها (سمت).
- باستانی پاریزی، محمدابراهیم (۱۳۷۸). آل زیار، آل بویه، سلجوقیان، اتابکان و خوارزمشاهیان؛ امرای محلی در اطلس تاریخ ایران، مجری طرح محمد مدد، تهران: سازمان نقشه بردای کشور.
- براون، مایکل. اچ (۱۳۷۴). سکه سازی، ترجمه پرویز مرزبان، **هنرهای ایران**، زیر نظر ر. دبلیو. فریه، تهران: فرزان روز.
  - برزین، پروین (۱۳۴۶). پارچههای قدیم ایران، **هنر و مردم،** (۹۵)، ۴۸ و ۴۹.
- بوسورث، کلیفورد (۱۳۷۱). **سلسههای اسلامی،** ترجمه فریدون بدرهای، تهران: مؤسسه مطالعات و تحقیقات فرهنگی (پژوهشگاه).
- بوسه، هیرمبرت (۱۳۸۷). ایران در عصر آل بویه، ترجمه حسن انوشه، تاریخ ایران (از فروپاشی دولت ساسانیان تا آمدن سلجوقیان)، پژوهش دانشگاه کمبریج، گردآورنده ر. ن. فرای، ج ۴، تهران: امیر کبیر.
  - بیکر، پاتریشیا (۱۳۸۵). **منسوجات اسلامی**، ترجمه مهناز شایستهفر، تهران: مؤسسه مطالعات هنر اسلامی.
    - پرویز، عباس (۱۳۳۶). **تاریخ دیالمه و غزنویان**، تهران: علمی.
    - پیرنیا، محمد کریم (۱۳۶۹). **شیوههای معماری ایرانی،** تهران: هنر اسلامی.
  - پوپ، آرتور اپهام (۱۳۸۲). سبکشناسی معماری ایرانی، تدوین غلامحسین معماریان، تهران: پژوهنده: معمار.
- \_\_\_\_\_(۱۳۸۷). پلها، استحکامات و کاروانسراها، ترجمه باقر آیتاللهزاده شیرازی، سیری در هنر ایران (معماری اسلامی)، ج ۳، زیر نظر آرتور پوپ و فیلیس آکرمن، تهران: علمی و فرهنگی.
- پیگولوسکایا، دن. د و دیگران (۱۳۶۳). تاریخ ایران از دوران باستان تا پایان سده ۱۸ میلادی، ترجمه کریم کشاورز، تهران: پیام.
  - ترکمنی آذر، پروین (۱۳۸۵). آل بویه، عباسیان و تشیع، **تاریخ اسلام**، سال هفتم، (۲۵)، ۸۳–۱۰۰.
- \_\_\_\_\_\_ (۱۳۸۸). **دیلمیان در گستره تاریخ ایران (حکومتهای محلی، آل زیار، آل بویه)،** تهران: سازمان مطالعه و تدوین کتب علوم انسانی دانشگاهها (سمت).
- جعفریان، رسول (۱۳۷۸). تاریخ ایران اسلامی از طلوع طاهریان تا غروب خوارزمشاهیان، تهران: فرهنگ دانش و اندیشه معاصر.
- خزائی، محمد (۱۳۷۹). تحول هنرهای کتابآرایی در قرون اولیه هنر ایران در دوره اسلامی، نامه بهارستان، (۲)، ۱۸۱ و ۱۸۲.
- \_\_\_\_\_ (۱۳۸۱). ارزشهای هنری قرآن منحصر به فرد ابن بوّاب (در کتابخانه چستربیتی شهر دوبلین)، مطالعات اسلامی، (۵۵)، ۱۱–۳۰.
  - جابری انصاری، محمدحسن (۱۳۲۱). **تاریخ اصفهان و ری و همه جهان**، اصفهان: حسین عمادزاده.
- حاجی قاسمی، کامبیز (۱۳۷۵). گنجنامه فرهنگ آثار معماری اسلامی ایران، دفتر دوم: مساجد اصفهان، تهران: مرکز اسناد و تحقیقات دانشکده معماری و شهرسازی دانشگاه شهید بهشتی.
  - خواندمير، غياث الدين بن همام الدين (١٣١٧). **دستور الوزراء**، تهران: اقبال.
  - رجبی، پرویز (۱۳۸۵). سده های گمشده (تاریخ دوره اسلامی ایران)، ج ۳، تهران: پژواک کیوان.
    - · رویگر، محمد (۱۳۸۷). بررسی نسب آل بویه، **رشد آموزش تاریخ،** (۳۱)، ۲۳–۲۶.
      - زوار، علی (۱۳۹۰). تشیع در دوره اَل بویه، **رشد آموزش تاریخ**، (۴۳)، ۲۲–۲۴.
- سرفراز، علی اکبر و آورزمانی، فریدون (۱۳۷۹). سکههای ایران از آغاز تا دوران زندیه، تهران: سازمان مطالعه و تدوین کتب علوم انسانی دانشگاهها (سمت).
- شاد، محمد پادشاه بن غلام محیی الدین (۱۳۶۳). **آنندراج**: فرهنگ جامع فارسی، تهران: چاپ محمد دبیرسیاقی.
  - شبانکارهای، محمد بن علی (۱۳۶۳). **مجمع الانساب**، تصحیح میرهاشم محدث، تهران: امیر کبیر.
- شرودر، اریک (۱۳۸۷). آثار یادمانی برجای مانده از دوره نخست، ترجمه باقر آیتالله زاده شیرازی، سیری در هنر ایران (معماری اسلامی)، ج ۳، زیر نظر آرتور پوپ و فیلیس آکرمن، تهران: علمی و فرهنگی، ۱۱۴۵ ۱۱۷۸.
  - · شوشتری، قاضی نورالله (۱۳۵۴). **مجالس المؤمنین،** ج۲، تهران: کتابفروشی اسلامیه.

- عقابی، مهدی (۱۳۷۸). **دایرهالمعارف بناهای تاریخی ایران در دوره اسلامی** (۳)، **مساجد تاریخی،** تهران: پژوهشگاه فرهنگ و هنر اسلامی (حوزه هنری).
  - فصیح خوافی، احمد بن محمد (۱۳۴۱). مجمل فصیحی، ج ۲، تصحیح محمود فرخ، تهران: باستان.
  - فقیهی، علی اصغر (۱۳۵۷). آل بویه و اوضاع زمان ایشان با نموداری از زندگی مردم در آن عصر، تهران: صبا.
    - فلاری، اس (۱۳۷۲). مسجد نائین، ترجمه کلود کرباسی، اثر، (۲۲) و ۲۳، ۶۷–۱۵۱..
    - کاهن، کلود (۱۳۸۳). آل بویه، ترجمه علی بحرانی پور، **رشد آموزش تاریخ**، (۱۵)، ۳۰–۳۷.
- کرمر، جوئل. ل (۱۳۷۵). احیای فرهنگی در عهد آل بویه؛ انسان گرایی در عصر رنسانس اسلامی، ترجمه محمدسعید حنایی کاشانی، تهران: مرکز نشر دانشگاهی.
- کیانی، محمدیوسف (۱۳۷۹). تاریخ هنر معماری ایران در دوره اسلامی، تهران: سازمان مطالعه و تدوین کتب علوم انسانی دانشگاهها (سمت).
- گالدیری، اوژینو (۱۳۶۸). مسجد جامع اصفهان در زمان آل بویه، ترجمه حسین علی سلطان زاده پسیان، تهران: سازمان ملی حفاظت آثار باستانی ایران.
  - \_\_\_\_\_\_(۱۳۷۰). **مسجد جامع اصفهان**، ترجمه عبدالله جبل عاملی، ج ۳، تهران: میراث فرهنگی.
  - گدار، آندره و یدا گدار (۱۳۷۱). **آثار ایران**، ترجمه ابوالحسن سروقد مقدم، ج ۴، مشهد: آستان قدس رضوی.
- لسترنج، گای (۱۳۷۳). **جغرافیای تاریخی سرزمینهای خلافت شرقی،** ترجمه محمود عرفان، تهران: علمی و فرهنگی.
- مافروخی، فضل بن سعده (۱۳۸۵). ترجمه محاسن اصفهان، به کوشش عباس اقبال آشتیانی، ترجمه حسین بن محمد آوری، گردآورنده مرکز اصفهانشناسی و خانه ملل، سازمان تبلیغات اسلامی [برای] حوزه هنری اصفهان، اصفهان: سازمان فرهنگی تفریحی شهرداری.
- مخلصی، محمدعلی (۱۳۸۳). بررسی و پژوهش در دو کتیبه عضدالدوله در تختجمشید، **اثر،** (۳۶ و ۳۷)، ۹۲-۱۰۲.
- مفتخری، حسین؛ بارانی، محمدرضا و ناصر، انطیفه چی (۱۳۹۱). مدارس دینی و مذهبی در عصر آل بویه، تاریخ فرهنگ و تمدن اسلامی، سال سوم، (۶)، ۹۷-۱۰۰.
- مکداول، ج. الگروو (۱۳۷۴). نساجی، ترجمه پرویز مرزبان، **هنرهای ایران**، زیر نظر ر. دبلیو. فریه، تهران: فرزان روز.
  - مستوفی، حمدالله (۱۳۳۹). **تاریخ گزیده**، به کوشش عبدالحسین نوایی، تهران: امیر کبیر.
- مشکوتی، نصرتالله (۱۳۴۹). فهرست بناهای تاریخی و اماکن باستانی ایران، تهران: سازمان ملی حفاظت آثار باستانی ایران؛ اولین نشریه.
- منتظرالقائم، اصغر (۱۳۸۶)، تأثیر معماری سردر جورجیر در آثار دوران سلجوقی، فرهنگ اصفهان، (۳۶)، ۴۷-۵۴.
  - میرخواند، محمد بن خاوندشاه (۱۳۳۹). تاریخ روضه الصفا، ج ۴، تهرانِ: کتابفروشیهای مرکزی، خیام و پیروز.
- واعظ شهرستانی، نفیسه (۱۳۸۰). نگرشی بر سیاست مذهبی آل بویه با تأکید بر گرایش مذهبی صاحب بن عباد (۲)، فرهنگ اصفهان، (۲۲)، ۱۷–۲۵.
- نصر اصفهانی، غلامرضا (۱۳۸۵). خیال خاک (نقوش سردر مسجد جورجیر)، اصفهان: سازمان فرهنگی- تفریحی شهرداری اصفهان، دفتر مطالعات تصویری اصفهان.
  - هنرفر، لطفالله (۱۳۵۰). **گنجینه آثار تاریخی اصفهان،** چاپ دوم، اصفهان.
- (۱۳۷۳). از مسجد دیلمی جورجیر تا قبه سلجوقی تاج الملک: رازهای معماری اصیل ایرانی، فصلنامه هنر، (۲۵)، ۶۸-۸۷.
- (۱۳۸۱). آثار ناشناخته دوران اسلامی در مجموعه یادگارهای تاریخی اصفهان، وقف و میراث جاویدان، (۳۸)، ۶۷-۸۰.
- Blair, S. (1992). The Monumental Inscriptions from Early Islamic Iran and Transoxiana.
   Leiden: E.J. Brill.
- Cahen, C. (1960). Buwayhids, Encyclopaedia of Islam. (Vol 1), Leiden: E.J. Brill, pp. 1350-57.
- http://www.iranicaonline.org/articles/band-e-amir-the-amirs-dike-or-band-e-azodi-a-dam-or-weir-constructed-across-the-kor-river-at-the-southeast-end-of-the-m (access date 15/12/1988)
- http://www.iranicaonline.org/articles/buyids (access date: 15/12/1990)



## ریچارد رورتی و بحران در فلسفه کلاسیک غرب؛ بازخوانی معرفت و روش در بستر زیستن

احمد محمدپور\* كاوان محمديور\*\*

#### چکیده

رورتی ازجمله متفکران متأخر است که با سبکی انتقادی اما بسیار متفاوت از *فوکو* و ه*ابرماس*، به نظام نظری فلسفه کلاسیک و حتی برخی رویکردهای مدرن در غرب می تازد و آنها را به بازنمایی گرایی، بنیادگرایی، مطلقنگری، جدایی فلسفه از زندگی و حقیقت از معنا متهم میسازد. وی با الهام گرفتن از اندیشه متفکرانی چون هایدگر، داروین، ویتگنشتاین، دیویدسون، نیچه و بسیاری دیگر دست به تلفیق خلاقانهای میزند که هدفش بازخوانی معرفت، روش و حقیقت در بستر زیستن است. فلسفه رورتی در نظر دارد بر شکافهای مرسوم بین دو سنت قارهای و تحلیلی غلبه کند و فلسفه را از دوگراییهای مفهومی و نظری بی ثمر دور نگه دارد.

بر این اساس، وی با فراتر فتن از ادبیات رایج در سنت جاری فلسفی، بر آن است فلسفه را به زمینه تاریخی و بطن زندگی روزمره وارد کرده و آن را به منزله ابزاری برای حلّ و فصل مسائل عملی زندگی اجتماعی به کار گیرد. رورتی فلسفه را نه همچون رشتهای دانشگاهی بلکه به مثابه ابزاری تعریف می کند که قرار است مسئلهای را حل کرده یا به درک چیزی کمک نماید.

مقاله پیشرو، نخست برخی از نظرات متفکران مؤثر بر پروژه رورتی و نقد و الهام وی را از آنها که توأمان بوده، بررسی کرده است. سپس با تشریح اصول عمده دستگاه نظری رورتی، تلاش می شود سهم و نوآوریهای نظری و روششناختی وی در فلسفهورزی معاصر غرب تا حد امکان روشن شود.

**کلیدواژگان**: رورتی، ضدبازنمایی گرایی، ضدبنیاد گرایی، ضدواقع گرایی، معرفت در بستر زیستن، نوپراگماتیسم.

<sup>\*</sup> استادیار پژوهشی انسان شناسی، گروه انسان شناسی، دانشگاه وندربیلت.

<sup>\*\*</sup>نویسنده و پژوهشگر دانشگاه وندربیلت.

# S

#### ىقدمە

ریچارد رورتی از متفکران حوزهٔ فلسفه تحلیلی است و با رهیافتی شناخته میشود که آن را نوپراگماتیسم میخوانند. رویکرد نظری رورتی بهشدت از پراگماتیستهای کلاسیک همچون *پیرس، جیمز کونانت* ٔ و *جان دیویی <sup>۵</sup> ت*أثیر پذیرفته و به همان ترتیب، به دیدگاههای چارلز داروین ، فریدریش نیچه ٬ مگل، مارتین هایدگر ٬ ویتگنشتاین <sup>و دریدا</sup> نیز نظر داشته است. در برخی مواقع، رورتی تمایل داشته تا نگرش وی، پستمدرن خوانده شود زیرا مانند لیوتار مدافع آن نوع نگرشی است به فلسفه که روایتهای کلان ۱٫٬۰ رد می کند. بهعلاوه، وی این نگرش را به سنت شیوههای فلسفی موجود در کارهای کسانی از قبیل هگل و مارکس نیز مرتبط می سازد. از نظر رورتی، «این سنت بر اندیشهورزی در باب اخلاق به نفع یک اجتماع تاریخاً مشروط تأکید میورزد نه به نفع مشترک بشریت» (رورتی، ۱۹۹۱: ۱۹۸۸). به عبارت دیگر، وی از رد رهیافتهای بنیادگرا۱۱ نسبت به فلسفه حمایت می کند. طبق نظر این اندیشمند، ما باید بر وسوسه جستجوی هر گونه بنیان یا اصول نخستین فایق آئیم. فیلسوفان باید این ایده را کنار بگذارند که می توانند به خارج از اجتماع و بستر تاریخی زندگی خود قدم گذاشته و جستجوی عمومیتها را در حوزه معرفت و ارزش رها کنند.

در اوایل دهه ۱۹۹۰، رورتی متمایل شد که رهیافت خود را پستمدرن نخواند زیرا از این واژه، سوءتعبیرهای فراوانی شده بود و هرگونه نسبی گرایی ۲٬ را توجیه می کرد. او واژههای بسیاری را برای مشخصساختن فلسفه خود بیان کرد که فلسفه پساـ نیچهای یکی از آنها بود. نوشتههای نیچه و بطور کلی فلسفهٔ اروپایی پسانیچهای از دید رورتی، نقاط مشترک زیادی با پراگماتیسم آمریکایی وی داشتند. البته تفاوتهایی نیز بین متفکران آمریکایی مانند دیویی و جیمز نیز وجود داشت. اما همه آنها بر نگرش انتقادی نسبت به سنت فلسفه مدرن مرتبط با دکارت، اشتراک نظر دارند. بر این اساس، می توان آنها را ضدبازنمایی گرا<sup>۱۳</sup> و ضدذات گرا<sup>۱۴</sup> خواند. مفهومبندی رورتی از پراگماتیسم را می توان عمدتاً از طريق تشريح فلسفه زبان بهويژه با ارجاع به سنت آمريكايي\_ انگلیسی تحلیلی، درک نمود. وی معتقد است که سنت نوپراگماتیسم متضمن ردّ طرح بنیادگرایانه از زبان است. طبق نظر رورتی، بازنماگرا کسی است که یک اتصال ضروری بین زبان و واقعیت غیرزبانمند و وابسته به ذهن را فرض می دارد. ازاینرو، بازنمایی گرایان را واقع گرا نیز می خوانند. واقع گرایی سؤالاتی را درباره دانش با هدف ارائه شرحی از رابطه بین حالتهای امور و بازنمایی درست آنها در زبان بررسی می کند.

رورتی بارد شبهمفاهیم بازنمایی گرایان معتقد است که ما در موقعیتی هستیم که می توانیم مسئله داعیه پردازی را در خصوص تجربه، بدون ارجاع به وسوسه روشیابی و توجیه آن، از طریق فرض کردن یک جهان واقعی ارزیابی کنیم (رورتی، ۱۹۸۲). از دید رورتی اولویت سنتی نظریه ـ دانش، باید کنار نهاده شود چراکه فعالیت نظریهپردازی درباره آن چیزی نیست جزیک شکل دیگر ازیک گفتمان که بخشی از محاوره مداوم بین اجتماعهای ۱۵ کاربران زبان ۱۶ را شکل می دهد. از نظر ضدبازنمایی گرایانی مانند ویتگنشتاین متأخر، ادعای دانش برحسب معیار توجیه ۱۷ ذاتی در زبان ارزیابی می شود. به عبارت دیگر، توجیهها به وسیله یک سری قواعد خاص از بازیهای زبانی ۱۸ استخراج میشوند. بدین وسیله، رورتی نیز از رهاکردن فلسفه کلاسیک سخن می گوید که اصولا با خواست معرفت شناسی افلاطون و دکارت برای یافتن بنیادها هم صدا است و تصور می شود که دانش ما را بنیاد می بخشد. بجای چنین بنیادهایی، رورتی مفهوم اجتماع را برای شرح رابطه بین انسانها و جهانی که در آن ساکناند، پیشنهاد می دهد. وی تضاد بین خود و واقع گرایان را با کاربرد مفهوم همبستگی ۱۹ حل و فصل می کند؛ استقرار فرد در یک اجتماع، به او مفهومی از هویت فردی می بخشد. پراگماتیستها بر این باورند که ادعای حقیقت صرفاً زمانی معنادار است که از سوی نظام باور داشتهای اجتماعی خاص حمایت شود و میان آنها تفاهم صورت پذیرد. نظام نظری رورتی به دنبال یافتن مسیری است که از متافیزیک گرایی، بنیاد گرایی و ادعاهای انطباق حقیقت واقع گرایان سطحی بگریزد و معرفت و حقیقت را در بستر زیستن و استقرار عملی انسان در جهان زیست خود واکاوی نماید. بر همین اساس، نگاهی کاربردی و زندگی پذیر به معرفت دارد و می تواند بخشی از انتزاع گرایی علوم اجتماعی، روش گرایی متافیزیکی، ثنویت گرایی کلاسیک و چگونگی اتصال نظریه به زندگی را حل و فصل کند. ازاینرو، پروژه رورتی درباره بازخوانی دانش و روش، اشارتهای روششناختی درخور توجهی به تحقیق و پژوهش نیز دارد.

بنابراین، مقاله حاضر درصدداست ضمن نگاهی کلی به ایدههای عمده رورتی، بر معرفی مبادی نظری و چهرههای مؤثر بر وی متمرکز شود. سپس اشارتهای فلسفی و روششناختی رورتی را برای تولید دانش و حقیقت در بستر زیستن، واکاوی نماید.

#### رورتی و تأثیرات اندیشمندی

طبق نظر رورتی، انسان نمی تواند به پرسش معرفت با شیوه انسان شناسی و پرسش از وجود یا عدم عمومیتهای فرهنگی ۲۰ با شیوه روانشناسی یا پرسش از وجود یا عدم عمومیتهای روانشناختی پاسخ دهد. تعدد نامتناهی نقطهنظرها و شمار وسیع

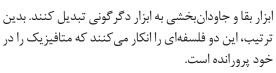


می یازد. از نظر رورتی، بعد از داروین امکان این باور فراهم شد که طبیعت در حال منتهی شدن به هیچ چیزی نیست؛ طبیعت چیزی در ذهن ندارد.

اندیشیدن در سنت داروین، این امکان را برای رورتی فراهم می کند که به نقد متافیزیک بیندیشد و خوانشی مجدد از هایدگر را ارائه دهد. همچنین اندیشههای ضد متافیزیک، رورتی (۱۹۹۱) را با شیوه پراگماتیکی به نبرد متافیزیسینها می کشاند. وی معتقد است مأموریت هایدگر در فلسفه اساساً افشای جهان ۲۳ است نه حل مسئله. به تعبیر دیگر، هایدگر می خواهد جهان را توصیف کند نه تبیین. این چیزی است که رورتی با آن موافق است. رورتی مانند هایدگر به حقیقت عینی که كشفشدني است اعتقادي ندارد، چون اعتقاد به حقيقت عینی مستلزم قبول اصالت بازنمایی است و درواقع، این یکی از مفاهیمی است که رورتی در سرتاسر اندیشهاش آن را نقد می کند. این اندیشمند، نوستالوژی هایدگری را برای یک جهانبینی اصیل که درباره ساختار کل جهانبینیهای حال و ممكن بي طرفانه حرف ميزند، كنار مينهد. با انجام این کار، وی خود را بیشتر در ردیف شاخه ضدماهیت گرایانه و ضدبنیادگرایانه دیویی قرار می دهد تا همراهی با پروژه هایدگر. از دید رورتی، بینش دیویی درباره اتوپیای دموکراتیک دربر گیرنده تفکر تکنیکی و پراگماتیک است که در خدمت شیوههای اجتماعی معطوف به دستیابی به ادغام بررسی و شعر، نظریه و عمل است. رورتی به طرزی آگاهانه و از روی قصد، جان دیویی را از رویکرد پراگماتیست اواخر قرن بیستم به خوانش و توصیف مجدد ۲۴ می کشاند (هاک، ۲۰۰۶). این دیویی فرضی با چیزی که رورتی آن را استعارههای مرده در فلسفه قبلی وی میخواند، برش میخورد، یعنی مفهوم رتوریک تجربی علم گرایانه و روحنگرانه تجربه. از نظر رورتی برعکس، نکته زنده در تفکر دیویی، طبیعت گرایی و پراگماتیسم وی است. با این طرز تلقی رورتی (۱۹۸۲)، دیویی به ترکیبی از تاریخ گرایی و اقتضای انطباق تکاملی تبدیل می شود. وی با بسط مفهوم تطوری تاریخ از نوشتههای دیویی، یک داروینیسم تعمیمیافته را مستقیماً به دمو کراسی متصل می سازد. رشد یا نشو و نمای ایدهها در محیطی سیاسی است که شکوفایی ایدهها و عملها را پدید می آورد و امید به آینده را به دست می دهد. با اینکه هیچ زمینهای متافیزیکی برای این امید به ماهیت انسان یا ساختار جهان وجود ندارد، رورتی معتقد است که آینده، جایی که ما با آخرین تلاشهای خلاق متحیر خواهیم شد، سرشار از خوشبختی با بهترین شانسها برای انسان خواهد بود. اندیشههای رورتی و دیویی خواهان این بودند که نقطه عطف تفكر را از جاودان بخشى به آينده انتقال دهند و نيز آن را از

شیوههای بر خور د با موضوع، مانع از درک معرفت نمی شود. باید دانست که در جامعهای لیبرال هر چیزی کار می کند. در چنین جامعهای، کلمات دربرابر کردارها و اقناع در تضاد با زور است. این روشنفکری و گشوده ذهنی باید پرورش یابد همان طور که تورات و انجیل نیز چنین می آموزند. حقیقت باشکوه است و فرا می گسترد به این دلیل که همواره در تقابل باز و آزاد، برنده میشود. تمایل هگل به پدیدارشناسی روح (۱۹۷۷) برای رهایی از تعیّن ۲۱ و جاودانگی ۲۲ همچون ایده آلها و اهداف اخلاقي/ فلسفي به رورتي اين الهام را بخشيد تا زمان مندی تقلیل ناپذیر همه چیز را بپذیرد و فلسفه را چون موجودی خوانش پذیر، روایتی، اقتضایی و بدون نظم و نسقی پشت خط داستان بفهمد. هگل تلاشهای فلسفی خود را در راستای توضیح پیشرفت، بر اساس تبدیل شدن امر عقلانی به امر واقعی می دید. بدین معنا، تاریخ را چونان فرایندی مطلق می دید که بطور فزاینده از طریق تکامل آگاهی انسان و تحقق انضمامی در آن، به سمت خودآشکاری (لوگوس مجسم) میرود. رورتی این را به مثابه شکلی از توهم خداگرایانهای که تلاش می کند تا نزدیکی تناسب بین جهان و کلمه را با ترجمان انسانیت چونان ابراز صرف ذهن یزدانی حفظ نماید، ردّ می کند و آن را با دکترین ضدبازنمایی گرایانهٔ تاریخ گرایی خود هگل به شکلی کنایی ناساز گار می داند.

رورتی (۱۹۹۸) برای بیان این ناساز گاری و حل ایدهآلیسم مطلق هگل، به داروین روی میآورد. وی با یاری گرفتن از تفکرات داروین به این اندیشه روی می آورد که آگاهی و تفکر، انواع متمایزی نیستند بلکه بطور اجتنابناپذیری با کاربرد زبان ارتباط دارند. زبان، عبارت است از عمل کاربرد رشتههای طولانی و پیچیده صداها و علائم برای ساز گاری موفقیت آمیز با محیط. اگر زبان شکافی است در استمرار بین گونههای دیگر و انسانها، این صرفاً تا آنجاست که ابزاری است و انسانها در اختیارش دارند و آمیبها و خزموشها و دیگران آن را ندارند. با این حال، درست همان طور که گونه های دیگر ابزار هایی را برای شکار شبانه، مهاجرت و خواب زمستانی برای انطباق با تغییر محیطی توسعه دادهاند، ما نیز زبان را ابزاری برای بقای خود به کار می بریم. بنابراین، از دید رورتی، زبان امری اضافه شدهٔ اسرار آمیز به مخلوق انسانی یا فراتر از وی نیست بلکه بخشی از حیوانیت ماست. زبان به عنوان حامل معنا باید چون کاربرد جملات برای دستیابی به هدفی عملی، از طریق تلاشی مشارکتی درک شود. این توانایی برای ایجاد و اسناد حالتهای جملهای است که در بقای موفقیت آمیز گونههای ما در جهانی از احتمالهای پویا سهم دارد. در این زمینه، رورتی با الهام از افکار داروین به طبیعی سازی زبان دست



از منظر رورتی، حوزه متافیزیک که مفهوم جذاب حقیقت را وارد فلسفه کلاسیک کرده، به پیروی از بینش کلنگر دیویدسون درباره زبان، حقیقت را به سانِ لغزشی گمراه کننده به قلمرو بازنمایی گرایی می کشاند. از نظر دیویدسون، حقیقت واژهای شفاف است که فی نفسه هیچ چیز را تبیین نمی کند اما زمانی ظهور می یابد که قواعد کنش بطور علّی به شکلی موفقیت آمیز با جهان تعامل برقرار کنند. رورتی تمامی جاذبههای حقیقت اعم از دیویدسونی یا غیره را به نفع توجیه اجتماعی ردّ می کند. اما آزادیم تا باورهای خود را با هدف اقناع دیگران و برای ما آزادیم تا باورهای خود را با هدف اقناع دیگران و برای جلو ببریم. بدین ترتیب، رورتی مفهوم ترجمه رادیکال ۲۵ دیویدسون (دیویدسون (دیویدسون، ۱۹۸۴) را با طبیعت گرایی دیویی دیوی خرای خلق نوپراگماتیسم تر کیب می کند.

#### رورتی، پساویتگنشتاینیسم و بازنمایی

رورتی بر این باور نیست که فلسفه می تواند چگونگی امکان دانش و شیوه دستیابی به آن را توضیح دهد، همان طور که نمی تواند کاربرد هستی شناسی را بهمثابه یک متاتئوری برای هدایت تحقیق تجربی و صورتبندی نظریههای خاص بپذیرد. چراکه هم فلسفه و هم متاتئوری تلاشهای گمراه کنندهای برای گامبرداشتن به ورای دورنماهای سیاسی و اجتماعی به منظور کسب چشمانداز ناکجاآبادی می کنند که می خواهند دسترسی ضمانتشدهای به حقیقت داشته باشند. رورتی تلاشهای واقع گرایانه فیلسوفان را برای بازنمایی واقعیت ردّ می کند. از دید وی، همان طور که ما می توانیم مسائل علوم طبیعی را بدون نیاز به فلسفه بپذیریم، می توانیم مسائل دمو کراسی ليبرال را نيز بدون توجيهات فلسفى از موجودات بشرى بیذیریم. برای نمونه، ما می توانیم بگوییم که علوم اجتماعی به کمک دادههای سیاسی بر مشکلات عملی غلبه می کند. ممكن است ما در تعطيلات آخر هفته ماركس را بخوانيم و بر چگونگی وضعیت مردم فقیر مد نظر او و چگونگی فلسفه تاریخ تعمق کنیم اما امکان ندارد که توجه ما به مارکس به این دلیل باشد که حقیقت را به ما مینمایاند. یعنی ما پیچیدگیهای واقعیت اجتماعی ـ تاریخی را همچون فرمولی كلى نخواهيم پذيرفت.

موقعیت پساویتگنشتاینی <sup>۲۶</sup>رورتی (گریکشانک، ۲۰۰۳) در استدلالهای فلسفی بنیادگرایانه و نسبی گرایانه وی، در زمینه

آگاهی و همچنین نگاه جامعه شناختی فردگرایانه و ساختارگرایانه از آگاهی آشکار می شود. پراگماتیسم پساویتگنشتاینی رور تی آدمی را ملزم به پذیرش این امر می سازد که علوم اجتماعی را همچون نوعی سیاست حل مسئله یا چونان کار ادبی برای تهذیب خصوصی بپذیرد. وی مدعی است که واقع گرایی و فلسفه غیر پراگماتیستی شاید تورمی  $^{Y}$  باشند. بدین معنا که ضدبنیاد گرایی و واقع گرایانه از ادعاهایی مطلق گرایانه در رابطه با دانش پرهیز می کند. از منظر رور تی، ما می توانیم و اقع گرایی و واقع گرایی و واقع گرایی و دیدن چیزها بطور متفاوت شیوه های درونی یک بازی زبانی و دیدن چیزها بطور متفاوت تأکید می کند، رد کنیم.

رورتی بر این باور است که فلسفه غربی حداقل از قرن هفدهم میلادی بهمثابه واقع گرایی، در جستجوی توضیح چگونگی نشان دادن واقعیت چونان اموری خارجی نسبت به باور داشتها یا زبان از طریق دانش بشری در قالب ایدهها يا قضيهها، بوده است. فلسفه درصدد توضيح اين نكته بوده که دانش چگونه ممکن میشود و ازاین رو، فرض میشد که می تواند نقش تئوری کلی بازنمایی را بر عهده گیرد. وی خاطرنشان میسازد که فلسفه چونان رشتهای علمی خود را در تلاش برای کمارزش کردن ادعاهایی برای دانش شناختهشده توسط علم، اخلاق، هنر و مذهب می بیند (رورتی، ۱۹۹۴). (دانستن درباره ذهن به معنای دانستن این نکته نیست که ما می توانیم بدانیم. زیرا دانستن درباره ذهن به معنای آن است که می توان دانست که دانش چگونه شکل گرفته است. ازاین رو، جستجوی دانش در هر حوزهای از مطالعه، باید با مسائل فلسفه دانش مطابقت داشته باشد. از دید رور تی، ایده فلسفه همچون امری مجزا از علم در کی بسیار جزئی فراهم میسازد، بدون ادعای دکارت که با دگر گونی درون می توان به حقیقت دست یافت و همچنین ادعای کانت که حقیقت محدودیتهایی را بر نتایج محتمل تحقیق تجربی اعمال می کند. برای جدا نگهداشتن فلسفه از علم و دادن نقشی به فلسفه، باید این موضوع را مطرح کرد که چگونه دانش علمی می تواند دانش باشد. بدون چنین طرحی از دانش، موفقیت آشکار علم چیزی جزیک توهم نخواهد بود. بنابراین، فلسفه باید از خدمت گزاری الهیات به سمت مؤسس عمده علم حرکت کند زیرا با فرض ارائه فهم منحصر به فرد آن از چگونگی امکان دانش، مى تواند بنابر تحقيق تجربى جهان، قانون وضع نمايد. از نظر رورتی، وقتی انسان عقلانی بر ذهن خویش کنترل یافت، مى تواند بر جهان طبيعى نيز تسلط يابد. جداكردن فلسفه از علم مستلزم جداکردن دانستن از انجامدادن است برای توضیح این که چرا فعالیتهای خاصی مانند علم موفق بودهاند.

غیر رئالیستی را مطرح نمود: ۱. انکار شکاکانه دانش و علم ۲. دیدگاه نسبی گرایی حقیقت که براساس آن کل معرفت بطور عام نسبت به هنجارهای اجتماعی محتمل الوقوع ۲۰ نسبی است. ۳. دیدگاه ایدئالیستی که طبق آن هیچ چیز ورای ایدههای ما نیست و علم نیز تنها در رابطه با همین ایدهها است. نفی شکاکانه یا نسبی گرایانه دانش و این استدلال ایدهآلیستی که ما ایدهها را میدانیم در چارچوب مرجع تأکیدشده این اصل واقع گرا عمل می کند که طبق آن باورداشتها می توانند غیر باورداشتها را بازنمایی کرده یا با آنها منطبق باشند. از نظر رور تی، آنچه نیاز است دفاع یا رد انطباق باورداشتها با واقعیتهای خارجی نیست بلکه جدایی همیشگی از این پارادایم به سمت تمرکزی پراگماتیک بر شیوههای انجام امور درون اشکال متفاوت زندگی است.

## ضدبازنمایی گرایی و منطق فلسفی حضور

از دید رورتی، عوض جایگزینی رئالیسم با غیر رئالیسم، باید بازنمایی گرایی را با ضدبازنمایی گرایی جابجا کرد. درحالی که بازنمایی گرایی روابط بین باورداشتهای فردی و واقعیت یا قضایا و واقعیت را بررسی می کند، ضدبازنمایی گرایی به شیوههای درون فرهنگهای مختلف توجه دارد. حال آنکه رئالیسم در پی کشیدن ذهن به آن سوی نفوذ تباه کننده باورهای اجتماعی و فرهنگی است که مانع حضور آگاهی بیواسطه می شود. ضدبازنمایی گرایی رورتی به اصلاح الگوهای عمل برای انجام یافتن امور اقدام می کند. دراین باره، رورتی می گوید منظور من از طرح ضدبازنمایی گرایی، طرحی است که دانش را به عنوان موضوع درست فهمیدن واقعیت نمیبیند بلکه آن را چونان موضوع کسب عادت به کنش برای مدیریت کردن واقعیت تصور می کند. این به معنای آن نیست که رورتی به شکلی از رفتارگرایی روی میآورد که به آن وسیله، بدن براساس شیوههایی عمل می کند که کار می کند (محرک تقویت کننده مثبت) و از روشهایی که کاراً نیستند (محرک تقویت کننده منفی)، می پرهیزد. با اینهمه، رورتی موضع خود را نوعی رفتارگرایی معرفتشناختی۳۳ تلقی میکند. وی این را در بستری مرتبط با ویتگنشتاین متأخر می بیند. ویتگنشتاین را می توان یک رفتارگرا دانست، ازاینرو که هرگونه ارجاعی را به خودباطنی ۳۴ ردّ می کند و معتقد است که کنشهای مردم براساس پیروی از قواعد عمومی در درون بازی زبانی شان صورت می گیرند. خوانش رفتار گرایانه بر این اصل استوار است: قواعد اجتماعي محركهاي تقويت كننده مثبت یا منفی را فراهم میسازند که رفتار بدن را تعیین مینمایند و بدون خودباطنی است. برخلاف رفتارگرایی،

مسئله این است که چرخش از جهان به ذهن، صرفاً به ایدئالیسمی جداشده منجر میشود و به همین دلیل است که جستجوی بنیادگرایانه تعیّن در قالب حقیقتی روشن، با ایدئالیسم استعلایی  $^{7}$  کانت خاتمه مییابد. بنا براین، رور تی بر این باور است تعریف مشخص فلسفه بعد از بازگشت دکارت به ذهن، نوعی نفس گرایی روششناسی۲۹ بود زیرا آنچه می توانست دانسته شود برحسب ذهن فرد تعریف می شد. رورتی معتقد است زمانی لاک به این استدلال دکارت واکنش نشان داد که دانش ماهیت پیشینی دارد چراکه ما پشت سر حواس، از دانش برخورداریم. بنابراین، تمایز لاک بین کیفیتهای اولیه و ثانویه نقش خود را از دست می دهد. زیرا این تمایز نمی تواند از هیچ نظر رهنمونساز باشد. ازاینرو، این استدلال که دسترسی بی واسطه به حقیقتی آشکار از طریق تجربه امکان پذیر است، دچار مسئله شده زیرا تمایز میان ویژگیهای خود موضوع و خصوصیات مربوط به مشاهده گر روشن نمی شود. به این دلیل که همه خصوصیات تجربهشده به مشاهده گر بر می گردد یعنی ما ایدههای حس را تجربه کردهایم نه ابژهٔ صحبت کننده به زبان خویش را. پاسخ کانت به مسائل فلسفه قبلی این بود که ما مجموعهای ثابت از مقولات داریم که تجربههای گوناگون ما را رمز گشایی می کنند. با این حال، با ایده الیسم استعلایی كانت، ابژهٔ دانش به مثابه قفل، تقريباً به وسيله مقولههاي ذهن به مثابه کلید ساخته شد. البته این به معنای ایده آلیسم نبود لیکن مسلم شد که ما هر گز نمی توانیم قلمرو مجردات را بشناسیم و نقش مهمی در ساختن ابژهٔ دانش ایفا کنیم؛ تصور واقعیتی ورای مقولههای ما می تواند به سادگی زیاده خواهی باشد (رورتی، ۱۹۸۲: ۱۹۲).

رورتی نقد خود را به واقع گرایی تنها به این فلسفه ها محدود نمی سازد که می پرسند چگونه ذهن از دانش برخوردار می شود. وی از نظریه های معاصر حقیقت نیز ایراد می گیرد که حقیقت را برحسب مطابقت تعریف می کنند. از نظر رورتی، این ایده که حقیقت برحسب قضیه ای زبانی منطبق بر ارجاعی غیر زبانی تعریف می شود، کاری بیهوده است. چراکه فرد لازم است به ورای زبان و تمامی رویکردها گام نهد تا واقعیت فی نفسه را برای مقایسه قضیه با واقعیت ببیند. بنابراین، از دید رورتی، نظریه انطباق حقیقت مستلزم عمل غیرممکن دید رووتی، نظریه انطباق حقیقت مستلزم عمل غیرممکن صحت هرگونه قضیه ای را تعیین کند. او مخالف این ایده صحت هرگونه قضیه ای را تعیین کند. او مخالف این ایده نیست که بازی های زبانی مختلف واقعیتهای مختلف را حک می سازند، هر چند با مفاهیم دانش، حقیقت به مثابه انطباق) ۳۰ نیزنمایی کنیم، مخالف است. در اینجا می توان چند دیدگاه و واقعیتی کنیم، مخالف است. در اینجا می توان چند دیدگاه

ویتگنشتاین انکار خود<sup>۲۵</sup> را ردّ می کند. از نظر وی، بدن یک مکانیزم تعیینشده و تحت کنترل محرک خارجی است. بنابر دیدگاه ویتگنشتاین، انکار وجود یک خود، بی معنا است زیرا مفهوم خودباطنی خودش تهی است. انکار قضیهای تهی خودش پوچ و بی معنی است. وی ادامه می دهد که گفتن اینکه بدن مکانیزمی تعیینشده است، مستلزم فرض اشکالی از بازی فرازبانی است که از طریق آن فرد می تواند تمامی اشکال رفتار فردی را توضیح دهد. برخلاف این، ویتگنشتاین معتقد است کسی نمی تواند برای فرض دیدگاه واقعیت در

خود۳۶، خارج از بازی زبانی قدم بگذارد.

این به ظهور شبح نسبی گرایی منجر می شود. بحثهای ویتگنشتاین نیز در این رابطه دوپهلو هستند. وی معتقد است که اگر شیری می توانست صحبت کند، باز ما آن را نمی فهمیدیم، زیرا بازیهای زبانی تأویلی هستند. در اینجا نسبی گرایی منجر به نسبی گرایی حقیقت می گردد چراکه کسی نمی تواند برای فهم اینکه چگونه دیگران وارد یک بازی زبانی متفاوت می شوند، آن سوی هنجار اجتماع گام بردارد. در این شرایط، کسی نمی تواند تشخیص دهد که دیدگاههای فرد دیگر در رابطه با واقعیت بیرونی جایز الخطاست یا خیر. از طرف دیگر ویتگنشتاین، ارجاعی به کلیتهای انسانی به دست می دهد، زمانی که از رفتار عام نوع بشر صحبت می کند (رورتی، ۱۹۹۵: ۸۲).

رفتار گرایی معرفت شناسانه رورتی، به این معنا ویتگنشتاینی است که از نظر رورتی باور داشتهای کنشگران با شیوههای اجتماعی آنها ارتباط دارد که خود از قواعد بازی زبانی پیروی می کند. ازاین رو، به جای دیدگاهی ذره گرا۳۷ که به موجب آن قضیهای چنانچه با واقعیتی مجزا مطابقت داشته باشد، توجیه پذیر است، ما با دیدگاهی کلنگر روبرو هستیم که طبق آن، توجیه باورداشتها ریشه در هنجارها و شیوههای جامعه دارد. رورتی خود در اینباره می گوید «توجیه قراردادی طبیعتاً کلنگر است، درحالی که مفهوم توجیه ریشهیافته در سنت معرفت شناختی خود تقلیلی و ذرهای است» (گریک شانک، ۲۰۰۳: ۵۹). چنین موضعی به این معنا کلنگر است که برای فهم یک باورداشت، فرد باید بفهمد که آن، جزئی از یک بازی زبانی وسیع تر است. همچنین، به این معنا رفتار گرایانه است که باورداشتها با فعالیت یا رفتار عملی درون اجتماعی خاص مرتبطاند و اینکه هیچ جوهره متعالی برای خود وجود ندارد که بتواند به ورای رویکردهای اجتماعی گام بردارد تا ببیند که قضایا درواقع با واقعیتهای ذرهای منطبق هستند. به جای خوداستعلایی که دسترسی بی واسطه به حقیقتی روشن دارد، این مردم درون بازیهای زبانی متفاوت هستند

که به شیوههای مختلف عمل می کنند. رور تی معتقد است ضدبازنمایی گرایی فرد را به ابزاری مجهز می سازد که از طریق آن از قوم گرایی  $^{77}$  ناشی از فرهنگ پذیری  $^{77}$  بگریزد و اینکه فرهنگ لیبرال معاصر برای پرهیز از زیانهای قوم گرایی فرصتهای جدیدی فراهم ساخته است (گریک شانک،  $^{70}$ ). آنچه ما باور داریم، مکان زمانی و فضایی ما را درون اجتماعی خاص منعکس می سازد. ما نمی توانیم از آن گذر کنیم تا چیزها را آن طور که واقعاً هستند، دریابیم. اما لیبرالیسم بر تسامح متکی است که دیدگاههای جدیدتری را در رابطه با دستیابی به حقیقت می پذیرد. دیدگاه رور تی در اینجا با مفهوم جامعه باز پوپر قرابت دارد.

رورتی خاطرنشان می کند که ضدبازنمایی گرایی وی به این نمی پردازد که باورداشتها چگونه هستند یا نیستند. وی همچنین به دنبال این نیست که نشان دهد چگونه باورداشتها غیر واقعیتهای خارجی را منعکس میسازند. بنابراین، نمی توان رورتی را فردی نسبی گرا دانست. همان طور که خودش نیز می گوید هیچ نوع معرفتشناسی ای وجود ندار د، به طریق اولی، پراگماتیسم بدون نسبی اندیشی است. در جایی دیگر نیز اشاره مینماید که اگر نسبی گرایی به آن می گویند که هر طرح و نظری مانند هر طرح و نظری دیگر مقبول است، نه من و نه هیچ پراگماتیست دیگر نسبی گرانیست. ولی اگر مراد از نسبی گرایی این باشد که روش و نظری جهان شمول برای تفسیر جهان و اجتماع پیرامون وجود ندارد بله، من نسبی گرا هستم. به هر جهت، مسئله آن است که نسبی گرایی خود ضدمعرفتشناسی است تا یک معرفت شناسی. اگر معرفت شناسی به رابطه باور داشت با واقعیت خارجی می اندیشد، چه رابطه بی واسطه یا باواسطه، نسبی گرایی معتقد است آنچه حقیقی است با هنجارهای اجتماع مرتبط است. پس، نسبی گرایی مبتنی بر نفی هر گونه ارجاع به واقعیت خارج از هنجارها یا طرحهای مفهومی است. به عبارت دیگر، نسبی گرایی ـ حقیقت با هر شکلی از معرفت شناسی در تضاد است، خواه بنیادگرایانه یا ضدبنیادگرایانه. زیرا مفهوم ادعاهای حقیقت برساخته از هنجارها یا مفاهیم را ردّ می کند. نسبی گرایی، حقیقت را به هنجارها تقلیل می دهد و ازاین رو، مفهوم مازاد حقیقت را بیان می کند. در اینجا حقیقت به مترادف صرف با هنجار تبدیل میشود. در مقابل نسبی گرایی، پراگماتیسم به بهبود رویهها یا یافتن شیوههای بهتر انجامیافتن امور مربوط است. ازاينرو، ارجاع به واقعيت بيروني ضرورت مي يابد. بااين همه، رورتی خرسند است که علم کار می کند، زیرا به ما در مواجهه با واقعیت یاری می رساند. وی در رابطه با چگونگی عملکرد علم، از معرفتشناسی بنیادگرا ۴۰ استفاده می کند، بدون هیچ ارجاعی به یک واقعیت بیرونی. از دید رور تی، چیزی فراسوی Si

بستر یا شبکهای از باورداشتها وجود دارد که تأثیرهایی علّی بر ما دارند. درواقع، گرچه باورداشتهای ما واقعیت را نمایان نمی سازند اما هنوز واقعیتی فراسوی باورهای ما وجود دارد. در اینجا، وی از ردّ رئالیستی متافیزیکی ایدهئالیسم دفاع می کند. با اینکه هیچ انطباقی به معنای دسترسی مستقیم به واقعیت خارجی وجود ندارد لیکن باورهای ما درباره واقعیتی هستند که تأثیر علّی بر ما دارند.

### رورتی، روش و حقیقت

در "پیش گفتار فلسفه و امید اجتماعی"۱۹۹۱)، رورتی چنین می گوید «ما نمی توانیم حقیقت را چونان هدف تحقیق تلقى كنيم. هدف تحقيق دستيابي به توافق ميان همه انسانها است، در مورد آنچه انجام می دهند، تا توافق نهایی پدید آید و ابزارهای دستیابی به این اهداف نیز مهیا گردند. تحقیقی که نتواند به هماهنگی رفتار منجر شود، تحقیق نیست بلکه کلمهبازی صرف است.» وی معتقد است که بیشتر مردم کاری به حقیقت <sup>۴۲</sup> ندارند و مهم، برایشان صداقت <sup>۴۳</sup>است. وی در "فلسفه و آئینه طبیعت" ۴۴۱ (۱۹۷۹)، پرسش واقعیت را پیش می کشد و استدلالهای خود را علیه نظریهٔ انطباق حقیقت و این ایده اقامه می کند که کار تحقیق، نمایاندن ۴۵ جهان خارجی است و ازاین رو، دسترسی نزدیک تر به توصیف حقیقی واقعیت است. رورتی در این کتاب، برای اثبات اینکه حقیقت به معنی انطباق تصاویرذهنی یا گزارههای زبانی ۴۶ ما با واقعیت دست یافتنی نیست، تاریخچه شناخت شناسی را از دکارت تا جان لاک و از لاک تا کانت بررسی و نقد می کند. فلسفه ذهن یا سوژه، بر جدایی ذهن شناسا از واقعیت به عنوان آئینه ۴۷ طبیعت بیرونی متکی است. به گفته وی همین، جدایی ذهن و عین خطای بنیادی فلسفه است. این بینش چه عقلانی؛ جستجوی یقین در ذهن، چه تجربی؛ یافتن یقین در انطباق تصاویر با واقعیتشان که اولی به دلیل متافیزیک محض، عقلی و دومی به سبب برداشت مکانیکی از جهان خطا است. او در "پیشامد، آیرونی و همبستگی"<sup>۴۸</sup> (۱۹۸۹) نیز، به این امر را واکاوی می کند. بدین صورت که خواست اولیهاش به حفظ واقعیت و عدالت در یک چشمانداز واحد عملاً اشتباه بوده و فرد نمی تواند و نباید مسؤلیت های شخصی خود را نسبت به دیگران با رابطه خود با اشیا یا اشخاصی که با تمام قلب و روح و ذهن دوست میدارد، درهم آمیزد. در اینجا رورتی تنها به روایتهای نسبی از واقعیت که حتی می توانند خصوصی ۴۹ نیز باشند، باور دارد. روایتهایی که مدعى حقيقت نيستند اما بستر باورها و رفتار راويانشان را می سازند. هیچ روایتی بر دیگری ارجحیت ندارد و اگر کسی

از راه برسد که بتواند به نحوی نوآورانه یا حتی پیامبرانه توسط سلسله واژههایی که می آورد، روایت یا قصه معنی دار جدیدی از واقعیت به دست دهد، یعنی همان واقعیت پیشین را توصيفي دوباره بخشد، ميتواند با قصه تازهاش واقعيت را ازجمله رفتار و نحوه زیست انسانها دگرگون کند. این اندیشمند برای نمونه از واژهها ٔ و روایتهای فمینیستها یاد می کند که راه و روش ما را نسبت به زندگی اجتماعی مان به شکلی مثبت و آزادی بخش دگرگون ساختند. در این زمینه، رورتی به هنرمندان و داستاننویسان بیشتری از فیلسوفان البته، فلاسفه كلاسيك اهميت مي دهد. در اين اثر، وي بیشتر از هر متفکری به نیچه، هایدگر و دریدا اشاره مینماید. در پاسخ به دل مشغولی ها درباره واقعیت، حقیقت و عدالت، رورتی وقت خود را وقف بازتوصیف فلسفه نمود. بازتوصیف، واژهای مهم برای رورتی است و عبارت است از: توانایی گفتگو به طرزی متفاوت نه استدلالورزی  $^{01}$ مناسب. رورتی خاطر نشان میسازد که ما باید بسیاری از بار و بنه فکری را که از سنت افلاطونی به ارث بردهایم، از دوش خود بیندازیم (رورتی، ۱۹۹۹)، مخصوصاً تمایز بین نمود ۵۲ و واقعیت، یافتن ۵۳ و ساختن ۵۴ وی به خصوص دربرابر کاربرد واژه نسبی گرا برای تشریح خود و دیگر پراگماتیستهایی که نظریه انطباق حقیقت را نمی پذیرند، مقاومت می کند. به این دلیل که این نکته بیانگر زبان افلاطونی است. رورتی در اینباره پیشنهاد می دهد بهتر است کاربرد تمایزهایی نظیر یافتن ـ ساختن و عینی ـ ذهنی را متوقف کنیم. ما نباید به خود اجازه دهیم ذهن گرا خوانده شویم ... باید زبانی را که مخالفان خود از آن استفاده می کنند، ردّ کنیم و به آنها اجازه ندهیم آن را بر ما تحميل كنند (همان).

بخشی از مخالفت شدید رورتی با اردوگاه دوگراییها آن است که دوگراییها ما را به سمت متافیزیک باز می گردانند به سمت تمایز بین مطلق و نسبی. همچنین، این ایده که واقعیت خارجی بزرگ تری بیرون از شرایط انسانی وجود دارد. رورتی از اینکه دربرابر هر چیزی جز تخیل انسانی قد علم کند، ابایی ندارد. وی سعی در خدازدایی بنیادی از جهان دارد و درصدد است با خواست حقیقت خارج از گفتمان انسانی، به مبارزه برخیزد. ازاینرو، در شکل ایده آل خود، فرهنگ لیبرالیسم رورتی جایی برای این تصور باقی نمی گذارد که نیروهای غیر انسانی وجود دارند که انسانها باید در قبال آنها مسؤل باشند ازجمله ایده حقیقت خارج از تخیل انسان. این مطلب همچنین، به معنای آن است که تحقیق ماهیتاً بر اصل وفاق همگرا نمی شود؛ بر سر بنیانهایی چون حقیقت یا واقعیت یا خیر. درمقابل، تنها مفاهیم مفید ما در قبال حقیقت، واقعیت واقعیت و

خیر، برون یابی هایی از شیوه ها و باور داشت های خلق شده انسان هستند که ضرور تأ در خلال زمان تغییر خواهند کرد. این موضع به این معنا غیر بنیادی ۵۵ است که هیچ بنیادی را برای معرفت خارج از گفتمان انسانی نمی پذیرد و هیچ اتکا یا اشتیاقی به واقعیتی غایی وجود ندارد که بتوان آن را یافت. رورتی این موضع را به چالش هم می کشد و بیان می کند تحقیق اجتماعی و خود علم به روششناسی ای خاص وابسته است. دیگر اینکه «همه آنچه از ستایش پیرس، دیویی و پوپر از علم بهجای میماند، ستایش فضیلتهای اخلاقی خاص است فضیلتهای جامعه باز\_نه هیچ راهبرد معرفتی خاص» (همان: ۳۶). این رویکرد، برای محققانی جالب است که مدعی هستند راهبرد اجتماعی پژوهش باید زمینه فضای ارتباطی باز را فراهم کرده و به ایجاد اجتماعهای پژوهشی کمک کند. وقتی ما این تصور را رها کنیم که هیچ چیزی نمی تواند از ماهیت ذاتی بر خوردار باشد تا بازنمایی شود و ایده زبان را چونان بازنمایی کنار نهیم، باید رهیافتی سرتایا ویتگنشتاینی به زبان اتخاذ کنیم (همان: ۲۱). زبان چونان چیزی دیده می شود که جهان ما را می آفریند نه اینکه آن را بازنمایی کند. حقیقت نمی تواند آن بیرون باشد، نمى تواند مستقل از ذهن انسانى باشد زيرا جملهها نمى توانند چندان وجود داشته باشند یا آنبیرون حضور یابند. جهان آنبیرون وجود دارد اما توصیفهای جهان چنین نیستند. صرفاً توصیفهای جهان می توانند درست یا اشتباه باشند. جهان در ذات خودش نمی تواند بدون نیاز به تشریح فعالیتهای انسانی، چنین باشد (رور تی، ۱۹۸۹: ۵).

تمامی اینها به اقتضایی بودن  $^{46}$  زبانی که به کار می بریم، اشاره دارد: «هیچ راهی برای پاگذاشتن به خارج از واژههای گوناگونی که مورد استفاده قرار می دهیم و یافتن فراواژهای که تا اندازهای بتواند همه واژههای ممکن را در خود جای دهد، وجود ندارد» بتواند همه واژههای ممکن را در خود جای دهد، وجود ندارد  $^{46}$  (رورتی، ۱۹۸۹). تفاوت بین آنچه لفظی  $^{49}$  و آنچه استعاری  $^{40}$  خوانده می شود، به تمایز بین واژههای آشنا و ناآشنا و نظریهها برمی گردد. ما نه می توانیم به خرد عام متوسل شویم و نه به واقعیت خارجی چونان بنیانی برای داعیههایمان. چنین طرز فکری در دیدگاه رورتی به مفهوم کلیدی باز توصیف منتهی می شود. «این روش فلسفه با روش سیاستهای ناکجاآبادی می شود. «این روش فلسفه با روش سیاستهای ناکجاآبادی یا علم انقلابی شباهت دارد ... روش باید به باز تشریح چیزهای بیشتر و بیشتری به شیوههای نوین بپردازد، تا آنجا که الگویی بیشتر و بیشتری به شیوههای نوین بپردازد، تا آنجا که الگویی از رفتار زبان شناختی را خلق می کند که نسل بعدی را برای اقتباس آن وسوسه می کند ... این الگوی رفتاری چیزهای می گوید مانند تفکر درباره آن را به این شیوه بیازمائید» (همان: ۹).

از نظر رورتی، هدف اولیه پژوهش تولید دانش عملی است که برای مردم در مدیریت زندگی روزمرهشان مفید باشد. هدف

وسیعتر کاربرد این دانش عملی، درراستای خوش بختی فزآینده و همهجانبه انسانها و اجتماعات و در سطحی مهمتر ایجاد رابطه برابرتر و پایدارتر با اکولوژی وسیعتر سیاره است که ما خود بخش جدای ناپذیر آن هستیم. طبق نظر رورتی، تحقیق انسانی که البته تلاش برای انطباق با ماهیت ذاتی واقعیت را متوقف ساخته، همچون تمرینی برای حل مسائل انسانی عمل می کند. وی در اینباره چنین می گوید: «پراگماتیستها امیدوارند از تصویری که به قول ویتگنشتاین ما را در اسارت نگه می دارند برای همیشه رها شوند. تصویر دکارتی و لاکی از ذهن درصدد برقراری تماس با یک واقعیت فینفسه بیرونی است. ازاینرو، پراگماتیستها با نگاه داروینی به انسان آغاز می کنند که وی را حیوانی می پندارد که تمام تلاش خود را برای مواجهه با محیط به کار گرفته و شدیداً سعی دارد ابزارهایی را فراهم سازد که وی را قادر میسازند از لذت بیشتر و درد کمتر بهرهمند شود. واژهها جزء ابزارهایی هستند که این حیوانهای زرنگ توسعه بخشیدهاند» (رورتی، ۱۹۹۹). نظر رورتی آن است که «هیچ ارگانیسمی، اعم از انسان یا غیر انسان <sup>۵۹</sup>، همیشه یا هیچگاه در تماس با واقعیت نیستند» (همان: ۳۳). این یک خطای دکارتی است که درباره ذهن مانند چیزی که به نوعی آزاد از نیروهای علّی اعمال شده بر بدن اندیشیده شود. بنابراین، ما باید از تصور تحقیق به مثابه ابزار بازنمایی واقعیت اجتناب کرده و دربرابر، آن را مانند ابزار کاربرد ۶۰ واقعیت تلقی کنیم. رابطه بین داعیههای حقیقت و جهان علّی است تا بازنمایا. مسئله آن است که آیا باور داشتهای ما «رهنمودهای قابل اتکا برای کسب آنچه میخواهیم، فراهم میسازند یا خیر.» (همان: ۳۳).

پرسش اثبات را که رورتی ضدمتافیزیک آن را تلاشی برای گریز از جهان می داند، می توان با خواست تخیل جایگزین کرد:

«انسان باید از نگرانی درمورد اینکه آیا آنچه وی باور دارد ریشه دار است یا خیر، دست بردارد و با نگرانی درمورد این امر آغاز کند که آیا برای تفکر درمورد جایگزینهای جالب برای باورداشتهای کنونی به قدر کافی تخیلی بوده است» (همان: ۳۴).

«اجتماع دموکراتیک رؤیاهای دیویی ... اجتماعی بود که در آن هرکس فکر کند که همبستگی انسانی است که واقعاً در آن هرکس فکر کند که همبستگی انسانی است که واقعاً موضوعیت دارد، نه دانش صرفاً انسانی به چیزها .... دیویی ... پراگماتیسم را فلسفه دموکراسی خواند .... یک قالب امیدبخش، بهبودبخش و آزمایشی از ذهن.» (همان: ۲۰ و ۲۴).

موضع ضدمتافیزیکی رورتی وی را وامیدارد تا سؤالات نهایی و حقیقت رستگاری بخش را ردّ کند. درمقابل، وی فلسفه را نیازمند تداوم مکالمه می بیند (رورتی، ۱۹۷۹: ۳۷۷).

نظریه در تفکر آیرونیستی وسیلهای برای کمال شخصی است؛ یک زندگی انسانی خودآفریده و خودآئین. از این منظر، افرادی چون هگل جوان، هایدگر، نیچه و دریدا را نظریهپرداز می خواند تا فیلسوف. بنابر عقیده رورتی، متافیزیک درصدد در نظر گرفتن هر چیزی به شکلی استوار و ثابت است، در تلاش است تا بر کثرتها و نمودها غلبه کند و با وحدت بخشیدن به کثرتها از منظری فرازین به آنها نظاره کند. این وحدت مطلوب متافزیسین، برای او نشان دهندهٔ امر واقعی است. چیزی که پس جلوهها به انتظار ما پنهان نشسته است. رورتی به این استعاره نگاه عمودی از بالا به پائین بی اعتماد است و از آن با عنوان استعارهٔ ژرفا یاد می کند: معناهای ژرفی هست که از دیدگاه عامی پنهان است. در ضمن سبکسرانه دیدن چنین تلقیای، درعوض استعاره نگاه عمودی، استعاره تاریخی نگرانه یعنی نگاه به عقب در محور افقی را مطرح می کند. در این واپسنگری توجهاش را به چیزهای عمومی و عام نمی دهد بلکه به شخصی کاملاً خاص نظر می افکند. وی بیان مى كند كه هدف نظريه بازى باوريا ايرونيست فهم اشتياق متافیزیکی، اشتیاق به نظریهپردازی به گونهای است که بتواند ما را كلاً از بند آن رها سازد. به عقیده رورتی وظیفه و کار آیرونیست کوشش در راه خودآئینی است؛ خود را از پیشامدها و امکانهای موروثی رهاساختن و پیشامدهای خاص خود را ایجاد کردن. معیار آیرونیست برای رفع تردیدها و رسیدن به کمال شخصی، وابستگی به قدرتی سوای خود نيست بلكه همانا خودآئيني است. نحوه مواجههٔ آيرونيست با پیشامدها و امکانهای پیرامونش، بازتوصیف هر چیزی برحسب تعابير خود است.

رورتی در "فلسفه و آئینه طبیعت" (۱۹۷۹) بر این باور است که مسائل محوری معرفتشناسی مدرن بر تصویری از ذهن متکی است که برای بازنمایی متقن یا آئینهٔ یک واقعیت خارجی و وابسته به ذهن تلاش می کند. اگر ما این استعاره را رها کنیم، کل پروژه معرفتشناسی بنیادگرا رو به گمراهی می رود. بنیادگرایی بر این باور است که برای پرهیز از پس روی ذاتی در این ادعا که کل باور داشتها به وسیله باور داشتهای دیگر توجیه می شوند، برخی باور داشتها باید خود توجیه گر بوده و بنیانهایی را برای کل معرفت فراهم سازند.

دو معنا از بنیادگرایی، در فلسفه و آئینه طبیعت به نقد کشیده شدهاند. در معنای معرفت شناختی، رورتی از تلاش برای توجیه ادعاهای دانش با ردیابی آنها در قالب مجموعهای از بنیادها مانند مقدمات بدیهی یا احساسهای غیراستنباطی، نقد می کند؛ به شکلی وسیع تر، در معنای اول، ادعای فلسفه را برای عمل کردن به شکلی بنیادگرایانه در درون فرهنگ به

از دید وی، «هدف کافی فلسفه، تداوم بخشیدن به مکالمه است؛ تلقى عقل به منزله توانايي حفظ اين مكالمه به معناي تلقى انسان همچون آفرينندگان توصيفهاى جديد است، نه کسانی که امیدوارند قادر باشند تنها به شکلی صحیح دست به توصیف بزنند» (همان: ۳۷۸). او آشکارا با مفهوم متعارف دانش منطبق با واقعیتها سر مخالفت دارد و از این نظر با یورگن هابر ماس<sup>۶۱</sup> که امیدوار است «شهودی صورت گیرد که از طریق آن قضایای حقیقی با واقعیتها جفت و جور شوند» و اینکه یک اتصال درونی بین توجیه و حقیقت وجود دارد، مخالف است. وی به جای حقیقت به مثابه انطباق، از حقیقت به مثابه توجیه صحبت می کند که تخصیص پذیری را تضمین می سازد. «اگر ما دانستن را فاقد ماهیت بدانیم، که دانشمندان و فیلسوفان آن را شرح می دهند، اما آن را با معیارهای رایج برای باور کردن، درست بدانیم، پس ما آماده دیدن مکالمه چونان بستر نهایی که در درون آن دانش فهمیده میشود، هستیم. تمرکز ما از رابطه بین انسان و ابژههای مورد بررسیشان به

رورتی، رویکردی تحول گرا دارد که با رویکرد ضد ذات گرایانهاش سازگار است: اگر هیچ واقعیت خارجی وجود ندارد، تا تشریح شود، اگر هیچ انتخاب اخلاقی مطلقی وجود ندارد، تحقیق انسانی باید چونان فرایند پراگماتیک حل مسئله مستمر دیده شود.

سمت رابطه بین توجیه معیارهای بدیل جابجا می شود.»

(رورتی، ۱۹۷۹: ۳۸۹\_ ۳۹۰).

نکته دیگر در کار رورتی، به مفهوم بسیار کلیدی آیرونی <sup>۲۲</sup> یا خودآئینی برمی گردد. مفهوم آیرونی در اندیشه رورتی، از بررسی وی درخصوص روندهای متباین در فلسفه ناشی می شود. رورتی در کتاب اقتضا، ایرونی و همبستگی بیان می کند در سنت غربی نوعی ناساز گاری بین دفاع از خودمختاری و خودآفرینی از یک طرف و همبستگی از طرف دیگر وجود دارد؛ بین آیرونیستهایی که لیبرال بودن را ردّ می کنند و لیبرالهایی بین آیرونیستهای که لیبرال بودن را ردّ می کنند و لیبرالهایی که آیرونیستهای خودآفرین مانند نیچه، دریبا<sup>۳۱</sup> و فوکو<sup>۴۱</sup> که آیرونیستهای خودآفرین مانند نیچه، دریبا<sup>۳۱</sup> و فوکو<sup>۴۱</sup> فلسفهای درباره نیازهای جامعه دموکراتیک مانند هابرماس، به دنبالش هستند، در تضاد با تلاشهای معطوف به ساخت دیویی و برلین است. استنباط رورتی آن است که زبان این دو جریان تفکر غربی باهم متفاوت هستند و باید ازهم متمایز شوند و به سمت نوعی آیرونی حرکت کنند تا به فضای ضخیم محدود گردند (رورتی، ۱۹۸۹: ۱۲–۶۹).

اصطلاح آیرونی نزد رورتی، دربرابر و تقابل با متافیزیک تدوین میشود. آیرونیست کسی است که به امکان افکار و اعمال خود باور دارد و از هرگونه شالوده گرایی گریزان است.

چالش می کشد. نقد دوم وی مبتنی بر نقد سلارس <sup>69</sup> (۱۹۶۳) از ایده وجود معلوم <sup>69</sup> در دریافت حسی و ترکیب آن با نقد کو آین <sup>69</sup> (۱۹۶۰) از تمایز بین جملههای تحلیلی، جملههایی که صرفاً به دلیل معنایی که می دهند، درست هستند و جملههای ترکیبی، جملههایی که با اتکای به جهان درست هستند، است. از نظر رورتی، بدون هیچ بینش ویژه ای به ساختار باور داشتها و حوزه حقیقت معنا، دانش چون باور داشتهایی تعریف می شود که مسیر خود را طی می کنند.

رورتی بعد از نابودی بنیادگرایی، بیان میکند که یکی از چند نقش باقیمانده برای فلسفه عمل کردن چونان یک خرمگس فکری است. در تلاش برای اغوا به منظور جدایی از شیوههای قبلی؛ نقشی که رورتی میخواست خودش ایفا کند. فلسفه و آئینهٔ طبیعت رورتی، درصدد است ایدههای سلارس، نقد اسطوره معلوم و کوآین، نقد تمایز تحلیلی ـ ترکیبی ۶۴ و کسانی که مدافع دکترین ویتگنشتاین درباره انحلال مسائل فلسفه، نه حل آنها هستند، عامه فهم و بسط دهد.

در کتاب "پیشامد، آیرونی و همبستگی" (۱۹۸۹)، رورتی شیوههای خاص تحلیلی تبیین را به نفع تقلید روایتی برای ایجاد یک زبان مفهومی جایگزین که با آن بتوان افلاطون گرایی را ردّ کرد، رها می کند. این طرحواره مبتنی بر این باور داشت بود که هیچ نظریه ارزشمندی درباره حقیقت وجود ندارد، جدا از نظریهای غیرمعرفت شناسانه مزاحم. رورتی معتقد است وظیفه فلسفه باید در امتداد خطوط همگانی و خصوصی مشخص باشد. از فلاسفه خصوصی که برای انسان توانمندیهایی بزرگ برای آفرینش و بازآفرینی فراهم می کنند، نباید انتظار داشت به مسائل همگانی یاری رسانند. فراهمساختن چنین توانمندیهایی، ایدهای برگرفته از نیچه است که رورتی آن را با رمانهای پروست و نابوکف میشناسد. فلاسفه همگانی نیز مانند راولز و هابرماس نمی توانند در حوزههای خصوص چندان مفید واقع شوند. این کتاب، نخستین تلاش رورتی را برای تحلیل خاص بینشی سیاسی سازگار با فلسفهاش نشان میدهد، بینشی درباره اجتماع گوناگونی بهم تنیده با تضادهای تند و نه ایدههای انتزاعی مانند عدالت یا انسانیت مشترک که با جدایی حوزههای همگانی و خصوصی زندگی، سیاستزده شده است. کتاب یادشده ترمینولوژی آیرونیسم را معرفی مینماید که رورتی از آن برای تشریح ایدهها و فلسفه خود استفاده می کند.

"فلسفه و امید اجتماعی" رورتی (۱۹۹۹)، مجموعهای است از مقالههای فرهنگی و سیاسی که نسخه خاص رورتی را از پراگماتیسم ارائه می دهد. این کتاب بیانگر جابجاییهای نظری و حرکت رورتی از چارچوب فلسفی افلاطونی به سمت

ضدذات گرایی ویتگنشتاین و دیویی است. از نظر رورتی، از زمان افلاطون قسمت عمده فلسفه به دنبال معرفت حقیقی بوده و به نمودهای زیرین واقعیتها نفوذ کرده است. برخلاف این سنت، رورتی به شکلی قانع کننده معتقد است که پراگماتیسم، فلسفه جدیدی درباره امید ارائه می دهد. از دید وی، آنچه درنهایت مسئله است این نیست که ایدههای ما با واقعیت بنیادی انطباق دارند بلکه آن است که آیا آنها به ما در وظایف عملی کمک کرده و جامعهای دموکراتیک تر و عادلانه تر خلق می کنند. کتاب فلسفه و امید اجتماعی تلخیصی مهیج از باورداشتهای فلسفی رورتی و نیز برخی بینشهای چالشبرانگیز درخصوص فلسفی رورتی و نیز برخی بینشهای چالشبرانگیز درخصوص فرهنگ معاصر، عدالت و عشق بهدست می دهد.

### رورتی و اصول نظری

- نه واقع گرایی، نه ضدواقع گرایی: از نظر رورتی، یکی از نتایج آمیختن طبیعت گرایی دیویی با دیدگاه دیویدسون نسبت به حقیقت، رهاشدن از بند مسئله واقع گرایی اضدواقع گرایی است. یکی از آنها همواره در تماس با واقعیت است چونان یک کاربر زبان. در حالی که دیگری بین شرایط حقیقت و شرایط اظهارنظر پذیری قطعی تمایز قائل است.

- نام گرایی ضدذات گرا<sup>۹۹</sup>: رورتی (۱۹۶۷) با ردّ دو گرایی غلط بین واقع گرایی و ضدواقع گرایی، از کلیه ایدههای ذات گرایی دور می شود. آزمایش فکری قایق نوراث برای رورتی هیچ مسئلهای ایجاد نمی کند. واژههایی چون قایق یا خود ماهیتاً زبان شناختی هستند. یعنی آنها بر مُثل افلاطونی یا جوهرهای ارسطویی دلالت نمی کنند بلکه برساختههایی زبانی و ابژههایی را قطعه به قطعه تجربه کنند اما هنوز هویت خود را حفظ می نمایند. اگر توافقی اجتماعی درباره تداوم چنین مفاهیمی وجود داشته باشد. آنچه در اصل زبان شناختی رورتی جایگاهی رادیکال دارد، آن است که هیچ تفاوت غایی بین هستیهای رادیکال دارد، آن است که هیچ تفاوت غایی بین هستیهای تعریف و بازتعریف کرد. از نظر رورتی، چیزی ثابت در زیر و بم این هستیها وجود ندارد تا تجزیه زبان شناختی همواره بم این هستیها وجود ندارد تا تجزیه زبان شناختی همواره

ارجاع به آگاهی بازاندیشانه که بیانگر خود خصوصی و بینظیر دکارتی متمایز از همه ابژههای ناآگاه است، از نظر رورتی تلاشی است نامشروع برای حفظ ادعاهای متافیزیکی درباره وجود یک ذهن انسانی مستقلِ مبتنی بر معرفت شناسیِ سوژه شناسا و مجهز به نوعی آگاهی خودآشکار. به همین ترتیب، توسل به ماتریالیسم موجود در علم گرایی نیز نامشروع است. زبانی که آگاهی را به کار کردهای مغزی تقلیل می دهد، خود

برای بازیافت معرفتشناسانه رابطه با حوزه متافیزیک که متفکران پساکانتی آن را ترک کرده بودند.

رورتی معتقد است که بنیادگرایان، دل بخواهانه، شیوههای زبان شناختی این جهانی و هنجارهای اجتماعی را که گاهی اوقات و در برخی مکانها بر ذهنها مسلط بودهاند، به سطح عام ارتقا میدهند. وی هژمونی ضمنی در روایتهای بنیادگرایانه را رد کرده و با این کار بر باورداشت تاریخ گرایان بر جایافتگی ناگزیر شرایط انسانی در سیلان و جریان تغییر تطوری تأکید می ورزد. از این رویکرد، هیچ نظر گاه خنثی و غیر تاریخی وجود ندارد، هیچ نقطه نظر چشم خدا<sup>۴۷</sup> وجود ندارد که از آن طریق بتوان به نگاه پارمیندسی درباره آنچه وجود دارد، دست یافت. آنچه می توانیم بپذیریم باور به کثرت و تعدد نظر گاههایی است که به دلیل فایده آنها در یک زمینه خاص و برای اینجا و اکنون، به دلیل فایده آنها در یک زمینه خاص و برای اینجا و اکنون، از پذیرش اجتماعی بر خوردارند.

قوم مرکزی: نظم طبیعی خرد، از این ایده بر میخیزد که حقیقت عبارت است از انطباق با ماهیت باطنی اشیا. در غیاب یک نظرگاه غیرتاریخی که براساس آن بتوان درباره ماهیت باطنی واقعیت داوری کرد، چنین چیزی در قالب قضیه وجود ندارد که بدون صلاحیت یا استدلال توجیه شود که قرابت بیشتر یا بهتری با حقیقت دارد. از نظر رورتی، خرد مستقل از بستر طبیعی وجود ندارد که تا اندازهای از کل زبان توصیفی خبر دهد یا آن را برجسته سازد. وی ایده حقیقت مستقل از بستر را تلاشی گمراه کننده برای جسمیت دادن به حقیقت تابع از طریق بستهبندی مجدد آن در واژههای معرفتشناختی تلاش افلاطون برای جسمیتبخشیدن به خير تابع مي داند. تنها جسميت بخشي مذكور باعث مي شود انسان باور کند که هدفی ورای توجیه وجود دارد. رورتی مى گويد همه دلايل، دلايل خاص افراد هستند؛ تحت تأثير شرایط فضایی، زمانی و اجتماعی. زمانی که ما باور داشتهای خود را برای دیگران توجیه کردیم، نیازی به ارائه داعیههای بیشتر، داعیههای عام و مانند آن نداریم.

اصرار بر استقلال از بستر به معنای تفویض قدرتهای علّی به خرد است که یک زبان توصیفی خاص را قادر میسازد تا دربرابر ابطال، بدون توجه به زمان، مکان و شرایط اجتماعی مقاومت کند. به شکلی متناوب، فرد می تواند یک مخاطب ایده آل را تصور کند با توانایی گفتگو با یک زبان برتر که به گوینده اجازه دهد تا از محدودیتهای انسانی بگریزد و به در کی خداگونه از تامیت امکان دست یابد. اما رورتی اصرار می می ورزد که نه چنین مخاطبی وجود دارد و نه چنین زبان برتری که بتواند یک زبان پیشینی توجیه با توانایی جذب همه مخاطبان این جهانی را به درون وفاق عام فراهم سازد. صرفاً

به ایجاد واژههایی منجر می شود که تلاش دارد تا رخدادهای روانی را به مثابه اتفاقات دگردیسی مادی تبیین نماید. یک فرض متافیزیکی در ماتریالیسم وجود دارد که رورتی به عنوان ضدذات گرا نمی تواند آن را بپذیرد: جهانی فیزیکی وجود دارد که واقعاً آنجاست و برای علت روانی کفایت دارد. از دید رورتی، ماتریالیسم تقلیلی $^{Y}$  و ذهن گرایی دو گرا $^{Y}$ ، تمایل ندارند که پراگماتیسم \_ نام گرا را بر گزیند. ماتریالیستها با واقعیتی سرو کار دارند که آن را در قالب مفاهیم و توصیف گرها می فهمند. دو گرایان نیز وقتی معتقدند که نوعی آگاهی وجود دارد که متمایز از آن چیزی است که بسط می یابد و ناآگاه است، تعهد سرسختانه خودشان را به استعاره منسوخ د کارتی نشان میدهند. بازسازی د کارتی جهان برای مراقبت از مطالعه فیزیک در محیطی مذهبی، مخالف با عملی شدن آن طراحی شد. جسمیتبخشی به استعاره دکارت درباره ذهن چونان یک چشم روانی آن طور که خود را همچون معلومی خودآشکار دریافت می کند، به معنای سوءتعبیر کاربست زبان برای تجربه شخصی است. این تم عمده فلسفه به مثابه آئینه طبیعت (۱۹۷۹) رورتی است، آن گونه که در قیاس دوقطبیها آمده است. این چالش و تذکری است برای خواننده که شیوه گفتگوی ما درباره امر روانی می تواند از اساس بازنگری شود. اگر نتوان هیچ چیزی ذاتی برای امر روانی یافت که ورای توصیفات ما از آن بسط یابد یا بر آن استوار گردد، پس نتیجه این خواهد شد که هیچ چیز ذاتی، غیرزبان شناختی، نیز نسبت به چیز غیرروانی وجود ندارد. هیچ وضع ذاتی در ذهن انسان وجود ندارد. رورتی اعلام میدارد که اختفا، حضور ذهن، خویشتننگری، نیتمندی، اصلاحناپذیری و خودآشکاری می توانند در قالب اصطلاحاتی باز توصیف شوند که در گیر ذهن گرایی نباشند.

تاریخ گرایی ضدبنیاد گرا<sup>۱۷</sup>: رورتی فایده تمامی فلسفههای بنیاد گرا برای نمونه، ایدههای متمایز و واضح دکارت، حقیقتهای پیشینی کانتی و مانند آنها را انکار می کند، براین اساس که آنها در این باور با بازنمایی گرایی همراهند که ذهن آئینه طبیعت ۲۰ است. به محض اینکه تمایز متافیزیکی بین نمود و واقعیت ناپدید شود، نیاز به سوژهای شناسا با استعدادی خاص برای حقایق قابل توضیح ضروری می شود. از نظر رورتی، همه انواع بنیاد گرایی دارای این اصل مشترک هستند که سوژهای را می خواهند که از زمان مندی و پیشامدی به سمت نقطه نظری استعلایی بگریزند که قابلیت تجربه قدرت حقیقت را داشته باشند. برای نمونه، حقیقت در برابر تلاش برای رد آن مقاومت می کند تا ذهن عقلانی را به سوی وفاق بکشاند. بابراین، از نظر رورتی، ابداع سوژه استعلایی تلاشی است



اجتماعات زبانی گوناگون وجود دارند؛ هریک از آنها دارای واژههای نهایی خاص خود و رویکردی جایافته در بستر نسبت به واقعیت است که همواره و پیش تر از آن نظر گاه، تفسیر می شوند. نظر به اینکه از رویکرد رورتی، تمایز نمود / واقعیت از بقایای سنت الهیات \_ هستی شناسی اقتدار گرایانه ۷۵ غرب برداشت می شود که باید به ماهیت درونی سکولار شدهٔ واقعیت تفویض شود که البته همچنان تمامی موانع اقتدار گرایانه ذاتی در استعاره کهنه سنت همراه با آن است برای نمونه، اعتبار جهان شمول هابر ماسی، پس استعاره سکولاریزه شدهٔ قدرت / تفویض باید در امتداد با بقایای خاستگاه دینیاش حذف شود. با این حال، رورتی نمی خواهد بطور کل ثمرههای فرهنگ غرب را دور بیندازد. برعکس، وی می گوید که از خوش اقبالی است که در این سنت فرهنگی بزرگ شده است؛ مخصوصاً به دلیل تمایل آن به تحلیل انتقادی و تسامح. در این زمینه، رورتی به یکی از انتقادات هابرماس پاسخ می دهد: «من این را اتفاق تاریخی مبارک میدانم که همدیگر را در یک فرهنگ می یابیم ... که نسبت به نیاز به فراتر رفتن از مرزهای جزم اندیشانه تفکر تا این اندازه حساس است.» (براندوم، ۲۰۰۰: ۶۱) با این وجود، وی معتقد نیست که اقبال وی تفاوتی با احساس آلمانهایی ندارد که خود را خوش شانس می دانستند که در مجمع جوانان هیتلر ثبت نام کردهاند. این مربوط به شانس است که انسان در کدام جامعه متولد می شود و چه دسته ارزشهایی در آنجا ارزش تلقی میشود.

وی با پیش بردن رویکردهای داروینی و طبیعت گرایانه خود، انسانها را مخلوقاتی می داند که باورها و میل هایشان تا حد بسیار زیادی طی فرایند فرهنگ پذیری شکل می گیرد. بدون وجود معیارها یا استانداردهای غیرنسبی، این نتیجه حاصل می شود که هیچ مکانیسم غایت شناسانه مستقل از روایتهای میشود که هیچ مکانیسم غایت شناسانه مستقل از روایتهای همبستگی بر همبستگی دیگر وجود ندارد. از آنجا که همه ما هویت و الزامات اخلاقی خاص را از فرهنگ بومی خود یعنی از کنجی که در آن سکنا گزیده ایم، به دست می آوریم، چرا نباید فضیلتهای اجتماعی خاص خود را نیز معتبر تصور نباید فضیلتهای اجتماعی خاص خود را نیز معتبر تصور این استدلال رورتی برای قوم مرکزی است؛ وضعیتی که براساس آن فرد می تواند مفاهیمی چون الزامات اخلاقی را براساس آن فرد می تواند مفاهیمی چون الزامات اخلاقی را معنایی قابل احترام، سکولار و غیر استعلایی ببخشد آن هم با نسبی سازی آنها در ارتباط با پیشامدهای تاریخی.

فلسفه چونان استعاره: نام گرایی رورتی، فلسفه را همچون استعاره می پندارد. وقتی کسی جستجوی حقیقت و واقعیت را در پشت سر جهان روزمره رها می کند، نقش

کنشهای اجتماعی در پیشبرد تغییرات و نوآوری فرهنگی، عبارت خواهد بود از: آزادی بشریت از استعارههای کهن که ریشه در خرافات، رمزآلودگی و ذهن ملهم از مذهب دارد. وی پیشنهاد می دهد که این کار از طریق خلق استعارههای جدید و شکل بخشی مجدد به واژههایی که بینشهای نوین و غیرمتعارف می بخشند، میسر می شود. در این زمینه، فلسفه ترسهای ناشی از شیوههای گذشته را امیدهای برخاسته از حال یادآور شده و آنها را با دور کردن از خطاهای کهن آشتی می دهد و باورهای توجیه شده را برای آینده فراهم می سازد. نکته اصلی آن است که نظریههای فلسفی به بتشکنی و زمینی سازی استعارههای گذشته می پردازند که زمانی مفید تلقی میشدند. رورتی از کاربرد افلاطونی دریافت برای تمثیل رابطه روان با مُثل أغاز مي كند و معتقد است كه أنها اشتباهاً درصدد ایجاد واژه ـ جهان برای برساخت واقعیت در ذهن بودند. رورتی فکر می کند که طرح بازنمایی گرایان نادرست است زیرا مفهوم محتوا را دچار مغالطه می کنند. از نظر وی، این کاربرد کلمات است که ما را با محیط در حال تغییر در گیر می سازد.

فرافلسفه ضدبازنمایی گرا: ضدبازنمایی گرایی رورتی پیوند تنگاتنگی با نام گرایی ضدذات گرایانه او دارد. وی با اینکه شک دارد که واقعیتی وجود دارد که از برخی رهیافتهای زبانی می گریزد، این نکته را رد می کند که می توان روایتی نیز داشت که از مقام ممتازی برای تعیین نهایی واقعیت موجود، برخوردار باشد. تثبیت جهانبینیهای عقلانی، تجربی یا استعلایی در فلسفه کلاسیک غرب برای پرداختن به مسئله درک جهان در واژهها و کلمات، نمی تواند الگوی پیشرفت را در زمینه درک کافی واقعیت شرح دهد. این تلاش در غرب عمدتا تاریخ اندیشهٔ اندیشه بوده است (رورتی، ۱۹۹۸). از زمان افلاطون، تلاش برای یافتن و درک اصول نخستین به مجادلات دانشگاهی منجر شده است که ظاهرا به کار توصیف مى پردازند اما همه آنها همچون ضدابزارهايي براي گفتگو بر سر تغییر عمل می کنند. رورتی معتقد است که فلاسفه موضوع را تغییر می دهند؛ تغییر موضوع امکان پذیر است، زیرا هیچ چارچوب مشتر کی وجود ندارد که تمامی اذهان با آن مشترک باشند. امکان پذیری بازی های زبانی گوناگون به تعدد چارچوبهای انتخاب می انجامد. هیچ چارچوب بخشی کم و بیش معتبر درباره جهان وجود ندارد؛ دیالوگ باید جایگزین تعین شود؛ یعنی تفسیر برای پیشی جستن بر جستجوی حقیقت. جستجوی فلسفه دست اول برای یک زبان باثبات و نهایی که بطور منسجم جهان را در کلمات یا منطبق سازی با کلمات در گیر کند، محال است و باید با روش مکالمه معطوف به روایت جایگزین شود. تکثر تفسیرهاست که مسیر مبادلهٔ درحال

كثرت گرایی پراگماتیک: بدون زمینهای جانبدارانه كه براساس آن بتوان وفاقي همگرا پديد آورد، همه وضعيتها به ایدههای رقیب تبدیل خواهند شد. در اینجا، خیرهای مفروض بر سر موجودیت خود، به تنازع بر می خیزند. ازاین رو، هر کدام از آنها گزینهای زنده است تا آن زمان که روشی را بپذیرد یا برای جامعه کاربردپذیر باشد. از نظر رورتی، هیچ امکانی برای یافتن بنیان متافیزیکی حقیقت وجود ندارد و هر نوع معرفتشناسی تا وقتی نتواند معیارهای زندگی عملی را برآورده سازد، تحققناپذیر است. بنابراین، همه روایتهای لیبرال و

محافظه کار، ایدئولوژیهای خداانگار و ناخداانگار، واقع گرا و پراگماتیست همه باید توانایی خود را در زمان به نمایش بگذارند. با این حال، هیچ نتیجه ثابت و هیچ واژههای نهایی وجود ندارند که از ظهور شیوههای جدید که شیوههای تثبیت شده زندگی را تهدید میکند، جلوگیری کند (هاک، ۲۰۰۶). کثرت استعارهها بر هم سبقت می گیرند و در حین این کار، وفاق همگرا، کانونی و استقرار یافته را واژهها می سازند و به این وسیله به مکالمه تداوم می بخشند. رورتی بر این باور است که رقابت کوبنده بین چارچوبهای رقیب از جمله رقابت خود وی نیز به براندازی بهترین چارچوب متناسب با زمان نیز مى انجامد كه پيرامون آن يك همبستگى البته پيشامدگونه در بین افراد همفکر شکل میدهد.

### نتيجهگيري

رویکرد نظری رورتی باوجود بسترمندی و همسویی که با زمانه خود دارد و علی رغم این واقعیت که فلسفه رورتی به شکلی هوشمندانه فلسفه کلاسیک را دور زده و نگاهی عملی به انسان کنونی دارد، از سوی برخی متفکران نقد شده است. برای نمونه، افرادی چون هیلاری پوتنام، جان مکدونالد، جیمز کونانت، دونالد دیویدسون، *بورن* رامبرگ<sup>۷۶</sup>، *دانیل دنت*<sup>۷۷</sup>، هابرماس، نانسی فریزر، *نورمن گیراس*<sup>۸۸</sup> انتقاداتی را به پروژه وی داشتهاند (براندوم، ۲۰۰۰). برای مثال، پوتنام نسبت به توانایی رورتی برای حفظ ادعای خود مبنی بر اینکه یک واقع گرای پراگماتیست است، شک دارد. پوتنام بر این باور است که رورتی با توجیه کردن یک موضع جامعه شناختی فرض می دارد که نگاه اکثریت به حقیقت، نگاهی غلط است. وی همچنین معتقد است که رورتی نمی تواند از برخی ناساز گاریهای موجود در پروژه خود بگریزد و با فرض قراردادن بعد بسترمندانه و اصلاحی خود قادر نیست معنای پیشرفت، حقیقت و معرفت را توضیح دهد. کونانت و مکدونالد موضع یوتنام را تأیید کرده و معتقدند روایت رورتی آنگاه که با نگاه منطقی سنجیده می شود، نهایتاً مفهوم جامعه متسامح لیبرال و برابر گرا را که برای خود رورتی ارزش دارد، به مخاطره میاندازد. کونانت اظهار می دارد که اجتماع دموکراتیک لیبرال دارای سه مشخصه: آزادی، اجتماع و حقیقت است. از نظر وی، رورتی این سه ایده را به خوبی به هم متصل نکرده است. مکدونالد نیز معتقد است که در حق کانت و دکارت ستم شده است. زیرا کانت همواره با مفهوم انکار توانایی انسانی سر ناسازگاری داشت. دانیل دنت نیز به نسبی گرایی می تازد و رورتی را به شوونیسم علم گرایانه متهم می سازد. هابرماس نیز معتقد است که رورتی ناخواسته به دنبال متافیزیکی بدون جوهر است و فلسفه را به چیزی بیش از کار آکادمیک تقلیل میدهد. نانسی فریزر ضمن آنکه با موضع ضدذات گرایانه و چرخش زبان شناختی رورتی همنظر است، به شرح رورتی درباره جایگاه زنان در نظام نظری وی انتقاداتی دارد. نورمن گیراس نیز به بعد لیبرالیسم و دموکراسی امید رورتی می تازد. در نگاهی رورتیمآبانه و اجمالی به نقدهایی که از رورتی شده است، به خوبی مشهود است که نقدهای واردشده بیشتر از منظر فلسفه کلاسیک، فلسفهای که رورتی با آن چالش داشت، سخن میرانند. در نقد مکدونالد به رورتی مبنی بر اینکه در حق کانت و دکارت اجحاف کرده، باید در نظر داشت که نقد وی از آنها به موجب متافیزیکاندیشی و نوعاً افلاطون گرایی آنها بوده است که آنان را در دسته بازنمایی گرایان حقیقت قرار میدهد. این بطور کلی به معنای ردّ اندیشمندبودن این فلاسفه نیست چراکه رورتی این فلسفهها را برای دورانهای خود مقبول میداند. نقد هابرماس نیز به رورتی شاید نقدی بهوضوح سطحی به نظر آید زیرا رورتی پروژه فکری خود را در خارج از جهان آکادمیک و غیرپراگماتیک بسط میدهد. رورتی فلاسفه ژورنالیست و ادیبان را بسیار مؤثرتر از فیلسوفان کلاسیک میداند. چراکه در بطن اجتماع نفوذ و توانایی روایتپردازی بیشتری دارند. وی حتی

3

4.

با اینکه می توان رور تی را اندیشمندی التقاطی تلقی کرد اما نظام نظری وی بطور قطع نه ترکیبی یا انباشتی بلکه بسیار خلاقانه است. برخی تلاشهای اخیر برای مفهومبندی مجدد بنیانهای فلسفه و علوم انسانی و حتی حل ثنویتها از قبیل کارهای کالینز، گیدنز، آرکر، واقع گرایان انتقادی و بسیاری دیگر در مقایسه با پروژه رورتی چندان به چشم نمیآیند. چراکه تلاش بیشتر این متفکران به جای تمرکز بر حل مسائل بنیادی علوم انسانی و درک نسبت آن با زیستن، تلاش بر سر درک اتصال مفاهیم انتزاعی و تصورات کلی است. طرح رورتی درصدد دستیابی به چند هدف بود: نخست آنکه به جای آشتی دادن نقاط واگرا در فلسفه، درصدد تعدیل آنهاست. برای نمونه، واقع گرایی را با ضدواقع گرایی و ضدواقع گرایی را با واقع گرایی تعدیل می کند. دوم، به موضوعات فراتر از ثنویتاندیشی میاندیشد. نگاه بنیادگرایانه و بازنماگرا در فلسفه از افلاطون تا کانت، هر کدام به برساخت و تجویز فراروایتهایی منجر شدهاند که به نوبه خود به پیدایش صور سیاسی خاص زیستن منتهی شدهاند؛ از فاشیسم تا لیبرالیسم. نقد فراروایتها گرچه بطور همزمان از سوی پستمدرنهایی مانند لیوتار نیز مطرح شده بود، اما لیوتار به بنبست تفرد می رسد و با طرح روایتهای خرد، به نسبی گرایی فزاینده دامن می زند. حال آنکه نسبی گرایی در رویکرد رورتی نوعی تکثر و تنوع گرایی است که به هیچ وجه به فردانیت نمی انجامد.

اتصال معرفت به زندگی روزمره، پرهیز از دو قطبی اندیشی، گریز از تفرد، احترام به گوناگونی، اتصال خودآئینی به اجتماع محوری، تلاش برای فلسفه ورزی درباره مدارا و تعهد بیانگر نگاه اخلاقی به فلسفه و تفکر است. با این حال، فلسفهورزی رورتی به اشارتهای عملی و روششناختی برای درک و فهم جهان نیز بی توجه نیست. چنین ادعایی را می توان در تأکید رور تی بر پژوهش عملی و پژوهش عملی مشار *کتی* دریافت. وی نوعی فرا روش شناسی <sup>۹</sup> را پیشنهاد میدهد که از روشهای کمّی و کیفی متعارف به نفع روش در گیر در زندگی عملی انسانها می گریزد.

## پینوشت

- Richard Rorty
- Analytic Philosophy
- Neo-Pragmatism
- James Conant
- 5. John Dewey
- Charles Robert Darwin 6.
- Friedrich Wilhelm Nietzsche
- Martin Heidegger
- Ludwig Josef Johann Wittgenstein
- 10. Meta-Narrative
- 11. Foundationalist
- Relativism
- Anti-Representationalist
- Anti-Essentialist
- 15. Community
- 16. Language Users
- 17. Justification
- 18. Language Game



- 19. Solidarity
- 20. Cultural Universalities
- 21. Certainty
- 22. Eternality
- 23. Revealing World
- 24. Redescription
- 25. Radical Interpretation
- 26. Post-Wittgenesteinian
- 27. Inflatory
- 28. Trancendental Idealism
- 29. Methodological Solipsism
- 30. Correspondence
- 31. Contingent
- 32. Immediacy
- 33. Epistemological Behaviorism
- 34. Innate Self
- 35. Self
- 36. Reality as Such
- 37. Atomist
- 38. Ethnocentersim
- 39. Acculturation
- 40. Fundamentalist Epistemology
- 41. Philosophy and Social Hope
- 42. Truth
- 43. Thruthfullness
- 44. Philosophy and the Mirror of Nature
- 45. Representitng
- 46. Lingustic Statement
- 47. Mirror
- 48. Contingency, Irony, and Solidarity
- 49. Private
- 50. Vocabularies
- 51. Argumentation
- 52. Appearance
- 53. Founding
- 54. Making
- 55. Non-Fundamental
- 56. Contingent
- 57. Oral
- 58. Metaphor
- 59. Non-Human
- 60. Application
- 61. Jürgen Habermas
- 62. Irony
- 63. Jacques Derrida
- 64. Michel Foucault
- 65. Sellars
- 66. Given
- 67. Quine

- 68. Analytic Synthetic
- 69. Anti Essentialsit Nominalism
- 70. Reductionist Materialsim
- 71. Dualist Subjectivism
- 72. Anti-fundamentalist Historism
- 73. Mirror of Nature
- 74. God Eye
- 75. Authoriterian Onto-Theological Tradition
- 76. Bjorn Ramberg
- 77. Daniel Dennett
- 78. Norman Geras
- 79. Met-Methodology

منابع و مآخذ

- Brandom, R. (2000). **Rorty and His Critics**. Oxford: Blackwell Publishing.
- Davidson, D. (1984). **Inquiries Concerning Truth and Interpretation**. Oxford: Oxford University Press.
- Gruikshank, J. (2003). **Realism and Sociology: Anti-Foundationalism, Ontology and Social Research**. London and New York: Routledge.
- Haack, S. (2006), Pragmatism, Old & New, Prometheus Books.
- Hegel, G. W. F. (1977). Phenomenology of Spirit. (translated by A. V. Miller). Oxford: Oxford University Press.
- Heidegger, M. (1962). Being and Time. (translated by John Macquarrie and Edward Robinson).
   New York: Harper & Row.
- Quine, W. V. O. (1960). Word and Object. Cambridge, Massachusetts: The MIT Press.
- Rorty, R. (1967). **The Linguistic Turn: Essays in Philosophical Method**. Chicago: University of Chicago Press.
- Rorty, R. (1979). **Philosophy and the Mirror of Nature**. Princeton: Princeton University Press.
- Rorty, R. (1982). **Consequences of Pragmatism**. Minneapolis: University of Minnesota Press.
- Rorty, R. (1989). Contingency, Irony, and Solidarity. Cambridge: Cambridge University Press.
- Rorty, R. (1991a). On Heidegger and Others: Philosophical Papers (Vol. 2). Cambridge: Cambridge University Press.
- Rorty, R. (1991b). **Objectivity, Relativism and Truth: Philosophical Papers** (Vol. 1). Cambridge: Cambridge University Press.
- Rorty, R. (1998a). **Achieving our Country: Leftists Thoughts in Twentieth-Century America**. Cambridge, Massachusetts: Harvard University Press.
- Rorty, R. (1998b). Truth and Progress: Philosophical Papers (Vol. 3). Cambridge: Cambridge University Press.
- Rorty, R. (1999), **Philosophy and Social Hope**, London: Penguin Books.
- Rorty, R. (2006). Take Care of Freedom and Truth Will Take Care of Itself: Interviews with Richard Rorty. Stanford: Stanford University Press.
- Sellars, W. (1963). **Science, Perception and Reality**. New York: Humanities Press.

44

# بررسی هویت رامشگران تصویرشده روی ظروف نقره ساسانی

نسرين نورالديني\* محمدتقي آشوري\*\*

### چکیده

ظروف نقره دوره ساسانی، جزء مهمترین و باارزشترین آثار این دوره است که باوجود توجه پژوهشگران به آنها، هنوز میتوان دربارهشان بحث و بررسی کرد. تعدادی از این ظروف که با نقش رامشگران تزئین شدهاند، از تصاویر متنوع و موضوعات مختلفی برخوردارند. تنوع در فرم، تصاویر و اشیائی که همراه این تصاویر ظاهر شدهاند و محیطی که در آن قرار گرفتهاند، باعث ایجاد هویتها و نسبتهایی به این تصاویر شده است که در مقاله پیشرو بررسی خواهند شد.

درواقع، هدف از ارائه این مقاله بررسی هویتها و نسبتهای دادهشده به این تصاویر است. همچنین برای یاسخ گوئی به این سؤال که چه هویت یا هویتهایی را می توان به رامشگران تصویر شده روی ظروف نقره ساسانی نسبت داد، این فرضیه مطرح شد: ممکن است بتوان این ظروف را به چند گروه تقسیمبندی کرد که هر یک هویتی متفاوت از دیگری داشته باشد. به منظور تحقق یافتن این مطلب، پس از بیان نظرات گوناگون پژوهشگران درباره هویتهای نسبت دادهشده به این تصاویر و نیز دلائل ردّ یا تائید آنها از طرف سایر محققین، ویژگیهای ظاهری ۲۳ ظرف از این گروه در یک جدول ارائه گردید. پس از بررسی آنها، با توجه به خصوصیات مشترک این تصاویر از نظر نمادهای فرهمندی، چنین به دست آمد که میتوان این ظروف را در چهار گروه تقسیمبندی کرد و به سه هویت: آناهیتا، کاهنههای معبد آناهیتا و زنان غیر مذهبی اختصاص داد. این مقاله از گونه پژوهشهای توصیفی - تحلیلی و جمع آوری اطلاعات آن هم به شیوه کتابخانهای انجام شده است.

**کلیدواژگان:** ایران پیش از اسلام، ساسانیان، فلزکاری، ظروف نقره، رامشگران.

<sup>\*</sup> کارشناسی ارشد صنایع دستی، دانشکده هنرهای کاربردی، دانشگاه هنر تهران.

<sup>\*\*</sup> دانشیار، دانشکده هنرهای کاربردی، دانشگاه هنر تهران.



#### ىقدمە

ظروف نقره جزء مهم ترین آثار باقی مانده از زمان ساسانیان اند که با نقوش متفاوتی ازجمله نقوش هندسی، گیاهی، شاه و صحنههای شکار تزئین شدهاند. در بررسیهای انجامشده روی این ظروف محققان با مشکلاتی روبروه شدهاند همچون عواملی که مطالعه سیمینههای ساسانی را پیچیده می کند. یکی از این عوامل این است که سرچشمه اصلی یا منشأ بیشتر این آثار متصرفات امیراطوری ساسانی آن زمان نبوده است. اغلب آنها در روسیه، ناحیه پرم۱ درست در شمال دریای خزر، در کوههای اورال از زیر خاک بیرون آمدهاند. احتمالاً این ظروف را بهعنوان کالاهایی برای مبادله یا تجارت به این ناحیه می بردند و این تصور می رود که هدیه ای از طرف دولت ساسانی برای نشاندادن قدرتشان بودند. بهعقیده گیرشمن تجارت دوجانبهای بین ایران و هممرزهایش بود که «جامههای خزدار و سنگهای گرانبها از منطقه مشخصی از روسیه وارد می شدند، در حالی که متقابلاً نمونههایی از بشقابهای نقره ساسانی در سایتی در همان منطقه از روسیه پیدا شده است. این مبادلات تجاری مخصوصاً در زمان خسرو اول و دوم توسعه یافت (قرنهای ششم و هفتم میلادی)» (گیرشمن،۲۰۳:۱۹۶۲). نه تنها تعیین منشاء جغرافیایی ظروف نقره بلکه تاریخ گذاری آنها نیز برای محققان کاری دشوار است. تاریخ این تولیدات بین قرنهای سوم تا هفتم میلادی تخمین زده شده است.

از جمله مشکلات اساسی در این زمینه در دسترس نبودن آثار است؛ ظروف نقره یادشده در اطراف جهان پراکنده شدهاند تعدادی در مجموعههای خصوصی و تعدادی هم در موزهها. در تعداد کمی از منابع، مکانهای آثار ذکر شده است. برخی از ظروف نیز در موزهها و در معرض دید عموم نیستند بنابراین دیدن آنها کار بسیار دشواری است. هم مکان پیداشدن و هم مكان كنوني اكثر آثار ناشناخته است. در بين اين آثار، تعدادی ظرف نقره موجود است که با نقش رامشگران تزئین شدهاند، باوجود تعداد كم اين ظروف، تصاوير آنها متنوع است. موضوع اصلی تصاویر بیشتر آنها زنانی با ویژگیهایی خاص هستند که از الگوی یکسانی پیروی نمی کنند. تفاوتهایی در ترسیم زنان، اشیائی که حمل می کنند و محیطی که در أن قرار گرفتهاند، وجود دارد که این اختلافات باعث ایجاد هویتها و نسبتهائی به این تصاویر شده است. بنابر آنچه بيان شد، هدف اصلى اين مقاله بررسى هويت احتمالي اين زنان با توجه به ویژگیهای موجود در آثار ازلحاظ نمادهای فرهمندی است که در کنار آن، نظرات مختلف پژوهشگران از دیدگاههای دیگر نیز بررسی شده است. سؤال اصلی این

پژوهش این است که چه هویت یا هویتهایی را می توان به رامشگران تصویرشده روی ظروف نقره ساسانی نسبت داد. برای پاسخ به این سؤال، دلایل ردّ یا تأیید نظریات مختلف نیز بررسی شد که این خود مستلزم پاسخ به سؤالاتی از قبیل چرا نمی توان هر یک از این هویتها را به تنهایی به تمام این تصاویر نسبت داد، است. برای انجام این پژوهش فرضیه مطرحشده این است که امکان دارد بتوان این ظروف را به چند گروه تقسیم بندی کرد که هر یک هویتی متفاوت از دیگری داشته باشد.

### پیشینه پژوهش

درباره ظروف نقره دوره ساسانی و همچنین نقوش تزئینی آنها، مطالعات گستردهای انجام گرفته است اما بیشتر این مطالعات روی نقوشی همچون شکار شاه که عمده نقوش این ظروف را تشکیل می دهند؛ نقوش اساطیری و گیاهی بودهاند و کمتر توجهی به نقش رامشگران شده است. از کسانی که درباره ظروف نقره ساسانی مطالعه کرده و در کتابهای خود اشاره مختصری به نقش رامشگران کردهاند، می توان به این محققین اشاره نمود: آن سی گانتر و پائول جت  $^{\dagger}$  (۱۳۸۳) در "فلز کاری ایران در دوران هخامنشی، اشکانی، ساسانی"، رمان گیرشمن<sup>۵</sup>(۱۳۵۰) در "هنر ایران در دوران پارتی و ساسانی"، ریجارد اتینگهاوزن ٔ (۱۹۷۲) در "از بیزانس تا ساسانیان ایران و جهان اسلام"، *الگ گرابر* (۱۹۶۷) در "نقره ساسانیان"، پرودنس هار پر<sup>^</sup> در "شکار چی سلطنتی" (۱۹۷۸) و "ظروف نقره دوره ساسانی" (۱۹۸۱). ازجمله مقالات نگاشته شده درباره موضوع پژوهش حاضر، "گنجینه پارسی" از ریچارد اتینگهاوزن (۱۹۶۷)، "جشنهای سلطنتی در ظروف نقره ساسانی و همزمانشان آسیای مرکزی" از *مارتا کارتر* ٔ (۱۹۷۴)، "هنر ساسانیان در کلیولند" از دورتی شفرد ٔ ۱ (۱۹۶۴) و "سیمینههای درباری ساسانیان" از پرودنس هاریر (اتینگهاوزن،۱۳۸۳).

در مقالات نامبرده در کنار مطالب بیان شده برای ظروف نقره ساسانی، اشاراتی هم به نقش رامشگران شده است که در متن مقاله حاضر نظرات این محققین بیان گردیده است. افزون بر این ها، محمد تقی مصطفوی (۱۳۸۰) در مقاله خود "صحنه هایی از رامشگران دوره ساسانی" نیز به بررسی این نقوش اقدام کرده و آن ها را به مجالس بزم در تاکستان نسبت داده است؛ حرکات رامشگران را به نوعی عملیات بندبازی همراه با بازی با حیوانات و پر تاب کردن آن ها به فضا دانسته است. رسول صرامی (۱۳۷۳) هم در بخش آخر پایان نامه خویش رسول صرامی (۱۳۷۳) هم در بخش آخر پایان نامه خویش "بررسی ظروف سیمین ساسانی" چنین نقوشی را بررسی

بهعقیده اتینگهاوزن، تصویر دیونیسوس بدون هیچ تغییری و به همان شکل غربی خود وارد هنر ساسانی شده است و به جای الهام از تصاویر دیونیسوس در نمایشهای آئینی خود فقط آن را کپی کردهاند. وی این زنان را بهعنوان مائنادهای مراسم دیونیسوس معرفی می کند و عقیده دارد که این تصاویر از نظر تصویرشناسی ارتباط نزدیکی با انگارهسازی آئین دیونیسوس دارند. برخلاف اتینگهاوزن، گیرشمن و شفرد آئین دیونیسوس دارند. برخلاف اتینگهاوزن، گیرشمن و شفرد

معتقدند که ایرانیان تأثیرات غربی را میپذیرفتند و طبق سنن محلی خود آن را تغییر میدادند. درنهایت، این تصاویر با جامعه و هنر ساسانی تلفیق شده و به آنها معنای جدیدی در مفهوم ایرانی میداده است.

- فصول: تصاویر رامشگران همچنین می تواند از سنت فصلهای غرب نیز مشتق شده باشد. در این باره هارپر ادعا می کند که این تصاویر در ارتباط با فصلها و ماهها است و اینکه آنها، به جشنهای فصلی محبوب ساسانیان تجسم می بخشند. زنان اشیائی همچون پرنده، حیوان، گیاه، کاسه میوه، سطل، بخورسوز یا ظروف تشریفاتی در دست دارند که بسیاری از این اشیا در غرب به بازنمود ماهها و فصول مربوطاند. به عقیده وی، «این ظروف به جای اینکه اشیای مربوطاند. به عقیده وی، «این ظروف به جای اینکه اشیای باشند به جشنهای فصول ربط دارند» (هار پر، ۱۲۸:۱۳۸۳). همچنین طبق نظر گانتر و جت نیز، این ظروف می توانند به تقلید از رسومات رومی، از فصل ها و ماهها ترسیم شده باشد هرچند ممکن است آنها مفهوم خاصی در زمینه فرهنگ ایرانی داشته باشند.

بعضی تصاویر رامشگران، دارای بیانی مشابه تصاویر فصول در غرب هستند (تصویر ۲) که از دلائل انتساب آنها به فصول است. برای نمونه، شال مواج بالای سر فیگورهای زنان که در برخی از این تصاویر همچون ۳ و ۴ دیده می شود. هرچند از نظر برخی دیگر از محققین، ارتباط بین ویژگیهای روی ابریقها و گلدانهای نقره و فصول، لزوماً به ارتباط بین ساسانیان و آئینهای یونان – روم اشارهای نمی کند و شاید تصویر، تنها بخاطر ویژگیهای بصریاش در منابع آورده شده است.

- آناهیتا: اگرچه برخی از محققان منشاء تصاویر رامشگران رااز غرب میدانند ولی بسیاری دیگر نیز معتقدند که نهتنها آنها اقتباسی از غرب نیستند بلکه باید این تصاویر را در فرهنگ و آئین ساسانی جستجو کرد. ازجمله این نسبتها، آناهیتا است که از قدیمی ترین نسبتهای رامشگران است. در این باره شفرد اعتقاد دارد تصاویر زنان تجسمهای متفاوتی از آناهیتا هستند. نکته مهم در تأکید استدلال شفرد ظرف تصویر ۵ است که شامل چهار تصویر زن هر یک با اشیائی

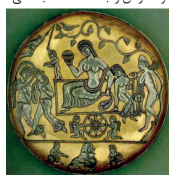
کرده است. مطلب دارای اهمیت در تمامی این مقالات این است که محققین درنهایت، تنها یک هویت به این رامشگران نسبت دادهاند که در متن اصلی مقاله پیشرو بیان شده است لیکن مطالعه حاضر پس از بررسی هویتهای ممکن رامشگران اقدام به گروهبندی آنها در چند دسته نموده است.

### روش پژوهش

به طور کلی شیوه پژوهش به کار گرفته شده، تحلیلی است. هرچند در ابتدا بررسی هویت رامشگران از طریق مطالعات مرتبط و نیز بررسی نظریات مختلف به شیوه توصیفی صورت انجام شده است. جمع آوری اطلاعات نیز به صورت کتابخانه ای بوده است.

### خاستگاههای تصاویر رامشگران

در حالی که اهمیت و هویت تصاویر رامشگران هنوز ناشناخته است، بیشتر محققان اعتقاد دارند بسیاری از تصاویر ساسانیان از غرب آورده شده است. بنابر عقیده ایشان، تصویر دیونیسوس ۱۱ و تصاویری از فصول منشاء این تصویرها در هنر ساسانی اند. - **ديونيسوس**: يكي از عواملي كه اين تصاوير را به دیونیسوس مرتبط می کند، انگور و صحنههای جشن و ضیافت است. دورتی شفرد ادعا می کند که تکرار موتیف انگور در این ظرف «نمایشی از تلفیق آئین آناهیتای ایران باستان با دیونیسوس، الهه باروری یونان، کسی که انگور به او نسبت داده شده است، میباشد» (Shepherd,1964:82). وی همچنین بیان می کند فعالیتهای مرتبط با دیونیسوس که با موسیقی و رقص در ارتباط است، با آئین آناهیتا ترکیب شده است. حال آنکه هار پر عقیده دارد مفهوم فرخندگی و جشن تصاویر مربوط به آئین دیونیسوس است. از جمله ظروفی که به دیونیسوس منسوب است، بشقاب نقرهای است که صحنه هائی از یک ضیافت در آن ترسیم شده است (تصویر ۱). اتینگهاوزن تصویر مرکزی را که ظرف میوهای احتمالاً انگور، در دست دارد باوجود اندام زنانهٔ آن به دیونیسوس و تصویر فرد کوچکتر کنار آن را به مائناد ۱۲ نسبت می دهد.



تصویر ۱. بشقاب نقره ساسانی، گالری فریر (گانتر، ۱۳۸۳: ۴۹)



متفاوت است. وی ادعا می کند این فیگورها نیز، ویژگیهای متفاوتی از الهه آناهیتا هستند؛ تکرار تصاویر هر زمان با یک جفت شیء متفاوت که شاید بتوان خصوصیاتشان را به الهه نسبت داد، همچون الهه آب (دلو و پرنده)، الهه گیاهان (انگور و گل)، الهه کشاورزی (سگ بهعنوان نگهبان خانه و گله و جام میوه) و الهه باروری (بچه و انار).

آکرمن ۱۲ نیز این تصاویر را بهخاطر اشیای آئینیشان آناهیتا نامیده است. وی چهار فیگور سفالی را بهعنوان تصاویر اولیه آناهیتا معرفی مینماید (تصویر ۶). این چهار فیگور آرایش سر استادانهای دارند و اشیایی را نگه داشتهاند که تصاویر رامشگران را با آئین آناهیتا مرتبط میکنند. این فیگورها بهوسیله «حفاریهای تجاری جنوب غرب ایران، بهخصوص نزدیک شوش و اهواز پیدا شدهاند، از نظر سبک شناسی به ساسانیان و احتمالاً قسمتی از دوره پارتیان نسبت داده شدهاند» (Ackerman,1965:216).

فیگورهای یادشده، همگی متفاوتاند و در عین حال، شبیه تجسمهای متفاوتی از تصاویر رامشگران ترسیمشده روی ظروف نقره هستند. آرایش سر آنها شبیه آرایشی است که الهه آناهیتا در نقش برجسته اعطای نشان نرسی در نقش رستم دارد. همچون بافتههای موی افتاده روی شانهها که در تصویر ۷ دیده میشود. «همه فیگورها لباس پوشیدهاند و تعدادی نیز گردنبند، هریک چیزی در دست نگه داشتهاند. یکی لوتوس، دیگری چوبدستی، سومی قرصی که احتمالاً یک آینه است و چهارمی یک بچه. احتمالاً آنها همگی نمودی از آناهیتا هستند» (همان: ۲۱۶ و ۲۱۷).

کاهنههای معبد آناهیتا: چیزی که بیشتر از همه باعث ارتباط بین رامشگران و تصاویر مذهبی می شود، اشیائی است که آنها با خود حمل می کنند و عاملی که احتمال الههبودن رامشگران را کاهش می دهد، شباهتنداشتن بین بعضی از این تصاویر و تصویرهای توصیف شده از آناهیتا است. این امر، چنین احتمالی را که ممکن است رامشگران، کاهنههای معبد آناهیتا باشند، به وجود می آورد. به خاطر ارتباط خاص بین آناهیتا و رامشگران، برخی محققین این تصاویر را به کاهنههای معبد آناهیتا نسبت دادهاند که وابسته به آئین

ولی در ارتباط غیر مستقیم با مذهباند. گیلمن ۱۰ با توجه به تصاویر بعضی ظروف که زنان را در چارچوبی معماری همراه با اشیای متفاوت نشان داده است. وی در این باره ادعا می کند که «موتیف زنان زیر طاق ها بازتابی از نوع معماری معابد آناهیتا است» (Duchesne,1971:379)، (تصویر ۸). این سبک معماری در معابد یونان – روم به کار می رفت و در جهان باستان همه گیر شده بود. احتمالاً این سبک در معابد زرتشتیان نیز به کار رفته باشد ضمن اینکه نفوذ این سبک معماری روی ظروف که شامل ظروف رامشگران هم است، ارتباط مذهبی آنها را تقویت می کند.

نقش برجستهای در برم دلک فیگور، زن و مردی را نشان مىدهد. اين نقش برجسته، بهرام دوم درحال صحبت كردن با یک زن نام دارد (تصویر ۹). در بعضی منابع، فیگور زن به خاطر تکرار دو عنصر آب و گیاه و ژست بهرام دوم و نیز، اینجا احتمالا جایگاه مقدسی از آناهیتا در طاق قندیل بوده که به عنوان آناهیتا شناخته شده است. *دویل*، ۱۵ با این بیان مخالف است زیرا فیگور زن، دست چپش را به نشانه احترام برای مرد بالا برده حال آنکه آناهیتا روی هیچ نقش بر جسته دیگری با این ژست و حالات، نشان داده نشده است. همچنین به خاطر اختلافات دیگر بین این نقش برجسته و نقش برجسته های اعطای نشان که آناهیتا در آن حضور دارد، دویل زنان را به عنوان کاهنههای آناهیتا ردهبندی میکند. در این صورت، نمادهای متنوعی را که دلالت بر الهه آناهیتا دارند، شرح می دهد. بیشتر ویژگی های رامشگران و نیز اشیائی که حمل می کنند مانند این تصویر، بیشتر به کاهنههای آناهیتا مربوطاند تا به خود آناهیتا.

زنان خاندان سلطنتی: نظر به اینکه بسیاری از ویژگیهای رامشگران و اشیائی که حمل می کنند، باز گوکننده آئین آناهیتا است هنوز برای نامیدن برخی از تصاویر رامشگران به عنوان کاهنهها با اطمینان کامل کافی نیستند، زیرا برخی از این تصاویر به عنوان کاهنههای آناهیتا از روش خاندان ساسانی



تصویر ۳. جام ساسانی، شال مواج بالای سر فیگورهای زنان (موزه ایران باستان)، (گیرشمن، ۱۳۵۰: ۲۱۵)



تصویر ۲. تصویری از فصول یونان - روم (Ettinghausen,1972:71)



تصویر ۵. ظرف ساسانی (موزه کلیولند)، چهار زن هریک با اشیائی متفاوت (www.clevelandart.org)

تصویر ۴. بشقاب نقره ساسانی (موزه کلیولند)، شال مواج بالای سر فیگورهای زنان (www.clevelandart.org)

درخصوص استفاده از مذهب برای ترسیم، قدرت را دنبال نمی کنند. اگر تصاویر رامشگران بهعنوان فیگورهای مذهبی پذیرفته نشود، امکان بعدی معرفی این تصویرها در قلمرو خاندان سلطنتی است. بدلیل اینکه ترسیم زنان بسیار نادر است، بیشتر محققین اعتقاد دارند که آنها باید اهمیت و قدرت زیادی داشته باشند. همچنین، به این دلیل که ویژگیهای شناخته شده سلطنتی تاحد بسیاری به ویژگی و سبک موها محدود می شود، این تصاویر را به خاطر سبک موهایمشده در صحنههای ضیافت که ویژگیهای مشابهی ترسیم شده در صحنههای ضیافت که ویژگیهای مشابهی با رامشگران دارند مانند تصاویر زنان در موزائیکهای بیشاپور (تصویر ۱۰)، ممکن است هم از نظر مذهبی و هم برای جشنها و مراسم و برای ارتباط دادن خاندان سلطنتی و آئین خدایان مهم باشند.

ترسیم تصویر زنان روی سکههای ساسانی اختلاف بین زنان سلطنتی و مذهبی را نشان میدهد. تعدادی تصویر از ملکهها روی سکهها و نقش برجستهها به ویژه زمان بهرام دوم و نیز تعداد کمی تصویر از ملکههائی که در زمان ساسانیان هرچند مختصر مستقلاً حکومت کردهاند، وجود دارد. اولین ملکهای که به تنهایی بر ایران حکومت کرد، بوران (۴۳۰–۴۳۱ ه.ق.) بود که در طول مدت حکومتش، سکه طلای منحصر به خودش را رواج داد (تصویر ۱۱). روی این سکه، نقش وی ترسیم شده در حالی که تاج پادشاهی مخصوصش را بر سر نهاده که شبیه هیچ پادشاه دیگری نیست. همچنین، تصاویر نیان سکهها به تصاویر رامشگران شباهتی ندارد.

زنان در مفهوم غیر مذهبی: تفسیرهای دیگر از گلدانها و ابریقها کاملاً درتضاد با مباحث مذهبی و سلطنتی قرار می گیرند و تصاویر رامشگران را در مفهومی غیر مذهبی بررسی می کنند. از نظر گیرشمن «نمایش اشخاص عریان در هنر ایرانی وجود نداشته است و جز در دوران ساسانی ظاهر



تصوير ۶. چهار فيگور سفالين دوره ساسانی؛ تصاوير اوليه آناهيتا (Ackerman,1964: 206)



تصویر ۷. آرایش موی سر نقشها، صحنه اعطای نشان نرسی (نقش رستم)، (www.tebyan.net)



تصویر ۸. ابریق نقره ساسانی (موزه متروپولیتن)، موتیف زنان زیر طاق ها (Harper, 1978: 60)



تصویر ۹. نقش برجسته بهرام دوم (برم دلک)(www.iranboom.ir)



تصویر ۱۰. تصویر زنان بر موزائیکهای بیشاپور (موزه ایران باستان)، (گیرشمن، ۱۳۵۰: ۱۴۲ و ۱۴۳)



نمی شود و تحت نفوذ خارجی است. موزائیک سازان بیشاپور زیبائی بدن انسان را در آثار خود نشان دادهاند، ولی زیبائی بدن برهنه جز در ظروف سیمین آن دوران دیده نمی شود. این پیکرههای برهنه زن با حالات رخوتانگیز و با اندامهای قوی و نرم زنان جوان و پیچ و تاب کمر و برخی خصوصیات هوسانگیز (دست و بازوی افراشته) اقتباس و تقلیدی از نمونههای گوپتا است. این ظروف زیبا برای درآمیختن با زندگی است. این ظروف در میان دستهای شاهان و بزرگان، رامشگاه رؤیاهای هوسآمیز آنان می گشت» (گیرشمن، ۱۳۵۰: ۲۱۴). الگ گرابر نیز، عقیده دارد که چنین اشیائی را نباید ظروف مذهبی یا آئینی دانست بلکه اینها نمایانگر ردهای از سیمینههای دنیوی هستند که برای مسرت خاطر شاهزادگان و شاهان تولید شدهاند. وی همچنین معتقد است که «اغلب این اشیا مادی بودند و از جمله کاربردشان در جشنهای شاهانهوار دوران اسلامی و در نمونههای دیگر قبل از اسلام بوده است» (grabar,1967:60). اين انديشمند بيان مي کند که مفهوم مادی آنها بود که باعث شد از نابودشدن در امان بمانند. شایان یادآوری است که این ظروف، سال ها به خاطر کاربردشان در جشنهای پادشاهان اسلامی حفظ شدهاند. پادشاهان اسلامی که ظروف نقره را به انحصار خود درآورده بودند، همواره گلدانها و ابریقها را بهعنوان اشیای تزئینی به کار میبردند و در حالی که از این ظروف استفاده می کردند، مفاهیم دیگری فراتر از آنچه ساسانیان شاید درباره این ظروف مى دانستند، به آنها مى دادند.

بررسی ویژگیهای ظروف: در مقاله پیشرو، ۲۳ ظرف سیمین متعلق به دوره ساسانی که تصویرهای رامشگران روی آنها ترسیم شده، بررسی میشوند. پس از بیان مشخصات و ویژگیهایشان، از دیدگاه فرقا بررسی و تقسیمبندی میگردند. در این دیدگاه، به فر در زمان ساسانیان بسیار توجه می شده و از ارکان مهم آئین پادشاهی و لازمه قدرت و فرمانروایی پادشاه و نیز نمایانگر تأیید الهی و مؤید مشروعیت حکومت بوده و کارکردی سیاسی، اجتماعی و معنوی داشته به گونهای که برخورداری از آن، باعث ایجاد هالهای از تقدس بر صاحبش می شده است. فراتر از اینها، فر، قدرت را نیز مقدس می ساخته خرمان براند بنابراین هم منشأ قدرت و عظمت بوده و هم نماد خوانیت و مشروعیت است (جدول ۱).

جدول ۱، بیانی از ویژگیهای ترسیمشده در ظروف از قبیل تعداد زنان ترسیمشده بر هر یک، اشیا و آلات موسیقی که حمل می کنند، وجود داشتن و نداشتن هاله و طاق و نیز نوع آرایش سر و موی آنان است. از آنجائی که به گفته هار پر «همه

موضوعات نمایش دادهشده روی ظروف معنی دار هستند، آنها دارای بیانهای نسبتاً سیاسی و اجتماعی اند تا صرفاً موتیف تزئینی» (harper, 1988:153)، می توان گفت که هنرمند از ترسیم این زنان هدف خاصی را دنبال کرده است. همچنین رویکردی در هنر وجود دارد که سعی می کند همه کارهای هنری را به کانون بزرگتری از هنر مربوط کند تا همه چیز را به فرهنگ و جامعهای که اشیا را به راههای خاص آفریده اند. ظروف نقره ساسانی نیز از این امر جدا نبوده اند و احتمالاً این زنان هویتی خاص مربوط به همان فرهنگ را برای بیان هدف مشخصی داشته اند. با توجه به کمبود منابع مکتوب از زمان ساسانی و نبود منبعی که به هویت این زنان که در بین آثار باقی مانده ساسانیان بسیار نادرند، اشاره داشته باشد شاید بتوان از طریق بررسی ویژگیهای ظاهری و ارتباطی که با نمادهای فرهمندی دارند، به هویتهای ممکن رامشگران پی برد.

### دستهبندی ظروف برمبنای نشانههای فرّ

برای تقسیم ظروف برمبنای فرّ، نخست نشانههای فرهمندی موجود در این آثار بررسی و با توجه به نشانههای مشابه تقسیمبندی آنها انجام گردیده است که بدین قرار است: گروه اول: علائم فرّ در این تصویرها شامل هاله، دستار و اشیائی است که در دست دارند. بیشتر این اشیا، وابسته به آناهیتا هستند و از علائم فرهمندی همچون انار، ابریق آب، گل نیلوفر، کودک، شاخه انگور و پرنده (تصویر ۱۲).

گروه دوم: شامل چهار ظرف است که بیشتر نشانههای فرّ را دارند ولی در همه آنها یکسان نیست. این ظروف علاوهبر اشیائی که حمل می کنند، هاله اطراف سر را نیز دارند ولی بدون دستارند (تصویر ۱۳).

گروه سوم: شامل هفت ظرف است که نمادهای اصلی فرّ در آنها دیده نمی شود. رامشگران در این ظروف، اشیائی در دست دارند که بیشتر آنها زیر طاقهایی ایستادهاند (تصویر ۱۴).

گروه چهارم: شامل هشت ظرف است که رامشگران آنها نشانههائی از فرهمندی با خود ندارند. در بیشتر این ظروف، زنان در حال نواختن موسیقی یا رقصند (تصویر ۱۵). با توجه به نظرات مختلف محققین و نیز ویژگیهای این تصاویر که از الگوی یکسانی پیروی نمیکنند، نمی توان تمام رامشگران را به یک هویت خاص نسبت داد و می توان آنها را در چند گروه طبقهبندی کرد. در بخش نخست مقاله، نظرات گوناگون محققین درباره هویتهای ممکن رامشگران بررسی شد. در این قسمت، با توجه به این نظرات و ویژگیهای ظروف و همچنین با توجه به این نظرات و ویژگیهای ظروف و همچنین با تاکید بر نماد فرّ، هویتهای بیانشده رد و تأیید می گردند.





تصویر ۱۱. پشت و روی سکه بوران ملکه ساسانی (نگارندگان)



تصویر ۱۲. چهار ظرف نقره ساسانی با توجه به ویژگیهای فرهمندی مشابه (نگارندگان)

در این میان سه هویت: دیونیسوس، فصول و زنان سلطنتی بنابر دلایل ارائهشده رد و بقیه انتسابات نیز با بیان دلایل و توجه به نمادهای فرهمندی، تائید می شوند.

از جمله نسبتهای دادهشده به رامشگران، دیونیسوس خدای شراب یونان است. اصلی ترین علت این انتساب را موتیف انگور میدانند. در حالی که ترسیم موتیف انگور در غرب رایج بود در دیگر فرهنگها و تصاویر مذهبی نیز ظاهر میشد؛ در دین مانوی درخت زندگی به صورت درخت عظیم الجثه انگور مشاهده شده درخت هوم زرتشتیان نیز به انگور شبیه است. انگور یکی از موتیفهای مذهبی نیز به شمار می آید و همچنین استفاده از انگور نمونهای از سبک هنری ساسانیان است. اتینگهاوزن انگور را از واجبات بزم دیونیسوس می داند حال آنکه، در برخی از تصاویر این ظروف انگور حضور ندارد. از دلایل دیگر این انتساب، جشنهای وابسته به آئین ندارد. از دلایل دیگر این انتساب، جشنهای وابسته به آئین



تصویر ۱۳. چهار ظرف نقره ساسانی با ویژگیهای فرهمندی مشابه (نگارندگان)



تصویر ۱۴. هفت ظرف نقره ساسانی با ویژگیهای فرهمندی مشابه (نگارندگان)



تصویر ۱۵. هشت ظرف نقره ساسانی با ویژگیهای مشابه فرهمندی (نگارندگان)

# جدول ۱. ویژگیهای ظاهری تصویرشده در ۲۳ ظرف نقره ساسانی

| شکل تاج و فرم موها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | آلات موسيقى | طاق در زمینه                                      | اشیائی که حمل میکنند                                                | هاله                               | تعداد<br>زنان    | شماره و فرم ظرف |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|---------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------|------------------------------------|------------------|-----------------|
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |             |                                                   | ظرف میوه (انار)، ابریق، پلنگ،<br>کبوتر، برگ انگور، کودک             | دارای هاله<br>با تزئین سه<br>دایره | چهار             | ۱. گلدان        |
| and the second s |             | دارای طاق با<br>فرم خطی ساده                      | گل نیلوفر، ظرفی که پرندهای<br>روی آن نشسته، ظرف میوه،<br>کبوتر      | دارند                              | پنج              | ۲. گلدان        |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |             | دارای طاق با<br>فرم خطی ساده                      | گل، پرنده، طاووس، جعبه،<br>کودک، ظرف میوه                           | دارند                              | سه               | ۲. ابریق        |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |             | دارای طاق های<br>تزئینشده                         | کودک، طاووس، کبوتر                                                  | دارند                              | احتمالاً<br>چهار | ۴. ابریق        |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |             | دارای طاقهای<br>تزئینشده که بین<br>آنها پرنده است | کودک، انار، ظرف میوه، حلقه،<br>جعبه، گل نیلوفر                      | دارند                              | شش               | ۵. گلدان        |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |             | دارند                                             | ظرف، پرنده (طاووس)                                                  | دارند                              | وع               | ۶ ظرف دالبری    |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |             |                                                   | گل، برگ انگور، ظرف میوه،<br>سگ، کبوتر، (دلو)، انار، کودک<br>[پرنده] |                                    | چهار             | ۷. گلدان        |



|                                             |               |              | ۱۱ طرت نفره نششانی                                                             | , ,, |               | C ), C) .       |
|---------------------------------------------|---------------|--------------|--------------------------------------------------------------------------------|------|---------------|-----------------|
| شکل تاج و فرم موها                          | آلات موسيقى   | طاق در زمینه | اشیائی که حمل میکنند                                                           | هاله | تعداد<br>زنان | شماره و فرم ظرف |
|                                             |               |              | پرنده، رزت، ظرف، سگ، برگ<br>انگور، ظرف میوه                                    |      | چهار          | ۸. گلدان        |
| Tag San | سرنا،<br>بربط |              | پرنده (طاووس)، ظرف، سرنا،<br>بربط                                              |      | چهار          | ۹. کاسه         |
|                                             |               |              |                                                                                |      | یک            | ۱۰. بشقاب       |
|                                             | عود           | دارند        | گل، ظرف میوه، روباه، کبوتر،<br>حلقه، طاووس، قرقاول،<br>عودسوز، کبک یا تذرو، سگ |      | چهار          | ۱۱. گلدان       |
|                                             |               | دارند        | کبوتر، برگ انگور، گل قلبی،<br>عودسوز، پرنده، سورمهدان،<br>ظرف انار             |      | چهار          | ۱۲. گلدان       |
|                                             |               | دارند        | ظرف میوه، گل                                                                   |      | چهار          | ۱۳. گلدان       |

# ادامه جدول ۱. ویژگیهای ظاهری تصویرشده در ۲۳ ظرف نقره ساسانی

| شکل تاج و فرم موها | آلات موسيقى                          | طاق در زمینه | اشیائی که حمل میکنند                                                         | هاله  | تعداد<br>زنان                    | شماره و فرم ظرف |
|--------------------|--------------------------------------|--------------|------------------------------------------------------------------------------|-------|----------------------------------|-----------------|
|                    |                                      | دارند        | گل قلبی، ابریق آب و پلنگ،<br>نیلوفر، پرنده، حلقه، ظرف،<br>برگ انگور، بخوردان |       | چهار                             | ۱۴. ابریق       |
|                    |                                      |              | پرنده، کودک، سگ                                                              |       | احتمالاً<br>چهار                 | ۱۵. ابریق       |
|                    |                                      | دارند        | پرنده، بخوردان                                                               |       | احتمالاً<br>چهار                 | ۱۶. ابریق       |
|                    | قاشقک                                |              | مشعل                                                                         |       | چهار و<br>یک زن<br>روی در<br>ظرف | ۱۷. ابریق       |
|                    | پان فلوت،<br>کفرننده،<br>شیپور دوقلو |              | اًلات موسیقی                                                                 | دارند | چهار                             | ۱۸. گلدان       |
| G. S.              | بربط،<br>سرنا،<br>کف:زننده، قانون    |              | اًلات موسیقی                                                                 |       | چهار                             | ۱۹. کاسه        |



|                    |                                     |              | 3 ) )                | , ,,, , | , -           | G ))               |
|--------------------|-------------------------------------|--------------|----------------------|---------|---------------|--------------------|
| شکل تاج و فرم موها | آلات موسيقى                         | طاق در زمینه | اشیائی که حمل میکنند | هاله    | تعداد<br>زنان | شماره و فرم ظرف    |
|                    | بربط،<br>سرنا،<br>كفزننده،<br>قانون |              | آلات موسیقی          |         | چهار          | ۲۰. کاسه           |
|                    | پان فلوت،<br>سرنا                   |              | آلات موسیقی          |         | چهار          | ۲۱. کاسه<br>دالبری |
|                    |                                     |              |                      |         | وي            | ۲۲. کاسه<br>دالبری |
|                    |                                     |              |                      |         | وع            | ۲۳ . كاسه قايقى    |

(نگارندگان)

دیونیسوس است بااینکه در بیشتر این ظروف صحنههای جشن و ضیافت مشخص نشده است. همچنین ابوریحان بیرونی در فصلی درباره جشنهای ایرانیان در ماهها، از جشنها در نظر ایرانیان خبر می دهد و به توصیف نظام گستردهای از جشنهای ایرانی دست می زند.

از دیگر هویتهایی که به این تصاویر نسبت دادهاند، فصول است. اگرچه ممکن است آنها به تقلید از تصاویر فصول یونان – روم ترسیم شده باشند، احتمالاً مفهوم خاصی در فرهنگ ایرانی داشتهاند. برای نمونه، موتیف دیونیسس، تصاویر یونان – روم از فصلها را نیز ممکن است هنرمندان ساسانی به عنوان نمونهای برای رامشگران به کار گرفته باشند. بنابر نظر گیرشمن، ایرانیان تأثیرات غربی را می پذیرفتند و طبق سنن محلی خود آن را تغییر و به آنها معنای جدیدی در مفهوم ایرانی می دادند. ار تباط بین ویژگیهای روی ابریقها و گلدانهای نقره و فصول لزوماً به ار تباط بین ساسانیان و

آئینهای یونان - روم اشارهای نمینماید و شاید تصویر تنها بخاطر ویژگیهای بصریاش، در منابع آورده شده باشد.

زنان سلطنتی، از دیگر انتسابات رامشگران هستند. از دلائل این انتساب، سبک موی رامشگران است که اتینگهاوزن آرایش موها را به تنهایی برای دلالت بر عضو خاندان سلطنتی بودن کافی نمی داند. در این تصاویر نیز، آئینهای لازم برای ترسیم زنان سلطنتی و نجیبزاده دنبال نشده است. تعدادی تصویر از بجیبزادگان و زنان سلطنتی باقی مانده است که سبک متفاوتی با رامشگران دارند. همچنین تفاوتشان با نقش بر جستهها و با رامشگران دارند. همچنین تفاوتشان با نقش بر جستهها و زنان رده بالای جامعه باشند. جدای از نقش بر جستهها، در دیگر آثار ساسانی کمتر تصویر زنان دیده می شود. همه زنانی دیگر آثار ساسانی کمتر تصویر زنان دیده می شود. همه زنانی حصنههای اعطای نشان و ترسیم زنان سلطنتی، در خدمت حکومت ساسانی و خانواده سلطنتی بودهاند.



نگارندگان با توجه به اهمیت خاص فرّ و فرهمندی در زمان ساسانیان و استناد به نظریات *ابوالعلا سوداً ور* در کتاب "فرّه ایزدی در آئین پادشاهی ایران باستان" به تائید هویتهای باقی مانده دست زده و رامشگران را به چهار گروه و سه انتصاب طبقهبندی کردهاند که در تصویرهای ۱۲–۱۵ نشان داده شده است. در این تقسیم بندی، رامشگران گروههای اول و دوم، به دلیل دارابودن بیشترین علائم فرّ و نشانههای آناهیتا به الهه آناهیتا نسبت داده شدهاند. از محققین مخالف این نظریه، اتینگهاوزن است که مشکل آنالیز این زنان را به عنوان آناهیتا، پوشش آنها دانسته است و بیان می کند «در سرودهای مقدس اوستا، آناهیتا با پوششی از پوست سگ آبی و دیگر جامهها و یک تاج جواهرنشان توصيف شده است» (Ettinghausen,1967:36). در حالی که آناهیتا در هیچیک از آثار باقیمانده از ساسانیان همچون نقشبر جستههای سنگی با پوشش پوست سگ آبی ظاهر نشده است، در اوستا چنین توصیف شده است «ناهید زنی است جوان خوشاندام و بلند بالا و برومند و زیباچهر. آزاده و نیکوسرشت بازوان سفید وی به ستبری شانه اسبی است با سینههای برآمده و با کمربند تنگ در میان بسته ....» (پورداوود،۱۳۴۷:۱۳۴۷). بنابراین، توجه به اهمیت و قدرتی که الهه آناهیتا در این زمان پیدا می کند و نیز با مقایسه بیشتر تصاویر، آناهیتا در دیگر آثار دوره ساسانی میتواند صفات رامشگران را به عنوان الهه آناهیتا در این دو گروه تقویت کند. گروه سوم به دلیل نداشتن اصلی ترین علائم فرّ و نشانههای آناهیتا، الهه آناهیتا نیستند ولی به دلیل ارتباط خاصشان با آناهیتا همچون اشیائی که حمل میکنند که از نشانههای آناهیتا نیز به شمار میرود و طاقهایی که رامشگران در زیر آنها ایستادهاند، به گفته گیلمن یادآور معابد آناهیتا هستند که می توان به کاهنههای معبد آناهیتا نسبت داد.

هیچگونه ارتباطی با نمادهای فرهمندی و آناهیتا ندارند و در تضاد با بحث آناهیتا قرار می گیرند. این گروه از تصاویر در یک مفهوم غیر مذهبی بررسی می شوند و در زمره زنان وابسته به لذات جسمانی قرار گرفتهاند. شکل بدن رامشگران در این تصاویر بهنسبت کلیشهای است: سینههای بزرگ، کمر باریک، رانهای بزرگ و موی بلند، در بعضی موارد طرز ایستادن و حركتشان به گفته گيرشمن صراحتاً درخواست لذات جسماني است. ممکن است زمانی که فرهنگ دیونیسوس وارد هنر ایران شد، عیاشی زنان و تصور زن به عنوان ابزاری هنری اهمیت یافته باشد و شاید تجسم آن تصاویر، رامشگران بوده باشد. این تجسم از زنان، در خور احترام نیست چراکه این تجسم به معشوقهها و زنان حرمسرا که کارشان سرگرم کردن و خشنودی مردان بود، نزدیکتر است. این گونه تصاویر از زنان در جهان اسلام نیز وجود داشته که از عناصر تجملاتی ساسانی گرفته شده بودند. آن چنان که از اشعار ابوالعباس الناشيء برمي آيد، این ظروف برای نوشیدن استفاده میشدند: «در جام پر نقش و نگار زیبایانی را که اندام آنها موج می زند باز خواهی شناخت ... و هنگامی که شراب درون آن تکان می خورد و به شکل مرواریدهای تک و جفت فرو می ریزد، آن وقت گوئی زیبایان بجای پیراهن، زر پوشیدهاند و سینه خود را با گردن بندهای مروارید آراستهاند» (گیرشمن، ۱۳۵۰: ۲۱۴).

گروه چهارم دستهای از رامشگران را نشان می دهد که

تصاویر در این مفهوم، مخصوص خاندان سلطنتی است و ظروف نقره و تصاویر رامشگران، ابزار سرگرمی شاهزادگان شدهاند. این امر سالها به عنوان یک سنت باقی ماند آن گونه که تصاویر بارها برای سرگرمی بصری صاحبانشان به کار برده شدند.

### نتيجهگيري

نظر به اینکه، خاستگاه رامشگران به وضوح مشخص نشده است و درک روشنی از هویت این زنان وجود ندارد، این ابهام اجازه می دهد تا به عنوان هویتهای مختلف خوانده شوند. ازاین رو، مانند دیگر تصاویر باستانی رامشگران نیز، مفاهیم مختلفی را طی دورههای گوناگون به خود گرفتهاند. بااینکه این تصاویر مفهوم روشنی ندارند، می توانند دارای مفاهیم گوناگونی باشند که نه تنها نسبتهای داده شده به رامشگران را گسترش می دهند بلکه کاربردشان را نیز افزایش می دهند. محققان انتظار داشتند مفهوم این تصاویر را در ظروف نقره ساسانی پیدا کنند بنابر این، آنها تصویر این زنان را به علت ابهامات موجود در آثار که تا اندازهای تنوع تفاسیر را تائید می کند، از طریق حدس و گمان توجیه کردند.

با توجه به بررسیهای انجامشده روی ۲۳ ظرف، نگارندگان هویت رامشگران ظروف نقره ساسانی را بنابر نمادهای فرهمندی، به سه گروه تقسیمبندی کردند: گروه اول را که از بیشترین و اصلی ترین نمادهای فرّ برخوردار است به الهه آناهیتا، گروه دوم را که در ارتباط با آناهیتا است ولی اصلی ترین علائم فرّ را ندارند به کاهنههای معبد آناهیتا و درنهایت، گروه سوم را که هیچیک از علائم فرّ و نشانههای الهه را نداشته و صرفاً جنبه دنیوی دارند، به زنان حرمسرا و غیر مذهبی نسبت دادهاند.



برای بررسی بهتر این ظروف میتوان از روشهای دیگری همچون آنالیز فلزات<sup>۱۷</sup> یا بررسی تکنیک کار این ظروف استفاده کرد. همچنین با قراردادن هنر در مقوله اجتماعی ساسانی شاید بتوان مفاهیم متفاوتی از آن به دست آورد. این راههای مختلف میتوانند اطلاعات بیشتری را در زمینه بررسی ظروف در اختیار محققین قرار دهد. همچنین پژوهشگران نیز میتوانند به درک بهتری از مفاهیم و اهمیت و کاربرد ظروف نقره ساسانی با نقش رامشگران دست یابند.

## پینوشت

- 1. Perm
  - ۲. ازجمله نمادهای فرهمندی می توان به هاله نورانی، حلقه، گل نیلوفر و پرنده اشاره نمود. برای آگاهی یافتن بیشتر مراجعه شود به:
     سودآور، ابوالعلاء (۱۳۸۳). فره ایزدی در آئین پادشاهی ایران باستان، تهران: فرهنگ معاصر.
- 3. Ann C Gunter
- 4. Paul Jett
- 5. Roman Ghirshman
- 6. Richard Ettinghausen
- 7. Oleg Grabar
- 8. Prudence Oliver Harper
- 9. Martha Carter
- 10. Dorothy Shepherd
- 11. Dionysiac

دیونیسوس نزد یونانیان، فرزند زئوس و خدای کشاورزی، عشق، شراب، بی پروایی و باروری است.

- 12. Maenad
  - مائنادها که آنها را باکانتها هم مینامیدند، زنانی شیفته دیونیسوس بودند که با نوشیدن شراب دیوانه و سرشوریده میشدند.
- 13. Ackerman
- 14. Duchesne Guillemin
- 15. Eric de Waele
- 16. Farr
- فرّ، فرّه، خوره، خره (پهلوی) و خورنه اوستایی در فرهنگها به معانی گوناگون همچون شکوه، جلال، شأن، شوکت، برازندگی و زیبندگی آمده است.
  - ۱۷. شایان یادآوری است که جت و گانتر بنابر آنچه در کتاب فلز کاری ایران در دوران هخامنشی، اشکانی و ساسانی آورده شده، از این تکنیک استفاده کردهاند.

### منابع و مآخذ

- اتینگهاوزن، ریچارد (۱۳۸۳). **اوجهای درخشان هنری**، ترجمه هرمز عبدالهی، تهران: آگاه.
- اسمیت، ژوئل (۱۳۸۳). فرهنگ اساطیر یونان و رم، ترجمه شهلا برادران خسرو شاهی، تهران: فرهنگ معاصر.
  - بارتلمه، کریستین (۱۳۴۴). **زن در حقوق ساسانی**، ترجمه ناصرالدین صاحب الزمانی، تهران: عطائی.
    - بویس، مری (۱۳۸۱). **زر تشتیان باورها و آداب دینی آنها**، ترجمه عسکر بهرامی، تهران: ققنوس.
    - پوپ، آرتور ایهام (۱۳۸۵). س**یری در هنر ایران،** ترجمه نجف دریابندری، تهران: علمی و فرهنگی.
      - پورداوود، ابراهیم (۱۳۴۷). **یشتها،** تهران: دانشگاه تهران.
      - دادور، ابوالقاسم (۱۳۸۷). نقش زن **در آثار هنری هنر ساسانی**، سمنان: آبرخ.
      - دوستخواه، جلیل (۱۳۴۳). **اوستانامه مینوی آئین زرتشت**، تهران: مروارید.
      - ریاضی، محمدرضا (۱۳۸۲). **طرحها و نقوش لباسها و بافتههای ساسانی،** تهران: گنجینه هنر.
      - سودآور، ابوالعلاء (۱۳۸۳). فرّه ایزدی در آئین پادشاهی ایران باستان، تهران: فرهنگ معاصر.

- صرامی، رسول(۱۳۷۳). **بررسی ظروف سیمین ساسانی**، پایاننامه کارشناسی ارشد، تهران: دانشگاه تربیت مدرس.
  - طبری، ابوجعفر محمد بن جریر (۱۳۴۱). تاریخ بلعمی، ترجمه محمدتقی بهار، تهران: دانشگاه تهران.
    - علوی، هدایتالله (۱۳۸۷). **زن در ایران باستان،** تهران: هیرمند.
  - کندی، مایک دیکسون (۱۳۸۵). **دانشنامه اساطیر یونان و روم**، ترجمه رقیه بهزادی، تهران: طهوری.
- گانتر، آن سی (۱۳۸۳). فلز کاری ایران در دوران هخامنشی، اشکانی، ساسانی، ترجمه شهرام حیدریان، تهران:گنجینه هنر.
  - گویری، سوزان (۱۳۷۹). **آناهیتا در اسطورههای ایران**، تهران: جمال الحق.
  - ...... (۱۳۸۳). ایران از آغاز تا اسلام، ترجمه محمد معین، تهران: علمی و فرهنگی.
- گیرشمن، رمان (۱۳۵۰). هنر ایران در دوران پارتی و ساسانی، ترجمه بهرام فرهوشی، تهران: بنگاه ترجمه و نشر کتاب.
- مصطفوی، محمدتقی (۱۳۸۰). صحنههائی از رامشگران دوره ساسانی، فصلنامه ماهور، سال چهارم، (۱۳)، ۲۰۸.
- Ackerman, P. (1964). Cult Figurines. In: Arthur Upham Pope (ed), A Survey of Persian Art Vol. I:
   Pre-Achaemenid, Achaemenid and Parthian Periods, London: Oxford University Press, 195-223.
- Pope, A. (1965). Achaemenid and Parthian Periods. London: Oxford University Press.
- Azarpay, G. (1976). The Allegory of Den in Persian Art. Artibus Asiae, 38 (1): 37-48.
- Carter, J. M. (1974). Royal Festal Themes in Sasanian Silverwork and their Central Asian Parallels. Commemoration Cyrus, 1: 171-202.
- Ettinghausen, R. (1967). A Persian Treasure. **The Arts in Virginia**, 8: 28-41.
- Ettinghausen, R. (1972). **From Byzantium to Sasanian Iran and the Islamic World**. Leiden: E J Brill.
- Duchesne, G. J. (1971). Art et Religion Sous les Sassanides. Academia Nazionale dei Lincei.
- Fowden, G. (2004). **Qusayr Amra: Art and the Umayyad Elite in Late Antique Syria**. Berkeley: University of California Press.
- Grabar, O. (1967). Sasanian Silver: Late Antique and Early Medieval Arts of Luxury from Iran. Michigan: University of Michigan Museum of Art.
- Harper, P. O. (1978). **The Royal Hunter: Art of the Sasanian Empire**. New York: Asia House Gallery.
- Harper, P. O. (1981). Silver Vessels of the Sasanian Period (Vol. 1: Royal Imagery). New York: Princeton University Press.
- Shepherd, D. (1964). Sasanian Art in Cleveland. **Bulletin of the Cleveland Museum of Art,** Vol 51. No 4: 66-92.
- www.iranboom.ir (access date: 28/12/2013)
- http://www.clevelandart.org/search sasanian (access date: 14/11/2014)
- www.tebyan.net(access date: 28/12/2013)
- fa.wikipedia.org (access date: 16/12/2013)
- www.livius.com(access date: 27/11/2013)



# بررسی تطبیقی وجوه تصویری نقوش سکه و تمبر در دوره قاجار

ابوالقاسم دادور\* آرزو ایروانی\*\*

### چکیده

دوره قاجار را می توان دوره نوآوری و شروع تحولات جدید در هنر ایران دانست. از جمله این تحولات، رابطه فزاینده و مراودات مختلف با غرب است که به دنبال ورود انواع دانشها و علوم جدید به ایران، تأثیرات ویژه این پدیده بر امور مختلف در دوره قاجار دیده می شود. در این میان، دگرگونی هایی هم در وضعیت اداری پدید آمد و به دلیل ایجاد تشکیلات پستی جدید به منظور برقراری ارتباطات سریعتر میان ایالات و ولایات داخلی، چاپ تمبر به سبک اروپایی انجام شد. هرچند یکی از آثار تاریخی ایران، نقوش سکه و تمبر دوران قاجار است اما باوجود اهمیت نقوش به کار برده شده روی این اقلام که خود گواهی عینی در بازگویی تحولات تاریخی، اجتماعی و فرهنگی و تفکرات حاکم بر نظام کشور هستند، متأسفانه پژوهش و مطالعه در زمینهٔ شناخت نقوش به کار رفته روی آنها در میان سایر صنایع و هنرها کمتر صورت گرفته است.

روش تحقیق به کارگرفته شده در مقاله پیشرو، تاریخی و روش گردآوری اطلاعات آن، مطالعه کتابخانهای همراه با بررسی اسناد تاریخی و نیز تطبیق عناصر تصویری، می توان به وجود وجوه مشترک تصویری میان نقشهای سکه و تمبر دوره قاجار پی برد. ضمن اینکه، نقوش و تصاویر تمبرها به نوعی ادامه دهنده و مرتبط با نقوش روی سکه ها هستند و هر دوی آن ها، عاملی در جهت نمایش قدرت بوده اند. امید است، در این راستا با کنکاشی در تحولات به وجود آمده در نقوش و تصاویر سکه و تمبر، کمکی به شناخت بیشتر آن ها شود.

**کلیدواژگان:** تمبر، سکه، قاجار، نقوش تزئینی.

۵٧

<sup>\*</sup> دانشیار، گروه پژوهش هنر، دانشگاه الزهرا (س).

<sup>\*\*</sup> دانشجوی کارشناسیارشد پژوهش هنر، دانشگاه علم و هنر اردکان، پزد.



#### مقدمه

اواسط قرن سيزدهم ه.ق.، روابط ميان دربار قاجار و سرزمینهای خارجی به شکل درخور توجهی فزونی یافت. به دنبال روابط فزاینده و مراودات مختلف با غرب (بمانیان و دیگران، ۱۳۹۰: ۳۵)، نخستین پادشاه ایرانی، ناصرالدین شاه، برای اولینبار به اروپا سفر کرد (ورنویت، ۱۳۲۵: ۱۰۰). در این مسافرت، چشم و گوش ناصرالدین شاه از دیدن و شنیدن چیزهای تازه، اختراعات و فنون جدید تاحدی باز شد و او را به فکر تجدد کشور خود انداخت. برای نمونه، با دیدن انتظامات پستی خارجی برآن شد تا نمونه آن را در قلمرو حکومت خویش فراهم سازد (پژمان، ۱۳۲۶: ۲۳۲) و اصلاحاتی را در این زمینه به وجود آورد. یکی از این فنون جدید و اصلاحات که براساس اسلوب اروپائی به ایران وارد شد، تمبر بود. در پژوهش حاضر فرضیه آن است که تمبر، این تحفه جدید که خود به نوعی پولی کاغذی است، با نقوش روی سکههای این دوره وجه اشتراک تصویری دارد. به نظر مى رسد نقوش به كار رفته روى سكه ها، نقوش تمبرها را تحت الشعاع خود قرار داده است. نظر به این که متأسفانه تاکنون به این وجوه مشترک تصویری توجهی درخور نشده، در این پژوهش تأثیرپذیری این وجوه از یکدیگر صورت پذیرفته است. درواقع با درنظر گرفتن وجوه مشترک، در هر بخش تا جایی که امکان داشت توصیفی درباره پیشینه هر نقش به عمل آمده است. این توصیف نشان میدهد که آن نقش از چه زمانی روی سکه در ایران رایج شده و اکنون (دوره قاجار) روی تمبر نیز، ظاهر گردیده است. به بیان دیگر، تمبر که محصولی تازه وارد است به دنبال ورودش طرح یا نقشی اروپائی گونه را به ایران آورده است.

در ابتدای این بخش، پس از نگاهی اجمالی به وضعیت سکه و تمبر در دوره قاجار، وجوه تصویری اسناد تاریخی-تصویری بررسی میشود. هدف از بررسی، تجزیه و تحلیل نقوش به کار رفته، بازشناسی و تفکیک نقوش سکه و تمبر و تأثیرات گرفتهشده از یکدیگر در این دوره تاریخی است. شایان یادآوری است که از پژوهش حاضر میتوان در زمینه دانشهای مرتبطی همچون باستانشناسی و مرمت آثار و اشیای تاریخی و همچنین درجهت احیای نقوش اصیل سنتی-ایرانی بهره برد. ضمن اینکه، سازمانهایی مانند مرکز اسناد ملی، اداره میراث فرهنگی میتواند از آن استفاده کنند.

### پیشینه پژوهش

در ظاهر امر زمانی که صحبت از قاجار به میان میآید، همه توجهها به سمت مدرنیتهشدن ایران در این دوره کشانده

می شود. این مسئله درباره تمبر نیز صدق می کند چراکه این شیء در دوره قاجار محصولی تازه وارد است. معین (۱۳۷۱) تمبر را «برگهای کوچک، که ادارات پست طبع و در مقابل أخذ حق حمل و نقل نامهها و غيره به نامه و محمول الصاق كنند»، معرفی مینماید (فرهنگ فارسی معین، ذیل واژه تمبر). با این توصیف، این تحفه جدید اروپائی، کارکردی چون سکه را داشته است. در این راستا، شاید از نقشهای روی سکههای این دوره نیز الگوبرداریهایی برای طراحی تمبرها به عمل آمده است. به واسطه تحولاتی که در رشتههای مختلف ایران قاجاری پدید می آید، سکه و تمبر نیز همگام با دیگر پدیدههای هنری آن زمان، ضمن به خدمت گرفتن امکانات جدید، شکل تازهای در ایران مییابند. بسیار دیده شده که درباره مباحث مضمونی و نقوش سایر هنرها همچون پرده نقاشی و پیکرنگاریهای درباری دوره قاجار، بررسی و مقایسههایی میان آنها صورت گرفته که دنبالهرو سبک و سیاق غرب بوده یا روندی سنتی را پیموده است. درواقع، تحقیقاتی درخصوص نقوش این اقلام بهویژه سکه دوره قاجار همچون "تاریخ سکه (دوره قاجاریه)" از *شهبازی فراهانی* (۱۳۸۰) صورت گرفته اما هیچگاه بررسی خاصی درباره تشابهات این دو صورت نگرفته است.

به ندرت درباره سکه و تمبر مطالبی یافت می شود که هر دو را هم گفتمان با یکدیگر معرفی نماید و از وجوه مشتر کشان که نشان ملی کشور را نمایان میسازند، سخنی به میان آمده باشد. مطالبی که وجود دارد درباره چگونگی ورود تکنولوژی جدید سکه و تمبر است نه در زمینه مقایسه تصویری میان آنها. برای نمونه، کسری (۱۳۹۱) می گوید به دنبال تصمیم جدى ناصرالدين شاه براى مدون كردن يست ايران، حسنعلى خان امیرنظام گروسی، وزیر مختار ایران در پاریس، به علت معاشرت با امپراطور ناپلئون سوم و ارتباط با رجال فرانسوی، به ایران احضار شد و از او خواسته شد تا با کارشناسان وزارت یست و ضرابخانه فرانسه و متخصصان تهیه کلیشه و چاپ تمبر ارتباط برقرار كند تا كليشهاي براي ايجاد نخستين تمبر پستی در ایران تهیه کند و این اعمال را به اجرا درآورد (کسری، ۱۳۹۱: ۸). بدین ترتیب، هیچگاه سکه و تمبر با چنین نگرشی بررسی نشدهاند. ضمن اینکه، حتی به عنوان اثری تصویری- تاریخی برای شناسایی و تفکیک تأثیرپذیری نقوش به کاررفته روی آنها، در کنار دیگر هنرها و اسناد تاریخی جداگانه بازشناسی نشدهاند.

### روش پژوهش

پژوهش حاضر به روش تاریخی انجام شده است. روش گردآوری اطلاعات آن هم به شکل مطالعه کتابخانهای، مراجعه

### بررسی اجمالی وضعیت سکه و تمبر در دوره قاجار

«از آغاز سلسله قاجاریه تا پایان سلطنت آغامحمدخان وضع پولی در ایران به سبب آشوبها و در گیریها تا حدی درهم و برهم و نابسامان و برخی از ضرابخانهها تعطیل بود. به طوری که در این دوران سکه های سیمین کمتر در دسترس مردم قرار داشت و بیشتر از سکههای مسی و یا حتی سکههای قروش (سكه عثماني) استفاده مي شد. ليكن با شروع سلطنت فتحعلی شاه و پر و پاگرفتن حکومت قاجاریان ضرب سکه نیز روال بهتری یافت و جز مواردی نادر تا پایان این دوره وضع به همین منوال ادامه یافت» (شهبازی فراهانی، ۱۳۸۰: ۲۲–۲۶). پیش از پدیدآمدن ماشینآلات صنعتی در دنیا، اصولاً با دو روش متفاوت، ضرب سکه صورت می گرفت: به وسیله چکش و قالبریزی. در ایران از کهن ترین روز گاران تا پیش از ماشینی شدن ضرب سکه، از روش چکش استفاده می شد. البته موارد بسیار کمی هم هست که روش قالبریزی در ضرب سکه به کار رفته است. در سال ۱۲۸۱ ه.ق.، ناصرالدینشاه دستور خرید افزار و چرخ سکهزنی را از اروپا صادر کرد و ماشینهای آن یک سال بعد با کشتی به بندر انزلی وارد شدند. لیکن به دلیل نبودن راه شوسه سال ها بی استفاده ماندند. سرانجام در سال ۱۲۹۴ ه.ق.، چرخ سکه و ضرابخانه دولتی در محلی که مشهور به کارخانه ریسمان ریسی است به ریاست جناب میرزا علی خان امین الملک وزیر وسایل خاصه و با مباشرت مسیو *پخن نساوی* ّ اتریشی تکمیل و دایر گردید (همان: ۳۳). «تا سال ۱۲۹۴ در شهرهای مختلف در مراکز ایالات و ولایات سکه ضرب می شد» (یکتایی، ۱۳۵۲: ۱۵۷). بعدها زمانی که ضرابخانه تهران با ماشین آلات جدید شروع به کار نمود و به ضرب سکه دست یازید، ضرابخانههای شهرها تعطیل شدند و تنها، ضرابخانه دولتی در پایتخت به کار خود ادامه داد. اما یکی از تحولات مهم در دوره قاجار، ورود تمبر به ایران است. نخستین سری تمبر رسمی ایران معروف به باقری در بلوک چهارتایی و بدون دندانه با نشان رسمی دولت ایران که شیر و خورشید بود، چاپ شد (شیدوش و ابراهیمی، ۱۳۹۰: ۴۸). ناصر الدین شاه پس از بازگشت از سفر اروپا هیأتی را از تهران برای تهیه و سفارش تمبر به پاریس فرستاد تا مقدمات تهیه تمبرهائی را برای تمبر ايران فراهم آورند (نوين فرحبخش، ١٣٧٩: ١١) با ورود هيأت به پاریس، یکی از طراحان تمبر، ریستر ٔ که از مقصود هیأت اعزامی آگاه شده بود، کلیشههائی برای تمبر تهیه و نمونههائی هم چاپ و به نظر هیأت رسانید. شکل تمبر نمونه ریستر عبارت بود از: شیری خوابیده و خورشید در پشت آن با شعاع اطرافش. این نقش داخل یک بیضی قرار داشت. این نمونهها را می توان اولین نمونه تمبرهای ایران دانست. ولی دولت ایران به موزههای متعدد سکه و تمبر در استانهای تهران، یزد و اصفهان و بازدید مستقیم از کلکسیونهای شخصی با رویکردی توصیفی - تحلیلی صورت گرفته است. افزونبر اینها، با توجه به شواهد تاریخی و نمونههای موجود، بازشناسی و توصیف وجوه مشترک تصویری سکهها و تمبرهای دوره قاجار نیز از لحاظ نقوش به کاررفته روی آنها، انجام یافته است.

### سكهها و تمبرها؛ اسنادي تصويري

واژه سکه در زبان پارسی معانی متعددی دارد، دهخدا بیان می کند: «آهنی منقش است که بر آن نقش بر کنند» (دهخدا بهنقل از شهبازی فراهانی، ۱۳۸۰: ۱۳) پیدایش سکه از بزرگترین پدیدههای بشری و سکهشناسی از شاخصههای مهم باستان شناسی است که این خود، بخشی از تاریخ است. این شاخه از علم تاریخ نه تنها از نظر وقایع تاریخی دارای ارزش و اهمیت بسیار است که به لحاظ شناساندن اوضاع اقتصادی، اجتماعی و سیاستهای حکومتهای گذشته و یدیدههایی مانند خط، هنر، نقاشی، تزئین و نمایش یوشاک مردم و پادشاهان حتى مراسم برگزارى جشنها و سوگوارىها نیز، از اهمیت فراوانی برخوردار است. بر این اساس، سکه را می توان تاریخ مجسم بشر دانست (شهبازی فراهانی، ۱۳۸۰: ۱۱). بنابراین، با تجزیه و تحلیل نقوش سکههای دورههای مختلف هر کشور می توان به اسرار سر به مُهر و ناشناخته آن پیبرد. و اما حكايت تمبر؛ سالهاست كه از تمبر ابه عنوان بهترين سفیر هر کشور یاد می شود. از طریق آن به راحتی می توان به فرهنگ، زبان، تاریخ و سنن و اعتقادات ملتهای مختلف دسترسى پيدا كرد. به تمبر مى توان عنوان دائره المعارف تصويرى را نیز داد. (شیدوش و ابراهیمی، ۱۳۹۰: ۴۸). تمبر، نموداری از هنر، دانش، رسومات و بالاخره تحولات و تغییراتی است که در طول تاریخ یک ملت اتفاق می افتد. این شیء باز گو کننده تاریخ یک مملکت و ملت و گویاتر از کلمات است؛ سفیری خوب و شایسته در ارتباط با ملل جهان (نوین فرحبخش، ۱۳۶۶: ۲).



تصویر ۱. سکه و تمبر، دوره قاجار  $^{7}$  (نگارندگان)

ضمن نامه تندی شدیداً به عمل چاپ تمبر بدون اجازه دولت ایران اعتراض کرد و نمونهها برگشت داده شدند. درنهایت هیأت اعزامی ایران، نمونهای دیگر را که طراحی فرانسوی به نام *آلبرت بار*<sup>۵</sup> تهیه کرده بود، تصویب و با خود به ایران آورد. درواقع این طرح، به دلیل تجانس بیش از حد طرح با زمینه شرقی آن که الهام گرفته از شیر و خورشید و طرحهای قدیمی باستانی ایرانی بود، تأیید شد (تصویر ۱)، (کسری، ۱۳۹۱: ۸). سرانجام در سال ۱۸۷۷ م.، ایران به عضویت اتحادیه پستی جهانی درآمد (نوین فرحبخش، ۱۳۹۰: ۲۱، ۱۲، ۱۱). به مرور زمان، تصویر روی تمبرها تغییر یافت و تصویر ناصرالدین شاه را روی تمبر طراحی کردند و سپس، صورت مظفرالدین شاه، محمدعلی شاه، احمدشاه. بدین ترتیب، تمبرهای گوناگون با تصاویر شاهان قاجار طراحی شد. برخی از این تمبرها، افزون بر تصویر شاه، دربردارنده علامت رسمی ایران (شیر و خورشید) نیز

# نقوش روی سکهها و تمبرها و رابطه آنها با تحولات فرهنگی، اقتصادی و سیاسی حاکم بر جامعه

هست (تصویر ۲). علاوهبر تصویرهای پادشاه و شیر و خورشید،

تمبرهایی نیز با موضوع تحولات روز آن زمان چاپ شده که

بعضی از آنها گویای تأثیرپذیری از غرب است (بمانیان و

مؤمنی، ۱۳۹۰: ۴۰).

با بررسی و پژوهش سکههای ادوار تاریخی می توان به سیر تحولات و تغییرات ساختار سیاسی آن دوران پی برد و با وضعیت اقتصادی و سیاستهای پولی هر دوره آشنا شد. مشاهده و تحقیق درباره تصاویر، خطوط، علائم و نشانههای منقوش بر سكهها و نحوهٔ ضرب آنها؛ آشنایی با سبک هنری و گونههای خطاطی و خوشنویسی، همچنین آرا و عقاید مذهبی و سنتی و موقعیت ضرب سکه را در جوامع مختلف به دنبال خواهد داشت. «سکه هر دوره نمایندهٔ عادات و آداب و خط و زبان و هنر و مذهب و تمدن و ارتقا و انحطاط وضع اجتماعي و ثروت و یا ورشکستی و ارتباطات تجارتی ملت و مملکتی است. درحقیقت، منبع اطلاعات صحیح و دقیق از دنیای قدیم تا امروز، از دورانی است که سکه به وجود آمده است» (احمدی فر،



تصوير ٢. تصوير ناصرالدين شاه روی تمبر، تمبرناصری، مصادف با سال ۱۲۵۵ه.ش./ ۱۸۷۷ م. (نوین فرحبخش، ۱۳۹۰: ۲۵)

۱۳۸۰: ۴۴). هرگاه در ارکان اداری حکومتها سستی پدیدار گردد، همان طور که در تمامی زمینه های اجتماعی، سیاسی و اقتصادی جامعه خللی به وجود می آید، در ضرب سکهها هم کاستی رخ میدهد (شهبازی فراهانی، ۱۳۸۰: ۳۹). همچنین تصاویر موجود روی تمبر هر کشور، از یک نقش، نوشته یا نمادی خاص گرفته تا علائم و نشانههای کوچک و حتی محل و نحوهٔ قرار گرفتن هر یک از آنها، همگی گویای تفکرات حاکم بر نظام آن کشور است. بنابراین، تغییر و تحول در افکار نظام حاکم بر هر مملکت، بر چگونگی شکل گیری تصاویر و اشکال روی تمبرها تأثير مستقيم مي گذارد (رامي، ١٣٨٤: ۵۵).

### نقش شیر و خورشید روی سکه

یکی از نشانههای اصلی خلافت، پادشاهی، امارت یا سلسلهای شاهنشاهی طراز آن است. امروزه طراز، علامت رسمی یا آرم که کلمهای اروپایی است، خوانده می شود. طراز به عنوان علامت رسمی یک کشور یا پادشاه روی لباسهای رسمی، پرچمها و مسكوكات آن كشوريا پادشاه نقش مىشود تا معلوم گردد شخصی که روی لباسش این علامت نقش شده، مستخدم کدام کشور است یا این پرچم و سکه، متعلق به کدام پادشاه یا کشور است (ایروانی، ۱۳۸۸: ۲۰). در این راستا، در ایران نیز نقش شیر و خورشید که از دیرباز از جایگاه خاصی برخوردار بوده است، در دوره قاجار دوباره بازبینی شد. دراین باره، یحیی ذکاء می گوید: «برای هر دولت نشانی ترتیب دادهاند و دولت ایران نیز در زمان قاجار، نشان شیر و خورشید را انتخاب کرد» (ذکاء، ۱۳۴۴: ۲۲). «شیر و خورشید از زمان فتحعلی شاه به پیروی از اروپائیان به عنوان نشان دولتی انتخاب شد. بعدها در زمان محمدشاه به دلیل نیاز به تنها یک نشان دولتی، نشان شیر و خورشید با نشان ذوالفقار ادغام گردید» (کسروی، ۱۳۷۸: ۶۸). این نقش، اولینبار در دوره سلجوقیان روی سکهها ظاهر می شود. کسروی دراین باره معتقد است شیر و خورشیدی که در دروان قاجار متداول بود، تکاملیافته شیر و خورشیدی است که منقوش بر سكه "غياثالدين كيخسرو مير علاءالدين كيقباد" است. وی بنابر استناد ابن عبری، پیدایش شیر و خورشید را از همین زمان و از سکه یادشده می داند (کسروی بهنقل از شهبازی فراهانی، ۱۳۸۰: ۴۸). مسیولانگه، ٔ از خارجیانی است که در عصر فتحعلیشاه به ایران آمده، از کاربرد علامت شیر و خورشید سخن گفته و آن را مهر و شیر خوانده است (همان: ۵۰).

### نقش شیر و خورشید روی تمبر

تمبر که نخستینبار در دوره قاجار در ایران متولد میشود مسلما، اولین نقشی که روی آن شکل می گیرد، علامت رسمی ایران، شیر وخورشید، است. همان گونه که پیش تر بیان شد، این

داخل آن هم دقیقاً مانند نمونههای دوم و سوم است (عبدلی فرد، ۱۳۷۸: ۱۰، ۱۱، ۱۲، ۱۲)، (جدول ۲).

پس از آن، نخستین تمبر رسمی چاپشده در ایران را شخصی به نام آلبرت بار طراحی می کند. طرح بار عبارت بود از: شیر و خورشید که علامت رسمی ایران است. در آن، از نقش شیر و خورشید شمشیر به دست که در دایرهای قرار گرفته بود و وسط تمبر دیده می شد و ۸۶ زنجیر کوچک آن را احاطه کرده، استفاده شد. طرح یادشده، در چهار رنگ متفاوت که بیانگر بهای هر کدام بود، چاپ شد (نوین فرحبخش، ۱۳۹۰: ۱۱)، (تصویر ۳).

### نقش اجرام آسمانی روی سکه و تمبر

در میان تمبرهای آن دوران، طرحهایی نیز دیده میشد که در آنها قابی شبیه به ترنج نصفه است که درون آن خورشید قرار گرفته است. شبیه این نقش را می توان روی سکههای این دوره نیز مشاهده کرد. نکته جالب توجه اینکه در این دوره، روی مدالها نیز از نقوش شیر و خورشید و اجرام آسمانی همچون خورشید استفاده شده است (جدول ۳). گاهی هم تصویر ماه و ستاره به کار رفته است (شهبازی فراهانی، ۱۳۸۰: ۵۴).

### تصویر پادشاهان قاجار روی سکه و تمبر

سکه: «در دوران قاجاریه، اولینبار فتحعلی شاه است که اقدام به ضرب سکه با تصویر خود مینماید و از این پس نقش ابتدا توسط یک طراح تمبر به نام ریستر طراحی می شود که دولت ایران آن را نمی پذیرد. این طرح، شامل قابی مستطیل شکل مشبک است که درون آن، قابی بیضی قرار دارد و داخل این بیضی، تصویر شیری خوابیده با خورشیدی پشت آن و در پائین، قاب مشبک سفید باریک احتمالاً برای نوشتن قیمت در نظر گرفته شده است. ریستر، نمونههای دیگری هم با همان آرم رسمی دولتی، شیری ایستاده در حالی که شمشیر به دست دارد و شعاع خورشید در پشت آن می تابد، طراحی می کند. نمونه طراحی دوم، کادری است که داخل آن قابی مستطیل شکل وجود دارد و در چهار گوشه این قاب چهار گل چندپر، درون قاب یک ستاره شش پر که داخل ستاره شیری ایستاده و در دست راستش شمشیر گرفته درحالی که پشتش، خورشید می در خشد. در زیر این ستاره نیز، یک مستطیل قرار دارد که دارای سه نیمه ترنج است. نمونه طراحی سوم، کادری نزدیک به مربع است که دارای حاشیهای در بیرون خود است. در وسط، کادر یک دایره دو خطی است که در چهار طرف آن به سمت زاویههای کادر، چهار خورشید نقش شده است. در وسط دایره هم، شیری همچون نمونه دوم قرار گرفته با این تفاوت که خطی افقی در پشت آن است. نمونه طراحی چهارم، قاب مستطیل ضخیمی است که داخل آن یک قاب مربع مستطیل قرار دارد. درون این دو کادر مستطیلی شکل، دایرهای سه خطی وجود دارد که از دو طرف عمودی قاب وسطی بیرون زده است. شیر

جدول ۱. نقوش شیر و خورشید روی سکه و تمبر



جدول ۲. نمونه تمبرهای طراحی شده ریستر (۱۲۴۷ه.ش.)

| نمونه ۴ | نمونه ۳ | نمونه ۲ | نمونه ۱ |
|---------|---------|---------|---------|
|         |         |         |         |

(نوین فرحبخش، ۱۳۷۹: ۹ و ۱۰)



تا پایان عهد قجر پادشاهان قاجاری از این نوع سکه ضرب کردهاند» (شهبازی فراهانی، ۱۳۸۰: ۴۷). با پژوهش تصویری سکهها از ابتدا تا عصر ناصری، آشکارا این نکته مشهود است که در دوران ناصرالدین شاه با تأثیر پذیری روزافزون ایران از اروپا، تصویر پادشاهان که تا پیش از این روی سکهها تمامرخ ضرب می گردید، پس از آن علاوهبر تمامرخ، به صورتهای سهرخ و نیمرخ نیز پا به عرصه وجود گذاشت.

تمبر: چند سال پس از این که چاپ تصویر شیر و خورشید روی تمبرها، به تأثیر از اروپا<sup>۱</sup>، سرانجام در سال ۱۲۵۵ ه.ش./ ۱۸۷۶ م. اولین سری تمبر با تصویر ناصرالدین شاه در وین اتریش چاپ شد (نوین فرحبخش، ۱۳۹۰: ۱۵)، (تصویر  $^{\circ}$ ).

### تاج و نقش آن روی سکه و تمبر

فتحعلی شاه در همان سال های نخست پادشاهی خود (۱۲۱۳ م.ق.) دستور داد، کلاه گوهرنشان بلندی با هشت کنگره و طاق کروی سرخ رنگی به نام "تاج کیانی" ساختند که همه ساله در سلامهای رسمی و اعیاد آن را زیب سر خود می کرد. شکل تاج کیانی فتحعلی شاه تقریباً همان بوده که امروز برجای مانده ولی در زمان ناصرالدین شاه اندک تغییری در طرز نصب جواهرات آن داده و جقه زمردنشان بزرگی با پرّهها و نگینهای فراوان و یک قطعه زمرد درشت و شرابه مروارید بر آن افزودند.

تمامی سلاطین قاجار در تاجگذاریهای خود از همین تاج کیانی استفاده می کردند (ذکاء، ۱۳۴۶: ۴۷ ). با این اوصاف، بیشک تصویر همین تاج کیانی است که روی سکهها ضرب و بر تمبرها چاپ می شده است. البته بنابر گفته چند تن از كلكسيون داران تمبر، ناصرالدين شاه خود چند نوع تاج متفاوت داشته است. پس از چاپ تصویر ناصرالدین شاه روی تمبرها در سال ۱۲۵۵ ه.ش.، سرانجام با بررسی تمبرها چنین به دست می آید که در سال ۱۲۶۰ ه.ش./ ۱۸۸۱ م.، بالای سر شاه در تمبرها تصویر تاج سلطنتی اضافه می شود. در سال ۱۲۷۳ه.ش. /۱۸۹۴ م. نیز، یک تاج بالای سر شیر و خورشید افزوده می شود تا دوباره بیش از پیش به برتری شاه و سلطنت بر دولت و مردم ایران تأکید شود. بجزء در موارد استثنائی، وجود تاج بر بالای نقش شیر و خورشید جزء انفکاکناپذیر این نقش گردید. با پیروزی مشروطیت و محدودشدن اختیارات پادشاه در قانون اساسی، شاه که همواره در تاریخ ایران بزرگترین مقام زمینی، سایه خداوند بر زمین و دارای فرّ ایزدی محسوب می شد، برای اولین بار از آن مقام خدایی جدا شد. درواقع این زمان، کاهش قدرت شاه و افزایش قدرت مردم است. در سال ۱۲۹۳ ه.ش. /۱۹۱۴ م.، به مناسبت تاج گذاری احمدشاه تمبری به چاپخانهٔ هارلم هلند سفارش داده شد. طرح این تمبر، تصویر تاجی است در میان یک زنجیره که در قسمت بالائی به هم نرسیده است



تصویر ۳. نمونه تمبرهای طراحی شده بار (۱۲۴۷ ه.ش.)، (نوین فرحبخش، ۱۳۷۹: ۱۱)

جدول ۳. نقش خورشید بر روی سکه، تمبر و مدال  $^{\mathsf{Y}}$ 

| مدال                                       | تمبر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | سكه                                         |                          |
|--------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------|--------------------------|
|                                            | STATE | A STANTANTANTANTANTANTANTANTANTANTANTANTANT |                          |
| مدال (نشان آفتاب)^، برگرفته<br>از نقوش سکه | تمبر با تصویر خورشید مصادف<br>با سال ۱۲۶۰ه.ش.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | (موزه سکه بانک سپه، تهران،<br>۱۳۸۷)         | (موزه سکه حیدرزاده، یزد) |
| (مشیری، ۱۳۵۴: ۲۹)                          | (آقائی، کلکسیون خصوصی<br>تمبر، تهران)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                                             |                          |

(نگارندگان)



|                             |                                              | قاجار روی سکه، تمبر و عکس  | جدول ۴. نقش پادشاهان |
|-----------------------------|----------------------------------------------|----------------------------|----------------------|
| عکس                         | تمبر                                         | سکه                        | پادشاه               |
| Http://aftabnews.ir         | (آقائی، کلکسیون خصوصی<br>سکه و تمبر، تهران)  | (شریعتزاده، ۱۳۹۰: ۲۹۳)     | ناصرالدين شاه        |
| www.sekeha.com              | آقائی، کلکسیون خصوصی<br>سکه و تمبر، تهران)   | ( موزه ملک در تهران، ۱۳۹۲) | مظفرالدين شاه        |
| Http://fouman.com           | ر آقائی، کلکسیون خصوصی<br>سکه و تمبر، تهران) | (شریعتزاده، ۱۳۹۰: ۳۰۴)     | محمدعلی شاہ          |
| www.sekeha.com              | القائی، کلکسیون خصوصی<br>سکه و تمبر، تهران)  |                            |                      |
| Http://upload.wikimedia.org | رآقائی، کلکسیون خصوصی سکه و تمبر، تهران)     | (شریعتزاده، ۱۳۹۰: ۳۰۶)     | احمدشاه              |





(رامی، ۱۳۸۶: ۶۱–۶۵). ظهور نقش تاج روی سکهها، از زمان محمدشاه قاجار رواج يافت كه دقيقاً همان نقش تاج كياني است که بالای سر شیر و خورشید هم ضرب شده است. پس از آن، نقش تاج روی سکهها و نشانهای زمان ناصرالدین شاه، گویای تغییر ظاهری جزئی تاج کیانی است که به دستور ناصرالدین شاه صورت گرفته است. بررسی تصویری سکه و تمبر در دوران ناصرالدین شاه بیانگر این است که از زمان شاه قاجار علاوهبر تاج کیانی، تاجهای دیگری نیز مرسوم میشود و بعضی از تاجهای به کار رفته روی سکهها و تمبرها همان تاج کیانی است که با جزئیاتی کامل تر ضرب و چاپ شدهاند (تصویر ۴)، (جدولهای ۴ و ۵).

### نقوش گیاهی و تزئینی روی سکهها و تمبرها

بجز نقوشی که شرح داده شد، برای تزئین و آراستن سکه، استفاده از تصاویر گل، بوته و برگ گیاهان هم متداول بوده و پیشینه این کار با ضرب سکههای اولیه آغاز و تا امروز ادامه داشته است. دانشمندان علم سکهشناسی، سکههای ساسانی را برای تزئین و آراستگی و هنر ضرب، از شاهکارهای هنری در جهان می دانند. زينت بخشيدن سكه از آغاز حكومت اسلامي تا دورهٔ سلجوقيان متوقف گردید و در این دوره توقف ضرب کنندگان، سکهها را غالباً بطور ساده ضرب مي كردند. از دوره سلجوقيان تا دوران قاجاریه، تزئینات سکه روز به روز افزون گشته و تکامل یافته است. ضرابخانههای دوره قاجاریه برای زینتدادن سکهها تصاویر ستاره، گلهای چندپر، اسلیمی گلدار، دایرههای خطی و زنجیروار و گاهی مربع و مستطیل، شمسه و ترنج و همین طور

جدول ۵. نقش تاج روی سکه و تمبرهای دوره قاجار

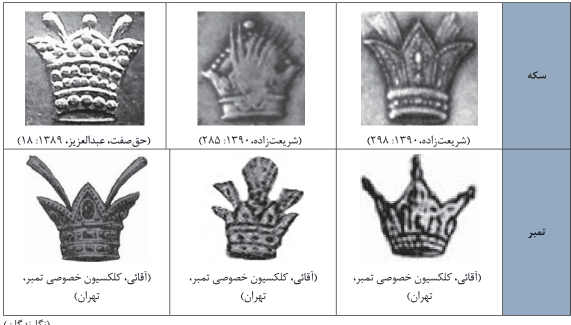
برای اولین بار تصویر سنبله و برگ خرما را در حاشیه سکه به کار گرفتهاند. شاخه نخل و بلوط، قبل از قاجاریه دیده نشده است. همچنین روی سکههای این دوره، حلقه شاخههای زیتون، در تهران ضرب و رایج گردیده است (شهبازی فراهانی، ۱۳۸۰: ۵۴). پیرو اینها، با ورود تمبر به ایران نقوش روی تمبرها نیز تحت تأثیر نقوش گیاهی و تزئینی به کاررفته روی سکهها قرار می گیرد (جدول ۷).

# بررسی وجوه مشترک نقش و فرم روی سکههای قاجار و برچسبهای پستی"

رابینو ۱۲ در "آلبوم سکهها، نشانها و مهرهای پادشاهان ایران"، تصویر سکهای را آورده که زیر آن بیان نکرده که مربوط به دوره قاجار یا صفویه است (رابینو، ۱۳۵۳: ۳۱) لیکن



تصویر ۴. تاج کیانی <sup>۱۰</sup> (ای.دی تشینگام، ۱۳۵۵: ۸۰



(نگارندگان)



این شباهت، می توان گفت این سکه چه ضرب دوره قاجار باشد چه صفویه، احتمال می رود که فرم بر چسبهای پستی با اینکه در ایران چاپ نمی شده، فرمی ایرانی است و برگرفته از بر چسبهای غربی نیست. نکته در خور توجه دیگر درباره بر چسبها، نوشتهها و تصویر شیر و خورشید چاپشده روی آنها نیز شبیه نوشتهها و تصاویر ضربشده بر سکههای این دوره است. (جدولهای ۹–۷)

با توجه به اینکه روی سکه، فلوس<sup>۱۲</sup> اصفهان ضرب شده و براساس گفته آقای شهبازی فراهانی «بر بیشتر سکههای مسین بهخصوص در دورههای محمدشاه و ناصرالدین شاه واژه فلوس ضرب شده است» (شهبازی فراهانی، ۱۳۸۰: ۴۳). بنابر این، می توان به این نتیجه رسید که این سکه مربوط به دوره قاجار است. فرم دالبری لبه آن، دقیقاً شبیه فرم برچسبهای پستی استفاده شده در دوره قاجار است. براساس جدول ۶ نقش تاج روی سکه و تمبرهای دوره قاجار



(آقائی، کلکسیون خصوصی تمبر، تهران)

### جدول ۷. نقوش تزئینی سکه و تمبرهای دوره قاجار

| سکه در زمان فتحعلی شاه قاجار، توضیحات نقش: ضرب در زمان محمدشاه قاجار، توضیحات توضیحات نقش: ضرب در زمان فتحعلی شاه قاجار، توضیحات نقش: ضرب در زمان فتحعلی شاه قاجار، توضیحات نقش: ضرب در زمان فتحعلی شاه قاجار، توضیحات نقش: ضرب دارالسلطنه اصفهان (شریعتزاده، دارالسلطنه اصفهان (شریعتزاده، (www.sekeha.com) دارالسلطنه اصفهان (شریعتزاده، دارالسلطنه اصفهان (نوین فرحبخش، ۱۳۷۹: ۱۱) دارالسلطنه القوش ترثینی و نصوصی سکه و تصر، تهران)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                                             | <b>,</b> .                                     | عوس ترتینی ست و تمبرهای دوره د                    | ٠, . |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------|------------------------------------------------|---------------------------------------------------|------|
| در زمان فتحعلی شاه قاجار، وضیحات توضیحات توضیحات نقش: ضرب دارالسلطنه توضیحات نقش: ضرب دارالسلطنه اصفهان (شریعتزاده، دارالسلطنه اصفهان (شریعتزاده، دارالسلطنه اصفهان (شریعتزاده، داراله الله الله داراله داراله داراله الله داراله دا | ترنج با نقوش زنجيروار                       |                                                | شمسه با نقوش گیاهی                                |      |
| تمبر القائی، کلکسیون خصوصی سکه (نوین فرح بخش، ۱۳۷۹: ۱۱) (آقائی، کلکسیون خصوصی سکه و                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | توضيحات نقش: ضرب دارالسلطنه                 | نقش: شاهنشه انبيا محمد ضرب<br>دارالخلافه طهران | توضيحات نقش: ضرب<br>دارالسلطنه اصفهان (شريعتزاده، | سکه  |
| (آقائی، کلکسیون خصوصی سکه (نوین فرحبخش، ۱۳۷۹: ۱۱) (آقائی، کلکسیون خصوصی سکه و                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | ترنج با نقوش تزئینی                         |                                                |                                                   |      |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | Contractor of the Contractor of the         | A 70000                                        |                                                   | تمبر |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | (آقائی، کلکسیون خصوصی سکه و<br>تمبر، تهران) | (نوین فرحب <del>خ</del> ش، ۱۳۷۹: ۱۱)           | (آقائی، کلکسیون خصوصی سکه<br>و تمبر، تهران)       |      |

(نگارندگان)

جدول ۸. نقوش گیاهی سکهها و تمبرهای دوره قاجار

| تمبر، نقش زیتون                             | سكه، نقش بلوط                                   |
|---------------------------------------------|-------------------------------------------------|
| \$ Q. C. S.                                 |                                                 |
| (آقائی، کلکسیون خصوصی سکه و تمبر،<br>تهران) | در زمان مظفرالدین شاه (شریعتزاده،<br>۱۳۹۰: ۲۹۸) |

(نگارندگان)

جدول ۹. نقوش گیاهی سکهها و تمبرهای دوره قاجار

| پشت سکه                                                                | روی سکه            | برچسب پستی          |
|------------------------------------------------------------------------|--------------------|---------------------|
|                                                                        |                    |                     |
| (رابینو، ۱۳۵۳: ۳۱)                                                     | (رابینو، ۱۳۵۳: ۳۱) | (عباسیان، ۱۳۶۹: ۳۵) |
| نقش: السلطان على بن موسى الرضا عليه<br>التحيه و الثنا (شريعتزاده،١٣٩٠) |                    | (عباسیان، ۱۳۶۹: ۳۵) |

(نگارندگان)

### نتيجهگيري

بنابر آنچه در نقوش سکه و تمبرهای دوره قاجار مشاهده شد، نقوش حک و چاپشده روی هر دوی این آثار، دربردارنده اطلاعاتی راجع به جامعه آن روزگار است. نقوش ابتدائی حکشده روی سکهها با کیفیتی پائین و جزئیاتی ناچیز است. لیکن با توسعه صنایع تحت تأثیر اروپا و ظهور تمبر در ایران به واسطه سفرهای مکرر ناصرالدین شاه قاجار به اروپا، نقوش روز به روز با دقت و جزئیات بهتر و بیشتر عرضه شدهاند. افزونبر اینها، یکپارچگی میان فرم و نقش تزئینات افزوده شده است آنگونه که نقوش، جنبه زیباییشناختی و واقع گرایانه تری به خود گرفتند. البته نقوش روی سکهها باوجود تأتیر پذیری از اروپا، گاهی با به کارگیری اشعار دینی و نام انبیا به خصوص پشت آنها گویای حاکمیت اسلامی است. نقوش ضربشده روی سکهها، تا حد زیادی با نقوش چاپشده روی تمبرها مشتر کاند. این نقوش بیشتر شامل شیر و خورشید، تصویر پادشاه وقت و تاج و برگهای تزئینی زیتون و بلوط است. درواقع می توان گفت نقوش روی تمبرها به نوعی ادامه نقوش روی سکهها هستند. زیرا هر دوی آنها، از جانب قدرت سیاسی حاکم بر جامعه (دربار) پی گیری می شده و عاملی برای نمایش قدرت سیاسی، نظامی، عظمت و تأکید بر



مقام پادشاهی آنان بوده است. حتی برخلاف ساده زیستی و دوری از تجمل گرائی شاهان سلسلههای پیشین صفویه، نادرشاه و کریم خان زند که در کار هیچ کدام کوششی در جهت تجمل گرائی در لباس و ظاهر آنها دیده نمی شود؛ مشاهده نقوش روی سکهها و تمبرهای قاجار و توجه خاص به نوع پوشش و تاجها، می توان بر تجمل گرائی شاهان قاجار تأکید کرد. بطور کلی باید یادآوری کرد هدف و موضوع اصلی در نقوش این دو شیء برای نمایش قدرت است حتی تجلی شیر و خورشید روی سکه و تمبرها نیز که پادشاهان ایران از قرنهای بسیار دور از مشخصات خود شمر دهاند، نمادی از قدرت است. چراکه هریک، از سمبلهای اولیه بشر بوده است. همچنین، شیر و خورشید یک وصف نجومی است؛ علمای هیأت بر این باورند هریک از افلاک خانهای دارند و خانه خورشید برج اسد (شیر) است. هرگاه آفتاب در خانه شیر قرار گیرد، نیرومند و باشکوه خواهد بود و برکات الهی با قدرت بیشتر پخش خواهد شد. درنهایت، به دلیل پیشرفت صنعت چاپ نسبت به دستگاه ضرب سکه، تمبرها از ریزنقشها و حواشی تزئینی و جزئیات بیشتری بر خوردار گشتند.

#### پینوشت

- ۱. لغت تمبر، از مغولها گرفته شده است؛ مغولها به مُهر مخصوصی که روی تمبرها میزدند یا احشام خود را با آن داغ مینمودند تمغا می گفتند. احتمالاً این لغت به اروپا رفته و به همان معنی مُهر روی کاغذ با تبدیل (غ) به (ر) در زبان فرانسه معمول گردیده و بعد از آن به عنوان واژهای فرانسوی رایج شده است (رامی، ۱۳۸۶: ۵۶).
- برای جلوگیری از تکرار عدد سال، شایان یادآوری است که عکسها و تصویرهای مقاله پیشرو را نگارندگان در سال ۱۳۹۲ تهیه و گردآوری کردهاند.
- 3. Pkhn Nsavy
- 4 Rister
- 5. Albert Barre
- 6. Langeh
  - ۷. قطعه فلزی است که به شکلهای مختلف ساخته و دربرابر خدمات اشخاص یا برای احترام و قدردانی از دانشمندان به آنان داده می شود. بعضی مواقع مدال را جلو سینه خود می زنند. مدالهای قاجاریه بر حسب انگیزه پدیدآمدنشان، به هفت دسته جداگانه تقسیم می شوند: نظامی، غیرنظامی، مناسبتی برای سالگردها، مدارس، مناسبتی برای مسافرتهای ناصرالدین شاه، مناسبتی برای کشف معادن زر و مناسبتی برای بازدیدهای شاهانه. ناصرالدین شاه در طول نیم قرن سلطنت خود، مبادرت به ضرب مدالهای بسیاری نمود که برخی از آنها بدین قرار است: جلادت، رشادت، افتخار، توپخانه، ناصری، همایونی، ذوالقرنین، شیر و خورشید، پنجاهمین سال سلطنت و آفتاب (شهبازی فراهانی، ۱۳۸۰: ۱۵۲– ۳۱). گردی ظاهری مدالهای طلا، شبیه به سکه است و نقش روی آنها نیز تحت تأثیر نقوش سکههاست.
  - ۸. نخستین نشانی است که از جانب شاه ایران، ناصرالدین شاه، به سال ۱۲۹۰ ه.ق. به ملکه بریتانیا اهدا شد چراکه پیش از این،
     در ایران نشان مخصوصی که به تاجداران زن اهدا شود نبود (محمد مشیری، ۱۳۵۴: ۲۹).
  - ۹. این تحول بدین صورت بود که ناصرالدین شاه قاجار در تاریخ ۱۴ ربیع الاول سال ۱۸۷۳ م. به اروپا (وین پایتخت اتریش)
     سفر کرد. با دیدن ترقیات آن کشور در زمینههای مختلف ازجمله تشکیلات منظم پستی، از امپراطور اتریش درخواست کرد
     جمعی از متخصصین اتریشی را برای تعلیم و راهنمائی قسمتهای مختلف همچون امور پستی به ایران اعزام کند (نوین
     فرحبخش، ۱۳۹۰: ۱۵).
  - ۱۰. دوران حکومت فتحعلی شاه مصادف با سلطنت بلندپروازانهٔ ناپلئون بر فرانسه بود. در این دوران، کشمکشهای سیاسی میان ایران و روسیه موجب به وجود آمدن روابط سیاسی بین دربارهای دو کشور ایران و فرانسه شد. با ورود پیشکشهای درباری و رد و بدل کردن آنها، قاعدتاً رویکرد شخصیت اسطورهای ناپلئون بر فتحعلی شاه تأثیر گذاشته و توجه او را به نمایش قدرت شاه ایران معطوف ساخت. دوران حکمرانی فتحعلی شاه بر فارس و آشنائی وی با گنجینههای هنری آن سرزمین و تأثیر آثار هنر باستانی بر او باعث شد تا شاه برای آفرینش شخصیتی اسطورهای از خویش، برای اسطورهسازی همواره از دوران باستانی پیش از اسلام الهام گیرد. تاج کیانی، اولین تاجی است که پس از سلاطین ساسانی تا زمان پادشاهان صفویه ساخته شده زیرا در زمان صفویه تاجها به صورت جقّه بوده است. در دورههای گذشته، همواره پادشاه با نوعی کلاه یا عمامهٔ مشخص وگاه مزین به جواهرات، از دیگران متمایز می شده است ولی بعد از دورهٔ ساسانیان، فتحعلی شاه قاجار تاج جواهرنشان را احیا کرد که این نیز، در ادامهٔ باستان گرایی وی و بازگشتش به عناصر ظاهری شاهان مقتدر دوران پیش از اسلام است (یوسفیان و جوانی، ۱۰۹۰۰ ۱۱–۱۳).



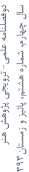
۱۱. پس از پیدایش پستخانه در ایران، سلاطین و ولیعهدهای قاجار برچسبهائی به خارج سفارش داده و پاکتهای خود را با برچسب مزین می کردند. تعداد این برچسبها حدود شصت قطعه است. ضمن اینکه، سفارتخانههای ایران در خارج، از برچسب مخصوص به خود و به نام همان کشور استفاده می کردند (عباسیان، ۱۳۶۹: ۳۵).

#### 12. Hyacinth Louis Rabino (1877-1950)

۱۳. فلس، جمع فلوس؛ نام سکه مسین عرب برگرفته از کلمهای یونانی است. در بیزانس (روم سفلی) فولیس Pholllis) و خود این کلمه از فولیس لاتین (Follis) است. بطور کلی فلوس، نام سکه مسین بوده که تا پیش از قاجاریان هر دو کلمه فلس و فلوس را بر سکههای مسی ضرب می کردهاند. اما در عهد قاجار فقط کلمه فلوس بر سکههای مسین دیده می شود که این نوع سکهها بیشتر دارای نقش شیر و خورشید بوده و از دیگر سکهها نیز بزرگترند (شهبازی فراهانی، ۱۳۸۰: ۹۹ و ۱۰۰).

# منابع و مآخذ

- احمدی فر، فرشید (۱۳۸۰). مقدمه ای بر سکه شناسی به بهانهٔ دیدار از نمایشگاه سکه، **رشد آموزش تاریخ،** (۵)، ۴۴ و ۴۵.
  - ارجمند، سیروس (۱۳۷۵). تاریخچهٔ تمبر ایران، **ایران شناسی**، سال هشتم، (۲)، ۳۰۷–۳۲۰.
- ای. دی تشینگام، وی.بی مین (۱۳۵۵). **جواهرات سلطنتی ایران**، ترجمه مهرداد نبیلی، تهران: بانک مرکزی ایران.
- ایروانی، آرزو (۱۳۸۸). تجزیه، تحلیل و بررسی نقوش تصویری و نوشتاری سکههای قاجاریه، پایان نامه کارشناسی، یزد: دانشکده هنر و معماری جهاد دانشگاهی.
- بمانیان، محمدرضا؛ مؤمنی، کورش؛ سلطانزاده، حسین (۱۳۹۰). بررسی نوآوری و تحولات تزئینات و نقوش کاشی کاری مسجد- مدرسههای دوره قاجار، فصلنامه نگره، (۱۸)، ۳۵–۴۰.
  - پژمان بختیاری، حسین (۱۳۲۶). تاریخ پست و تلگراف و تلفن، تهران: علمی.
- پورمند، حسنعلی و داوری، روشنک (۱۳۹۱). تصویر شاهانه و بازنمایی قدرت در قاجاریه، **دوفصلنامه پژوهش هنر،** سال دوم، (۴)، ۹۳ – ۱۰۶.
  - حقصفت، عبدالعزیز (۱۳۸۹). مجموعه سکههای دوره پهلوی، تهران: پازینه.
- ذکاء، یحیی (۱۳۴۴). تاریخچه تغییرات و تحولات درفش و علامت دولت ایران از آغاز سده سیزدهم هجری قمری تا امروز (۲)، هنر و مردم، (۲۳)، ۲۱–۳۸.
  - \_\_\_\_(۱۳۴۶). تاجها و تختهای سلطنتی ایران، **هنر و مردم،** (۶۰)، ۴۷- ۸۷.
- رابینو، دی بورگوماله (۱۳۵۳). **آلبوم سکهها، نشانها و مهرهای پادشاهان ایران (از سال ۱۵۰۰ تا ۱۹۴۸ میلادی)،** تهران: سکهشناسی ایران، امیر کبیر.
- رامی، مرجان (۱۳۸۶). تمبر شیر و خورشید مشروطه، فصلنامه تاریخ معاصر ایران، سال یازدهم، (۴۴)، ۵۵- ۷۴.
- شریعتزاده، سید علی اصغر (۱۳۹۰). سکههای ایران زمین (دوره هخامنشی تا پایان دوره پهلوی)، تهران: پازینه.
  - شهبازی فراهانی، داریوش (۱۳۸۰). **تاریخ سکه (دوره قاجاریه)،** چاپ اول، تهران: بور که یی.
  - شیدوش، حسین و ابراهیمی، حمیدرضا (۱۳۹۰). تاریخچه تمبر، م**جله موفقیت**، (۲۱۲)، ۴۸.
  - عباسیان، سیدرضی (۱۳۶۹). راهنمای یکصد و بیست ساله تمبرهای ایران، تهران: سیدرضی عباسیان.
  - عبدلی فرد، فریدون (۱۳۷۸). تاریخ پست در ایران؛ تمبرهای شیر و خورشیدی اولیه ایران، تهران: هیرمند.
- کسروی، احمد (۱۳۷۸)، تاریخچه شیر و خورشید، تاریخچه چپوق و قلیان، به کوشش عزیزالله علیزاده، چاپ اول، تهران: فردوس.
  - کسری، نیلوفر (۱۳۹۱). چگونگی پیدایش تمبر دولتی، **روزنامه اعتماد**، (۲۳۷۴)، ۸.
    - کلکسیون خصوصی تمبر و سکه آقائی، تهران.
- مشیری، محمد (۱۳۵۴). نشانها و مدالهای ایران: از آغاز سلطنت قاجاریه تا امروز، تهران: مؤسسه سکهشناسی ایران.
  - معین، محمد (۱۳۷۱). فرهنگ فارسی. چاپ هشتم، ج ۱، تهران: امیر کبیر.
    - موزه سکه بانک سپه، تهران.
      - موزه سکه حیدرزاده، یزد.
        - موزه سکه ملک، تهران.
  - نوین فرحبخش، فریدون (۱۳۶۶). **راهنمای تمبرهای ایران کتاب دوم پهلوی**، تهران: فرحبخش.



- \_\_\_\_\_(۱۳۷۹). تمبرهای اولیه ایران، تهران: فرح بخش.
- \_\_\_\_\_(۱۳۹۰). راهنمای تمبرهای ایران: قاجار، پهلوی، جمهوری اسلامی ایران، تهران: فرحبخش.
- ورنویت، استفان (۱۳۲۵). مجموعه هنرهای اسلامی؛ گرایش به غرب (در هنر قاجار، عثمانی و هند)، گردآوری دکتر ناصر خلیلی، ج ۶، تهران: کارنگ.
  - یکتایی، مجید (۱۳۵۲). مالیه کشور در زمان قاجار، بررسیهای تاریخی، (۴۹)، ۱۳۷- ۱۷۶.
- یوسفیان، مریم و جوانی، اصغر (۱۳۹۰). نشانهشناسی قدرت در پیکرهنگاریهای فتحعلی شاه قاجار، **دوفصلنامه** پژوهش هنر، (۱)، ۱۱–۱۳.
- http://www.sekeha.com/index.php?dispatch=categories.view&category\_id=322 (access date: 24/08/2014).
- http//:aftabnews.ir/images/docs/000181/n00181294-r-b-000.jpg (access date: 24/08/2014).
- http://fouman.com/Y/Image/History/Qajar\_Mohammad\_Ali\_Shah\_Sword.jpg (access date: 24/08/2014).
- http://upload.wikimedia.org/wikipedia/commons/7/76/AhmadShahQajar2.jpg (access date: 24/08/2014).

٧1

# شناسایی و معرفی نقوش تزئینات گچبری و آجرگاری محراب مسجد جامع برسيان

زهره مُطلبي \* حسام اصلاني \*\*

## چکیده

مسجد جامع برسیان که گنبدخانه و تکمناری آجری دارد، از بناهای متعلق به دوره سلجوقی است. تزئینات اصلی این مسجد، تلفیقی از هنر آجر کاری و گچبری دوره سلجوقی است که در دوره صفوی نیز تزئینات و الحاقاتی بر آن افزوده شده است. مسجد برسیان در روستای برسیان از توابع استان اصفهان قرار گرفته است. محراب آن، یکی از نمونههای شایان توجه محرابهای دوره سلجوقی است. تزئینات موجود در این محراب، تلفیقی از آجر کاری و گچیری است که در نوع خود کمنظیر است. درباره تاریخ بنیان مسجد و محراب آن نظرات مختلفی در منابع وجود دارد. نظر به اینکه اطلاعات موجود در رابطه با این بنا بهخصوص تزئینات آن محدود است، متن حاضر بر آن است با مطالعه و یژوهش ویژگیهای بصری، انواع نقوش گچبری و آجرکاری به کار رفته در تزئینات محراب این مسجد را معرفی و شناسایی نماید. همچنین، با پاسخ گوئی به پرسشهای موجود در این رابطه، گامی در جهت شناخت بیشتر تزئینات این مسجد عصر سلجوقی بر دار د. روش پژوهش به کار گرفته شده، توصیفی - تحلیلی و مورد کاوی است. با استفاده از مطالعات کتابخانه ای و میدانی انجام گرفته هم، محراب به بخشهای مختلف تقسیم شده و با کدگذاری هر بخش، معرفی تزئینات آن و قرائت بخشهایی از کتیبهها که تاکنون خوانده نشده، صورت پذیرفته است. موضوعات تزئین در این محراب دربردارنده مقرنس، هندسه، عناصر گیاهی، انواع خط و طرحهای انتزاعی است. موتیفهای گچبری نیز شامل نقوش هندسی، گیاهی، مهری یا بندآجری و انواع خط و کتیبه و موتیفهای اجراشده در آجرکاریها شامل نقوش هندسی، مقرنس، انواع خط و کتیبه و نقوش انتزاعی است.

**کلیدواژگان**: دوره سلجوقی، محراب، مسجد جامع برسیان، نقوش، آجرکاری، گچبری.

<sup>\*</sup> كارشناس ارشد مرمت اشياى تاريخى - فرهنگى، دانشكده مرمت، دانشگاه هنر اصفهان.

<sup>\*\*</sup> استادیار، دانشکده مرمت، دانشگاه هنر اصفهان.

#### مقدمه

مساجد جامع اغلب، عمری طولانی داشته و تحولات فراوانی به خود دیده؛ هر روز رنگی پذیرفتهاند و از هر دوره یادگاری دارند. به همین دلیل، کمتر مسجد جامعی یافته می شود که تنها متعلق به یک دوره تاریخی باشد (حاجی قاسمی، ۱۳۸۳: ۷). بیشترین تزئینات مساجد، معطوف به محراب است. محراب در مساجد، جهت قبله را نشان می دهد. در نمونههای اولیه مساجد، محراب فرورفتگی به نسبت سادهای بود که اندک اندک به صورت نوعی کانون تزئینات درآمد (هیل و گرابار، اندک به صورت نوعی کانون تزئینات درآمد (هیل و گرابار، ۱۳۸۸: ۱۲۸؛ هیلن براند، ۱۳۹۱: ۵۴ و ۴۶؛ حاجی قاسمی، ۱۳۸۸: ۱۲۸ و زندی، ۱۳۹۰: ۱۶۷ و ۱۶۶).

آجر کاری ٔ تزئینی در دوره قبل از سلجوقیان به وجود آمد و در دوره سلجوقی، به حداکثر رشد خود رسید. هنر یادشده در آثار این دوره، از آغاز دوره سلجوقی تا حمله مغول، نقشی اساسی در تزئین معماری برعهده داشته است. آجرکاری پرکار و نقشها و طرحهای گوناگون از ویژگیهای عمده معماری دوران سلجوقی است (کیانی، ۱۳۷۶: ۶۶ و ۶۷). در بیشتر محرابهای دوره سلجوقی، تلفیق آجرکاری و گچبری به چشم میخورد. کاربرد تلفیقی گچ و آجر به عنوان عمده ترین مصالح به کار رفته در سرتاسر سطوح بنای مسجد جامع برسیان باعث بهوجودآمدن تزئیناتی زیبا شده است. این تزئینات، به نوبه خود نماینده سبک تزئینات مساجد در دوره سلجوقی است. دراین باره، مهدی مکی نژاد معتقد است در پی رشد هنر آجر کاری در این دوره شیوههایی تحت تأثير يا در تلفيق با اين آرايه پديد آمد و باعث چنان تنوعات و ابداعاتی در هنر گچبری شد که تأثیر آن در سراسر عهد مغول پایدار ماند و از طریق آن به دورههای بعدی نیز راه پیدا کرد. همچنین قابلیتهای ویژه گچ نظیر شکلپذیری سریع، انعطاف پذیری بالا و رنگ پذیری آسان، آن را در شمار یکی از مصالح مهم آرایش ساختمان در این دوره درآورده است (مکی نژاد، ۱۳۸۸: ۱۷۶–۱۷۲).

هنر گچبری در زمان سلجوقیان دارای ارزش فنی بسیار مهمی است و نقش ارزندهای در تزئین داخلی و خارجی بناهای این دوره دارد. عناصر عمده طرحهای تزئینی عبارت بود از: اشکال نقوش و ترسیم آنها و بعضی از طرحهای هندسی ازقبیل سهگوش، هشتگوش، ستاره، دایره، گل و برگ و نقوش اسلیمی که از تزئینات اصلی اسلامی به شمار می رود. در معماری سلجوقی، خطوط کوفی با تزئینات گل و بوته و خط نسخ جزء تزئینات ساختمانها است که بیشتر در محرابها و حاشیههای آن به کار می رفت. موضوعات عرصوبی پیچیده است ولی موضوعات عامه پسند آن اسلیمی،

خطنوشته، تزئینات گیاهی و هندسی است. بیشترین کمال را در گچبری می توان در ساخت محرابهای این دوره دید. طراحان این آرایش توانستهاند برای هر گوشه یا سطحی که معمار خالی گذاشته است، آرایشی درخور فراهم آورند (حاتم، ۱۳۷۹: ۲۵۱-۲۵۱).

مسجد جامع برسیان ۱٬ یکی از آثار برجسته معماری عصر سلجوقی و نشاندهندهٔ سیر تحول معماری مسجد در ایران است (تبریزی برماوی، ۱۳۸۱: ۷۱۵). در دورههای بعد همچون صفوی الحاقاتی بدان افزوده شده است. این مسجد با شماره ۲۶۵ به ثبت ملی رسیده است (مشکوتی، ۱۳۴۹: ۸۸). تزئینات آجرکاری و گچبری موجود در بنای مسجد جامع برسیان بهویژه بخش محراب از نمونههای کمنظیر هنر آجرکاری و گچبری دوره سلجوقی است (هنرفر، ۱۳۵۰: ۱۳۵۰؛ هیأت باستان شناسان آلمانی، ۱۳۵۴: ۳۹۰؛ سجادی، ۱۳۷۵: ۱۳۷۹؛ هیأت ملزاده و محمدی، ۱۳۷۹: ۸۶۹؛ تبریزی برماوی، ۱۳۸۱: ۱۳۸۸). همچنین، یکی از نخستین نمونههای شناخته شده تزئینات مقرنس آجری در محرابهاست (تبریزی برماوی، ۱۳۸۱: ۱۳۸۸).

مقاله پیشروبر آن است تابه پرسشهایی از این قبیل پاسخ دهد: مواد و مصالح به کار رفته در تزئینات محراب یادشده چیست، تزئین این محراب چه موضوعاتی را دربر می گیرد، محراب از چه بخشهایی تشکیل شده است، تزئینات هر بخش چیست و چه نقش و فرمی دارد و دلیل نبود تزئینات در بخشهایی از محراب چیست.

با توجه به اینکه در رابطه با مسجد جامع برسیان و تزئینات آن، اطلاعات بسیار ناقص و محدود وجود دارد و نیز، تزئینات دوره سلجوقی تأثیر بسزایی در تزئینات دورههای پس از خود داشته است، نگارندگان در این پژوهش کوشیدهاند تا با بررسی میدانی که براساس مشاهدات و بررسیهای گوناگون روی تزئینات گچبری و آجرکاری محراب این مسجد انجام گرفته است، به شناخت و معرفی بهتر و بیشتر تزئینات دوره سلجوقی در این بنا دست یابند.

#### پیشینه پژوهش

با توجه به نظریات گوناگون و مبهمی که محققان در منابع مختلف در رابطه با تاریخ ساخت مسجد جامع برسیان بیان کردهاند، ضروری به نظر میرسد که در این بخش بطور خلاصه این مبحث بررسی شود.

لطف الله هنرفر (۱۳۵۰) در "گنجینه آثار تاریخی اصفهان"، تاریخ ساخت مسجد جامع برسیان را براساس کتیبه موجود در محراب آن که به سال ۴۹۸ ه.ق. است و کتیبه مناره که ۴۹۱ ه.ق. را نشان می دهد، متعلق به دوره پادشاهی سلطان برکیارق بن ملکشاه سلجوقی بیان کرده است. وی درادامه برکیارق بن ملکشاه سلجوقی بیان کرده است. وی درادامه

بسیار مختصر به توصیف مناره، گنبد، محراب و الحاقات دوره صفوی به آن دست زده است.

بنای مسجد جامع برسیان در "گزارشهای باستانشناسی در ایران"، از نظر تاریخ هنر مهم ترین بنای موجود در جنوب شرقی اصفهان برشمرده شده که ساخت آن در سه مرحله اجرا شده است. مرحله اول؛ زمان ساخت مناره سلجوقی اجرا هدق.)، مرحله دوم؛ ساخت مسجد گنبددار متصل به مناره (۵۲۸ ه.ق.) و مرحله سوم؛ الحاقاتی است که در دوره صفوی به بنا افزوده شده است (هیأت باستان شناسان آلمانی، ۱۳۵۲ و ۲۹۳).

در بخش مساجد تاریخی از کتاب "دایره المعارف بناهای تاریخی ایران در دوره اسلامی" تألیف ملازاده و محمدی (۱۳۷۹) نیز، تاریخ ساخت محراب (۴۹۸ ه.ق.) و تاریخ کتیبه مناره (۴۹۱ ه.ق.) ذکر شده است. در این منبع، ساختار و تزئینات این بنا الگوگرفته از گنبد تاجالملک مسجد جامع اصفهان دانسته شده و اشاراتی نیز به سازه و تزئینات محراب و مناره و الحاقات دوره صفوی به آن نیز شده است.

آندره گدار<sup>†</sup> (۱۳۸۴) در جلد اول "آثار ایران"، تاریخ ساخت مناره را با استناد به کتیبه موجود در آن ۴۹۱ ه.ق. دانسته و درادامه مناره جامع برسیان را توصیف کرده است. در جلد اول "فرهنگ جامع نامها و آبادیهای کهن اصفهان" از محمد مهریار (۱۳۸۲) نیز، با استناد به نظر گدار اشارهای به تاریخ ساخت مناره (۴۹۱ ه.ق.) شده است.

علی سجادی (۱۳۷۵)، در جلد اول "سیر تحول محراب در معماری اسلامی ایران از آغاز تا حمله مغول "، تاریخ صحیح ساخت محراب را از قول هنرفر ۴۹۱ ه.ق. خوانده و تاریخ ۵۲۸ ه.ق. را که از سوی برخی محققین و هنرشناسان دیگر همچون *کریستی ویلسن*<sup>۵</sup> معرفی شده است، اشتباه دانسته است. وی ساخت محراب را براساس تاریخ موجود در کتیبه محراب (۴۹۸ ه.ق.)، متعلق به دوره سلطنت ناصرالدین احمد سنجر فرزند ملكشاه سلجوقي بيان كرده است. درادامه، بطور مختصر به توصیف محراب و تزئینات آن دست یازیده است. کامل ترین منبع در رابطه با مسجد یادشده، جلد یازدهم "دایره المعارف بزرگ اسلامی" است. در این کتاب علاوهبر بحث و استدلالهایی که درباره تاریخ ساخت مناره و گنبدخانه براساس کتیبههای موجود در بنا و با استناد به نظریات محققان تاریخ، هنرشناسان و باستانشناسانی همچون یدا گدار ، ژان سواژه ٬ مایرون بمنت اسمیت ٬ شیلا بلر ٬ هنرفر و هایده لاله شده، توضیحات تقریباً جامعی نیز در رابطه با معماری و مصالح مناره، مقصوره و گنبد مسجد ارائه شده است.

درادامه، تزئینات کل مسجد جامع از جمله محراب و مناره

که در دورههای سلجوقی تا صفوی انجام گرفته، توصیف شده است. در کتاب یادشده، تاریخ ساخت مناره براساس نظر یدا گدار، هنرفر و شیلا بلر همان ۴۹۱ ه.ق. آورده شده است. ولى تاريخ ساخت محراب و اتمام آن، ۵۲۸ ه.ق. معرفي شده است. ۱۰ دلیل نبود اتفاق نظر در این رابطه، وجود لایهای گچی دانسته شده که سالها بخش آخر این کتیبه را پوشانده و باعث واردشدن آسیب بسیاری به رقم صدگان تاریخ مذکور شده است. در این میان، ابتدا یدا گدار بود که تاریخ ۵۲۸ ه.ق. را براساس شواهد موجود تشخیص داد لیکن هنرفر، احتمالاً به علت تخریب بیشتر این کتیبه طی دورههای بعد، تنها رقم یکان تاریخ، ثمان...، را تشخیص داد و تاریخ ۴۹۸ ه.ق. را برای آن فرض و کتیبه را بر این اساس بازسازی و مرمت کرد. تاریخ دیگری که در این مسجد وجود دارد متعلق به کتیبهای آسیبدیده است که در سیزده سطر اجرا و روی زمینهای گچی در غرب محراب نصب شده است. متن این کتیبه، به تجدید صحن مسجد اشاره دارد و دارای دو تاریخ است که هر دو در بخش صدگان آسیب دیده است: ربیعالاول ۹۵ [؟] و جماديالاول ٩٥[؟]. جديدترين تاريخ موجود در جامع برسیان، روی کتیبهای از کاشی به خط ثلث واقعبر پیشانی ایوان جنوبی صحن متعلق به دوره صفوی دیده میشود که بخش اعظم آن از جمله تاریخ از بین رفته است. تا سال ۱۳۱۴ ه.ش.، نام شاه طهماسب صفوی و بانی ایوان؛ خواجه عبدالقادر بن شیخ ... و نام هنرمند کاشی تراش؛ سید مهدی بن سيد زين العابدين كاشي تراش الحسني روى اين كتيبه وجود داشته است (تبریزی برماوی، ۱۳۸۱: ۷۱۵–۲۱۹).

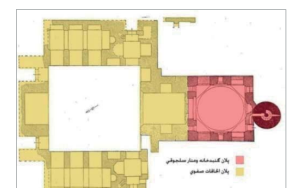
درمجموع در تمامی منابع یادشده، توصیفی ناقص و مختصر در رابطه با تزئینات بنا همچون مناره، محراب، زیر گنبد و فضای داخلی مسجد انجام شده و حق مطلب بطور کامل ادا نشده است.

#### روش پژوهش

روش تحقیق در این پژوهش عبارت از: توصیفی- تحلیلی و مورد کاوی. روشهای یافتهاندوزی نیز با استناد به مطالعات کتابخانهای، مشاهدات و بررسیهای میدانی، عکاسی و ترسیم انواع نقوش آجر کاری و گچبری با کمک نرمافزارهای کامپیوتری انجام گرفته است.

# معرفی بنا؛ موقعیت، تاریخ و مشخصات آن

برسیان در ۴۵ کیلومتری جنوب شرقی اصفهان و ساحل شمالی زایندهرود قرار دارد (گدار، ۱۳۸۴: ۱۳۵؛ ملازاده و محمدی، ۱۳۷۹: ۱۳۵۹: ۱۳۵۹: ۲۹۳). این دهکده، حد فاصل بلوکهای براآن و رودشتین است (هنرفر، ۱۳۵۰: ۱۷۴).



تصویر ۱. پلان مسجد جامع برسیان (هیأت باستانشناسان آلمانی در ایران، ۱۳۵۴: ۲۹۵)



تصویر ۲.مسجدجامع برسیان در گذشته (هنرفر،۱۳۵۰: ۱۷۶)



تصویر ۳. گنبدخانه و منار سلجوقی و ایوان صفوی (نگارندگان)



تصویر ۴. الحاقات مسجد جامع برسیان در دوره صفوی (نگارندگان)



تصویر ۵. فضای زیر گنبد سلجوقی (نگارندگان)

از مقصوره یا گنبدخانه و تکمناری در گوشه جنوب غربی آن که متعلق به عصر سلجوقی و نیز محوطهای واقع در بخش شمالی آن که بقایای آثاری از معماری عصر صفوی را در خود جای داده است (تصویرهای ۱-۷). وسعت تقریبی این مسجد حدود ۵۳×۶۸ متر است. آندره گدار این بنا را مسجدی ایرانی از نوع چهار طاقی، بنایی منفرد و سرآغاز دگر گونیهای مسجد در دورههای بعد دانسته است. اما سواژه، بنای مناره و گنبدخانه را ازجمله الحاقاتي مي داند كه در دوره سلجوقي، يكي پس از دیگری، در بخش شبستان مسجد قدیمی تری که صحن آن در جای همین صحن مسجد امروزی قرار داشته، بنا شده است. اسمیت نیز درابتدا، نظریه گدار را پذیرفت ولی پس از تحقیقات بیشتر با سواژه همعقیده شد. بلر با توجه به کتیبه مناره، بر این باور است که مناره میبایست در کنار مسجدی کهن احتمالا متعلق به سده چهارم هـق.، بنا شده باشد و در تاریخی دیگر، ۵۲۸ هـ.ق. گنبدخانه را به آن افزودهاند. شواهد معماری بیانگر آن است که مناره پیش از گنبدخانه ساخته شده بااینهمه، هیچ دلیلی مبنی بر اینکه چنین بنایی ۳۷ سال پس از ساخت مناره و همزمان با اتمام محراب احداث شده باشد، وجود ندارد. هایده لاله نیز با توجه به شواهد معماری داخل ساختمان همچون کاملنبودن تزئینات بنا که نشان میدهند کار ساختمان در دورهای متوقف شده و فقط تزئینات بخش محراب تقریباً بطور کامل انجام شده است، تاریخ بازسازی موجود در کتیبه محراب را مربوط به آغاز مجدد عملیات ساختمان و تکمیل محراب می داند (تبریزی برماوی، ۱۳۸۱: ۷۱۵ و ۷۱۶). بنابراین تاریخ ساخت مناره براساس کتیبه خط کوفی ۱۱ موجود بر فراز آن و با استناد به نظر همه محققان، به احتمال قريب به يقين متعلق به ۴۹۱ ه.ق. است. تاریخ ساخت مسجد نیز با استناد به نظریههای گوناگون ارائهشده در منابع مختلف به خصوص استدلالهای منطقی موجود در دائره المعارف بزرگ اسلامی، همزمان یا کمی پس از ساخت مناره در دوره سلطان بر کیارق بن ملکشاه سلجوقی است. در سال ۵۲۸ ه.ق. پس از یک دوره رکود در عملیات ساخت، محراب تزئين شده كه بازهم بنابر دلايلي نامشخص، نیمه کاره رها شده است. هر چند در دورههای بعد، تعمیرات و الحاقاتي در مسجد و صحن أن انجام شده ولى گنبدخانه همچنان دستنخورده و نیمه تمام باقی مانده و هر گز کامل نشده است. این مسجد را در اصل به شکل تکبنایی یا پاویون ۱۲ ساخته بودهاند که به چهار طرف باز می شده است ولی در دوره صفوی اکثر ورودیهای دور بنا را تیغه کردهاند (تصویر ۷). از روی تصویرهای قدیمی می توان تشخیص داد که راهرو مسقفی دور تا دور فضای مرکزی وجود داشته که در بازسازیهای

در حال حاضر، مسجد جامع برسیان شامل مجموعه ای است

سالهای پیش از بین رفته است (هیأت باستانشناسان آلمانی، ۱۳۵۴: ۲۹۳).

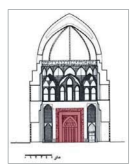
# توصيف جزئيات محراب

همان گونه که در مقدمه اشاره شد، محراب مسجد جامع برسیان یکی از نمونههای شاخص محرابهای آجر کاری و گچبری دوره سلجوقی و از نخستین نمونههای شناختهشده تزئینات مقرنس آجری در محرابهاست. بجز مقرنس که تزئین اصلی محراب مسجد را تشکیل میدهد، این محراب با تزئینات نوشتاری، هندسی و گیاهی نیز مزین شده است (تبریزی برماوی، ۱۳۸۱: ۷۱۸). محراب این مسجد از نمونههای بسیار جالب هنر آجرتراشی و گچبری دوره سلجوقی قلمداد شده است (هنرفر، ۱۳۵۰: ۱۷۶). در دوره سلجوقی تحولاتی در معماری مساجد به وجود آمد، مقصورهها بزرگتر شد و با توجه به این امر، ابعاد محرابها نیز وسعت یافت (تبریزی برماوی، ۱۳۸۱: ۷۱۸). در تصویر ۸ موقعیت قرار گیری محراب مسجد جامع برسیان نسبت به مناره و فضایی که در ضلع جنوبی گنبدخانه اشغال کرده، نمایش داده شده است. در تصوير ٤ نيز، اختصاص يافتن بخش اعظم ديوار جنوبي مسجد به محرابی بزرگ، گویای این مطلب است. برش مقطع عرضی محراب، نشان دهنده محل قرار گیری ستونها، کتیبهها و الواح ینج گانه است که درادامه، بررسی شدهاند (تصویر ۹).

طول این محراب که مستطیل شکل است، در دو طرف برابر شش متر و عرض آن در پائین، تقریباً 0.17 سانتی متر و در بالا حدود 0.17 سانتی متر است (تصویر 0.17). برای سهولت در شرح قسمتهای مختلف محراب مدنظر، هر بخش از آن، با شماره گذاری به صورت 0.17 و ... مشخص شده است. زیر مجموعه این قسمتها نیز با کمک حروف لاتین (.... 0.17) تقسیم بندی و کد گذاری گردیده است. برای نمونه، یکی از زیر مجموعه های قسمت 0.17

- قسمت ۱؛ حاشیه یا کتیبه اصلی محراب (تصویر ۱۱): در حاشیه اول، کتیبه اصلی محراب به خط کوفی تزئینی  $^{71}$ ، به صورت برجسته از آجرتراش، بر زمینه تزئینات گچی با نقوش گیاهی به شکل گل و بوته دار اسلیمی و پیچکی قرار گرفته است (تصویر  $^{1}$ ). بر عرض این کتیبه در سمت راست و از پائین به بالا افزوده شده است.

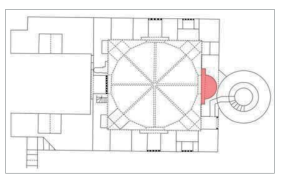
کتیبه از پائین و سمت راست شروع و پس از چرخش دور محراب، در پائین و سمت چپ محراب به اتمام رسیده است. متن کتیبه در این بخش که در آن آیه هجده سوره توبه دیده می شود، بدین شرح است: «بسم الله الرحمن الرحیم انما یعمر مساجد الله من آمن بالله و الیوم الاخر و اقام الصلوهٔ



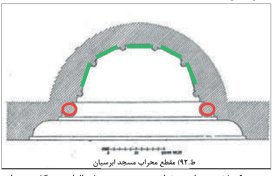
تصویر ۶ مقطع دیوار جنوبی گنبدخانه و مقطع طولی محراب (آرشیو سازمان میراث فرهنگی اصفهان، ۱۳۸۸)



تصویر ۷. تیغهشدن ورودیهای دور بنا در دوره صفوی (نگارندگان)



تصویر ۸. وضعیت قرار گیری محراب نسبت به مناره، گنبدخانه و الحاقات صفوی (نگارندگان)



تصویر ۹. پلان محراب، مقطع عرضی ستونها و الواح پنج گانه محراب (هیأت باستان شناسان آلمانی در ایران، ۱۳۵۴: ۲۹۷)

و آتى الزكوة و لم يخش الا الله فعسى اولئك ان يكونوا من المهتدين [امر ببناء هذا المحراب و  $^{17}$ ] فى شهر الله المبارك رمضان سنه ثمان و تسعين واربعمائه» (هنرفر،  $^{170}$ :  $^{170}$ ).

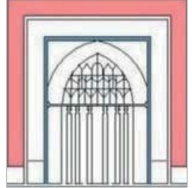
بخش A۱ (تصویر ۱۲): در دو طرف راست و چپ پائین ترین قسمت ۱ قرار دارد و تا ارتفاع ۴۵ سانتی متری دارای آجر چینی ساده است (تصویر ۱۳). از بالای بخش A۱ در سمت راست کتیبه آغاز شده و پس از چرخش دور محراب، در

چینی ساده است (تصویر ۱۳). از بالای بخش ۸۱ در سمت راست کتیبه آغاز شده و پس از چرخش دور محراب، در سمت چپ، بالای بخش ۸۱ سمت چپ، به اتمام رسیده است. بخش ۱۵ (تصویر ۱۲): شروع کتیبه است. حروف کتیبه خط کوفی از آجرهای تراش تشکیل شده و در لابلای این آجرکاری، تزئینات گچبری زیبایی با نقوش گیاهی به شکل اسلیمی و پیچکی قرار گرفته که کل فضای خالی بین آجرکاریها را پیچکی قرار گرفته که کل فضای خالی بین آجرکاریها را پوشش داده است (تصویرهای ۱۳ و ۱۴). در پائین ترین قسمت این بخش، گچبریها از بین رفته و درحال حاضر با گچ زبره مرمتی پوشش داده شده است. قسمت دیگری از تزئینات بخش ۱۵ نیز، در اثر بی توجهی دچار تخریب انسانی گردیده لیکن درحال حاضر، مرمت شده است (تصویر ۱۳). گچبریها در قسمتهای بالایی بخش ۱۵ سالم تر باقی مانده است (تصویر ۱۳). گچبریها (تصویر ۲۳).

بخش C۱ (تصویر ۱۲): به دلیل متفاوتبودن گچبریهای بخش C۱ از نظر فرم، نقش، بافت و اجرا با بخش B۱ که احتمالاً نشان دهنده این است که تزئینات بخش C۱ در دورههای بعدی اضافه شده است، این دو بخش از هم جدا شدهاند.



تصویر ۱۰. محراب مسجد جامع برسیان (نگارندگان)



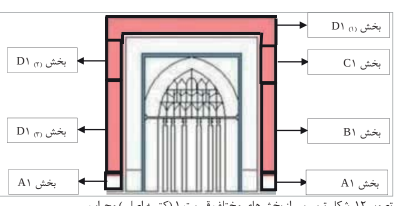
تصویر ۱۱. قسمت ۱ یا کتیبه اول محراب (نگارندگان)

اجرای نقوش گچبری در این بخش به زیبایی و مهارت بخش B۱ نیست (تصویر ۱۵).

بخش D۱ (تصویر ۱۲): گچبریهای لابلای آجرکاریها در قسمت ۱، فقط در سمت راست این حاشیه، بخشهای B۱ و ۲۱، وجود دارد. در دیگر بخشهای بالا و طرف چپ، اثری از تزئینات گچبری دیده نمی شود و فقط تزئینات آجر کاری موجود است (تصویرهای ۱۶–۱۸). با استناد به نظریاتی که در بخش معرفی بنا به آنها اشاره شد و با توجه به شواهد و بررسیهای انجام گرفته در این پژوهش، به احتمال بسیار، تزئینات محراب و همچنین تزئینات موجود در کل مسجد، بنا به دلایلی نامعلوم نیمه کاره رها شده است. بخش D۱ به سه زيربخش: D۱٬ ,D۱٬ و D۱٬ تقسيم شده است (تصوير ۱۲). در بخش ،D۱، ادامه کتیبه آجری مربوط به آیه هجده سوره توبه بدون تزئینات گچبری وجود دارد (تصویر ۱۶). در بخش یز، کتیبه آجری بدون تزئینات گچبری است که حاوی D۱ عبارت "... [امر ببناء هذا المحراب" و كلمهاى كه نگارندگان از عهده خواندن آن برنيامدند، "قبه" است (تصوير ۱۷). در بخش ،D۱ کتیبه آجری اشاره به تاریخ ساخت محراب دارد و این عبارت را نمایش میدهد: «... فی شهر الله المبارک رمضان سنه ثمان و تسعین و اربعمائه» (تصویر ۱۸).

شایان یادآوری است در قسمت ۱ (کتیبه اصلی)، به غیر از آجرهایی که تاریخ ساخت را نشان میدهند، بجز کلمه ثمان و چند حرف دیگر، در بعضی از قسمتهای دیگر نیز آجرها کم و بیش مرمتی است.

- قسمت ۲: حاشیه دوم محراب (تصویر ۱۹): حاشیه دوم محراب با کمی عقبنشینیِ تقریباً مقطعی به صورت یک ربع بیضی دارد (تصویرهای ۱۰ و ۲۱). این عقبنشینی به وسیله دو ردیف آجرچینی که به شکل پلکانی اجرا شدهاند، پدید آمده است (تصویرهای ۲۰ و ۲۱). این قسمت نیز شامل تزئینات آجرکاری و گچبری است و از چهار بخش اصلی تشکیل شده است (تصویر ۲۰).



تصویر ۱۲. شکل ترسیمی از بخشهای مختلف قسمت ۱ (کتیبه اصلی) محراب (نگارندگان)

بخش A۲ (تصویر ۲۰): ارتفاعی حدود پنجاه سانتیمتر دارد و در دو طرف پائین قسمت ۱ به صورت قابی با آجرچینی زیبا قرار گرفته است (تصویرهای ۲۰–۲۲).

در بالای بخش A۲، حاشیه دیگری قرار گرفته که به سه بخش: B۲، ۲۲ و D۲ تقسیم شده است (تصویر ۲۰).

بخش B۲ (تصویر ۲۰): بخش میانی حاشیه دوم است که از زنجیرههای درهم تنیده آجری تشکیل شده و شمسههای نُه گوشهای را تداعی می کند. تنها، دو شمسه موجود در دو گوشه بالایی این بخش از محراب، هشتضلعی است (تصویر ۲۱). داخل بیشتر این شمسهها، اسماءالحُسنی همراه با تزئینات

تصویر ۱۳. بخش A۱: آجر چینی

ساده. قسمت پائین بخش B۱:

آجر کاریهای به کاررفته در حروف

كتيبه وبخش تخريبشده تزئينات

(نگارندگان)



تصویر ۱۴. قسمت وسط از







بخش B۱: آجرکاریهای به کاررفته در حروف کتیبه و گچبریهای گیاهی بین آنها (نگارندگان)



گل و بوته گچبری شده است (تصویر ۲۱). این بخش به چهار

زيربخش:  $BT_{(r)}$ ،  $BT_{(r)}$ ،  $BT_{(r)}$  تقسيم شده است.

شمسههای موجود در این قاب ۴۱ عدد است که در دو

طرف هر شمسه، نیمشمسهای نیز دیده می شود (تصویر ۲۳).

بخش  $B۲_0$  شامل سه شمسه اول آجری موجود در پائین ترین بخش سمت راست و دو شمسه واقع در انتهایی ترین قسمت

سمت چپ همین کتیبه است.۱۵ این شمسهها تزئینات گچبری

ندارند و سطح داخلی آنها با گچ زبره مرمتی صاف و یک دست شده است. همچنین اغلب آجر کاریهای آنها نیز مرمتی است.

به احتمال قوی، تزئینات این بخش به دلیل در دسترس بودن

تصویر ۱۸. بخش <sub>س</sub> D۱ که اشاره به دستور D۱ که اشاره به تاریخ ساخت محراب و گنبد ساخت دارد. تزئینات دارد. تزئینات آجر کاری آجر کاری بدون تزئینات گچبری است بدون تزئينات گچبرى است (نگارندگان) (نگارندگان)



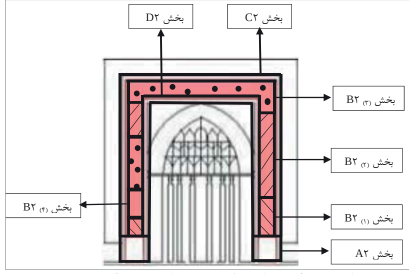
به کاررفته در حروف کتیبه و گچبریهای

گیاهی بین آنها با نقش، فرم، بافت و

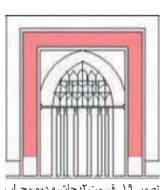
اجرایی متفاوت از گچبریهای موجود

در تصویرهای ۱۳ و ۱۴ (نگارندگان)

تصویر ۱۶. قسمتی از بخش ، D۱: تزئینات آجر کاری بدون تزئینات گچبری که نشان از نیمه کاره بودن تصویر ۱۷. بخش س اجرای تزئینات این محراب دارد. بخش پایان آیه ۱۸ سوره توبه در انتهای سمت چپ (نگارندگان)



تصویر ۲۰. شکل ترسیمی از بخشهای مختلف قسمت ۲؛ حاشیه دوم محراب (نگارندگان)



تصویر ۱۹. قسمت۲؛ حاشیه دوم محراب (نگارندگان)

دربردارنده سه شمسه آخر است که با توجه به خط و نقش



محراب از قسمتهای دیگر شده است. تزئینات آجر کاری بدون تزئینات گچبری است. کادر یکی از دو شمسه هشت گوشه را نشان میدهد. (نگارندگان)

تصویر ۲۲. بخش A۲: آجرچینی زیبا به

ارتفاع پنجاه سانتیمتر در دو طرف پائین

(نگارندگان)

به مرور زمان دچار آسیب و تخریب شده است. بخش B۲ دربردارنده شمسههای چهارم تا سیزدهم است که به ترتیب كلمات "يا ملك، يا قدوس، يا سلام، يا مؤمن، يا مُهيمن، يا عزیز، یا جبّار، یا متکبر، یا خالق و یا باری" همراه با تزئینات گل و بوته، به صورت گچبری در میان این شمسههای آجری نقش بسته است (تصویر ۲۳). در شمسههای سیام، سی و یکم و سی و دوم نیز تزئینات گچبری وجود دارد و به ترتیب کلمات "یا حنان، یا منان و یا مقسط" در لابلای تزئینات گل و بوته گچبری قرار دارد که همگی به خط ثلثاند (تصویر ۲۴). بخش B۲٫۱ شامل تعداد زیادی شمسه است که تزئینات گچبری ندارند. این بخش، از شمسه چهاردهم تا بیست و نهم و از شمسه سی و سوم تا سی و هشتم است که اثری از تزئینات گچبری گیاهی و کتیبهای در آن دیده نمی شود. نبود تزئینات گچبری در این شمسهها با توجه به دور از دسترس بودن این بخش، شواهد موجود و بنابر استناد به مطالب ذکرشده در معرفی بنا، به احتمال قوی مربوط به وقفهای است که هنگام ساخت تزئینات به وجود آمده و باعث 



تصویر ۲۱. دو ردیف آجرچینی بهصورت پلکانی که باعث جدایش قسمت ۲



قسمتها جدا شده است.

متفاوت و ضعیف تری که نسبت به دیگر شمسه ها دارد، به احتمال قریب به یقین، در دورههای بعد به اجرا درآمده

است. در این شمسهها کلمات "محمد" و "الله" به چشم

می خورد (تصویر ۲۵). بجز شمسه های هشت، یازده و دوازده که

به خط كوفي هستند، بقيه شمسهها با خط ثلث اجرا شدهاند.

برگچه کوچک ختم میشود که در سرتاسر حاشیه بیرونی

این قاب تکرار شده است (تصویرهای ۲۳-۲۵). با این توضیح،

استفاده از نقوش گیاهی علاوهبر گچبری در آجرکاریها نیز

بخش D۲ (تصویر ۲۰): در طرف دیگر شمسههای آجری

کتیبهٔ آجری دیگری به خط کوفی ساده که آیههای یک تا

هشت سوره مؤمنون را نشان میدهد، قرار گرفته و سرتاسر

حاشیه درونی این قاب را دربر گرفته است (تصویر ۲۵). لازم به

یادآوری است که بعضی از بخشهای این کتیبه در قسمتهای

- قسمت ۳؛ لچکیهای محراب: تشکیل شده از دو لچکی

که در بالای قوس محراب قرار گرفته است. در لچکی سمت

راست كلمه الله و در لچكى سمت چپ كلمه محمد با خط كوفي بنایی خاصی ۱۶ با آجر تراش به اجرا درآمده است (تصویر ۲۶). در لابلای آجرکاریها، بندکشی گچی تزئینی وجود دارد. بندکشی گچی این بخش با نقش زنجیرهای است. در پژوهش حاضر، بند کشی های یادشده با نام آرایه های گچی بند آجری $^{17}$ ارائه شده است. بجز قسمت اندکی از آجرها که مرمتی است، بقیه اصلی هستند. گچبریها نیز در این قسمت تقریباً سالم

باقی ماندهاند و دورتادور این بخش با کادری آجری از بقیه

کاربرد داشته است.

پائین مرمتی است.

بخش C۲ (تصویر ۲۰): ادامه اضلاع آجری شمسهها به یک

تصویر ۲۴. بخش (۲) :B۲ نُه گوشه آجر کاری با تزئینات گچبری گیاهی

:BT(T) بخش :TT

شمسههای نُه گوشه آجر کاری با

تزئینات گچبری گیاهی و نوشتاری

(نگارندگان)

شمسەھاي و نوشتاری (نگارندگان)



تصویر ۲۵. بخش (۴):B۲: شمسههای نُه گوشه آجر کاری با تزئینات گچبری گیاهی و نوشتاری. بخشD۲: کتیبه آجری خط کوفی (نگارندگان)

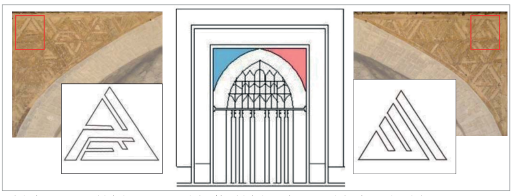
(تصویر ۲۹)، رأس مقرنس را تشکیل میدهد و نقوش آن به صورت تکرار شمسههای شش پر آجری است. وسط شمسههای آخری، گچبریهای بند آجری به شکل ستاره شش پر با نقوش هندسی وجود دارد (تصویرهای ۳۰ و ۳۱). B۵ (تصویر ۲۹)، هزینی مقرنسها است که از پنج کاسه و دو نیم کاسه

آجرکاریها در این بخش دارای طرح و نقش انتزاعی به صورت بازوهای شکسته همچون نقش چلیپا است که در لابلای آن آرایههای گچی بندآجری با نقش زنجیرهای قرار گرفته است (تصویرهای ۳۱ و ۳۲). بخش میانی مقرنسها یا ۵۵ (تصویر ۲۹)، از شش کاسه کامل تشکیل شده است که داخل هرکدام، کتیبهای آجری همراه با آرایههای گچی بندآجری با نقوش

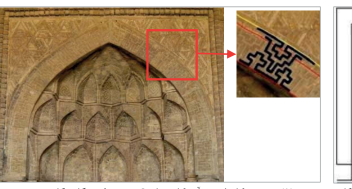
در طرفین آن تشکیل شده است.

- قسمت ۴: قوس محراب (تصویر ۲۷): قوس محراب در اصل، از نوعی آجرچینی به شکل انتزاعی ۱۰ تشکیل شده که لابلای آن با آرایههای گچی بند آجری با نقش زنجیرهای پر شده است (تصویر ۲۸). درحال حاضر، فقط یک نوار باریک آجری در سرتاسر بالای این قوس و همچنین قسمت کوچکی از آجرکاری رأس قوس همراه با تزئینات گچبری است که به احتمال زیاد اصیل است. دیگر آجرکاریها در این قسمت، مرمتی و بدون تزئینات گچبری است. در این بخش، دو گونه مرمتی که مربوط به دو دوره مختلف است، دیده می شود. ۱۹ مرمت که مربوط به دو دوره مختلف است، دیده می شود. ۱۹ مسمت ۵: مقرنس محراب: در این قسمت، تزئین اصلی

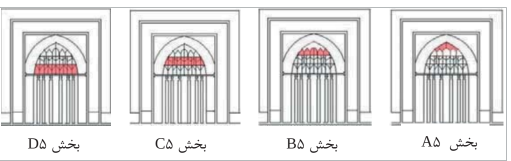
- قسمت ۵؛ مقرنس محراب: در این قسمت، تزئین اصلی محراب یعنی مقرنس قرار گرفته است. این قسمت به چهار بخش: ۸۵ ،۵۵ و C۵ تقسیم شده است. قسمت ۸۵ بخش:



تصویر ۲۶: قسمت ۳؛ لچکیهای محراب، لچکی سمت راست: تکرار کلمه الله و لچکی سمت چپ: تکرار کلمه محمد، همراه با طرح ترسیمی از خط مربوط (نگارندگان)



مت ۴؛ قوس محراب (نگارندگان) تصویر ۲۸. نقوش به کاررفته در آجر کاریهای قوس محراب (نگارندگان)



تصویر ۲۹. قسمت ۵؛ مقرنس محراب که به چهار بخش تقسیم شده است (نگارندگان)

گیاهی به چشم می خورد. در داخل کاسه ها از سمت راست به چپ جملات: «الملک لله، العظمهٔ لله، القدرهٔ لله، القوهٔ لله، المنهٔ لله و العزهٔ لله» (هنرفر، ۱۳۵۰: ۱۷۷۷) به خط کوفی از آجر تراش دیده می شود (تصویر ۳۲). پائین مقرنسها D است (تصویر ۲۳) که از پنج کاسه کامل و دو نیم کاسه در طرفین تشکیل شده است. در داخل هر کاسه، طرح و نقش خاصی از تلفیق آجر کاری و گچبری وجود دارد. طرح شمسه در آجر کاری ها و نقوش هندسی در آرایه های گچی بند آجری کاسه های این و نقوش هندسی در آرایه های گچی بند آجری کاسه های این میش استفاده شده است (تصویر T). در کاسه و سط بخش می الحمد لله به طرز زیبایی با آجر روی زمینه گچبری با نقوش گیاهی داخل یک مربع اجرا شده که بخش هایی از آجرهای گیاهی داخل یک مربع اجرا شده که بخش هایی از آجرهای آن با گچ، مرمت و شبیه سازی شده اند (تصویر های T).

- قسمت ۶؛ ستونهای محراب: قوس محراب روی دو ستون توکار قرینه و مشابه قرار دارد (تصویرهای ۳۶ و ۳۷). نقوش آجری روی این ستونها تقریباً شبیه به نقوش روی قوس محراب است و به احتمال زیاد، الگوی نقش و فرم قسمت قوس در هنگام مرمت علاوهبر نقوش اندک باقی مانده در قوس، الهام گرفته از نقش ستونهاست. نقوش آرایههای گچی بندآ جری بین آجر کاریهای این بخش نیز زنجیرهای است (تصویر ۳۷) که قسمتی از آن تخریب شده و در حال حاضر با گچ مرمتی به صورت سطحی صاف و بدون تزئین درآمده است. بعضی از آجرها به خصوص در قسمت پائین ستونها مرمتی است.

- قسمت Y؛ قابهای کوچک پنج گانه محراب (تصویر T): در زیر مقرنسها دو قسمت وجود دارد، یکی از آنها قسمت Y است که مربوط می شود به پنج قاب مستطیل شکل کوچک به ابعاد تقریبی T×T0 سانتی متر که کلماتی به خط کوفی آجری روی زمینه گچبری آن وجود دارد. این کلمات لو تعلم، الله اکبر و ... است. این قابها از سمت راست به صورت T0 که، T1 و T2 نام گذاری شدهاند. کتیبه آجری و تزئینات گچبری گیاهی قاب T1 (لو تعلم) و T2 (الله اکبر)

Bv تقریباً سالم مانده، کتیبه آجری و تزئینات گچبری قاب Bv بطور کامل از بین رفته و در قابهای Dv و Ev نیز تزئینات گچبری از بین رفته و فقط کتیبه آجرکاری آن باقی مانده که خوانده نشده است (تصویر  $^{\circ}$ ). در اطراف هر قاب فرم گلدان مانند آجری به صورت برجسته وجود دارد که قابها را از همدیگر جدا کرده است (تصویر  $^{\circ}$ ).

- قسمت ۸؛ الواح ينج گانه محراب (تصوير ۴۱): تشكيل شده از پنج لوح است که به صورت مستطیل عمودی زیر هریک از قابهای بخش ۷ قرار گرفته است. هر لوح ابعادی برابر ۲۱۸×۴۰ سانتیمتر دارد (تصویر ۳۷) که توسط ستونی از آجر چندگوش از لوح مجاور جدا شده است. نقوش لوحهای AA و EA شبیه بهم هستند. آجر کاریها در این دو لوح، ترکیبی از نقوش سنتی و هندسی به شکل طبل، شش ضلعی و ستاره پنج پر است. آرایههای گچی بندآجری با نقش هندسی نیز، داخل نقوش آجر کاری این بخش جای گرفته است. نقوش لوحهای Β۸ و D۸ نیز به صورت مشابه و قرینه هم هستند. نقوش آجر کاری در این دو لوح، نوعی گره هندسی به شکل بازوهای شکسته پنج تایی است که در گروه نقوش انتزاعی جای گرفته است. آرایههای گچی بندآجری در دو لوح یادشده با نقش زنجیرهای در لابلای نقوش انتزاعی آجر کاریها وجود دارد (تصویر ۴۲). لوح وسط یا ۲۸ به دو بخش تقسیم شده است. ربخش بالایی) به ابعاد تقریبی ۴۰×۱۳۵ سانتیمتر C۸ و ۲۸ (بخش پائینی) به ابعاد ۴۰ ۱۳۵×۴۰ سانتیمتر است (تصویرهای ۴۱ و ۴۲). در بخش ،۸۵ آجرکاریهایی به شکل شش ضلعی وجود دارد (تصویر ۴۲). شش ضلعیها از تراش قطعات آجر به شکل مثلث و کنار هم چیدهشدن شش مثلث به وجود آمدهاند. روی سطح هر مثلث آجری، نقوش انتزاعی به شکل بازوهای شکسته سه تایی نقر شده است. لابلای نقوش آجری این بخش، آثاری از آرایههای گچی بندآجری به شکل ستاره با نقش هندسی در داخل آن نیز وجود دارد. در قسمت ، ۸۵، یک قاب با نقش محرابی از آجر وجود دارد. در داخل و بخش بالایی قاب مذکور عبارتهای "لا اله الا الله"



تُصویر ۳۰. تزئینات اَجر کاری و گچبری، بخش A۵٪ تصویر ۳۱. قسمت ۵؛ مقرنس محراب، بخشهای A۵ و B۵ (نگارندگان)

تصویر ۳۲. تزئینات آجرکاری و گچبری، بخش B۵ (نگارندگان)



و "محمد رسول الله" روبروی هم و "لیس کمثله شی" و "و هو السمیع البصیر" نیز رو بروی یکدیگر با آجر و به خط کوفی بنایی نقش بستهاند. در قسمت پائینی این قاب، سوره اخلاص با آجر به خط کوفی ساده روی زمینه گچ بستر قرار گرفته است ۲۰ (تصویر ۴۳).

در تصویر ۴۴، طرحهایی از نقوش به کار رفته در قسمتهای مختلف محراب مسجد جامع برسیان ترسیم شده است.



تصویر ۳۳. بخشی از کتیبههای آجری و نقوش گچبری، بخش ۵۵ (نگارندگان)



تصویر ۳۴. تزئینات آجرکاری و گچبری داخل کاسههای مقرنس، بخش D۵ (نگارندگان)



تصویر ۳۵. شمسه شانزده پر و کلمه الحمدالله موجود در کاسه وسط مقرنس، بخش ۵۵ (نگارندگان)



تصویر ۳۶. قسمت۶؛ دو ستون محراب (نگارندگان)



تصویر ۳۸. قسمت ۷؛ پنج قاب کوچک محراب (نگارندگان)



تصویر ۳۷. قسمت ۶؛ دو ستون محراب و نمای نزدیک سرستون (نگارندگان)



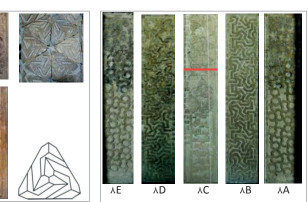
تصویر ۳۹. فرم گلدان مانند آجری در فواصل بین قابهای قسمت ۷ (نگارندگان)



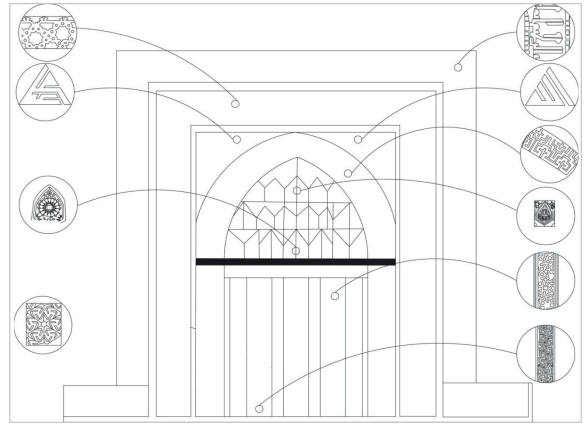
تصویر ۴۰. تصاویر قابهای موجود در قسمت ۷ محراب (نگارندگان)



تصویر ۴۱. قسمت ۷؛ الواح پنج گانه محراب (نگارندگان) تصویر ۴۲. بخشهای ۸۸، ۸۸ و کم از تصویر ۴۳. سمت راست: قسمتی از قسمت ۸؛ الواح پنج گانه) (نگارندگان)



 $_{\gamma}$ C۸ سمت چپ: بخش  $_{\gamma}$ C۸ بخش (نگارندگان)



تصویر ۴۴. طرح ترسیمی از نقوش محراب مسجد جامع برسیان (نگارندگان)



#### نتيجهگيري

تزئینات به کار رفته در بخشهای مختلف محراب مسجد جامع برسیان تلفیق آجرکاری و گچبری است. بیشتر این تزئینات متعلق به دوره سلجوقی بوده که بخشی از آن به عللی نامعلوم نیمه کاره رها شده به طوری که هیچگاه کامل نشده است. بخش دیگری از تزئینات در دورههای متأخرتر به بنا افزوده شده است که از نظر کیفیت اجرا و زیبایی شناسی بصری نسبت به دوره سلجوقی، سطح پائین تری دارد. بخشی از تزئینات نیز در طول زمان از بین رفته و در حال حاضر بازسازی و مرمت شدهاند.

موضوعات تزئین در محراب مقرنس مسجد جامع، هندسه، عناصر گیاهی، انواع خط، و طرحهای انتزاعی است. بیشتر موتیفهای گچبری آرایههای گچی، بندآجری است که شامل نقوش هندسی، گیاهی، زنجیرهای و اسما و عبارات مقدس است. انواع خط و کتیبه و نقوش گیاهی و هندسی دیگری نیز در قالب تزئینات گچبری فضاهای خالی بین کتیبهها و دیگر نقوش آجری را پر کرده است. موتیفهای اجراشده در آجرکاریها را نقوش هندسی، مقرنس، انواع خط و کتیبه و نقوش انتزاعی تشکیل می دهد.

در تقسیمبندی محراب یادشده، محراب به هشت قسمت و هریک از این قسمتها به زیربخشهای دیگری تقسیم شدهاند. قسمت ۱، حاشیه یا کتیبه اصلی محراب است که کتیبهای آجرکاری به خط کوفی بر زمینهای گچېري با نقوش گياهي به شكل برجسته قرار گرفته است. قسمت ۲، حاشيه دوم محراب است و از ستارههاي نُه یر و هشت پر آجر کاری تشکیل شده است که داخل آن اسماءالحسنی و نقوش گیاهی گچبری وجود دارد. قسمت ٣، لچكيها است كه با كلمات الله و محمد به خط كوفي بنايي خاصي با آجر همراه با آرايههاي گچي بندآجري زنجیرهای اجرا شده است. قسمت ۴، قوس محراب است که مزین به نقوش انتزاعی آجرکاری و آرایههای گچی بندآجری زنجیرهای است. قسمت ۵، دربردارنده سه ردیف مقرنس است که تزئین اصلی محراب را تشکیل می دهد. آجر کاریهای به کار رفته در مقرنسها در قالب کتیبه، شمسه و طرحهای انتزاعی و تزئینات گچی بندآجری با نقوش هندسی، گیاهی و زنجیرهای است. قسمت ۶، تشکیلشده از دو ستون قرار گرفته در زیر قوس است که نقوش انتزاعی آجر کاری آن با آرایههای گچی بندآجری زنجیرهای کامل شده است. قسمت ۷، قابهای کوچک ینجگانه است که داخل آن کتیبههای آجرکاری روی زمینه گچبری گیاهی قرار گرفته است. قسمت ۸ ، الواح پنج گانه محراب است. تزئینات آجر کاری و گچبری در دو لوح چپ و راست قرینه و مشابه هم بوده و آجر کاریها از نقوشی سنتی و هندسی به شکلهای طبل، شش ضلعی و ستاره پنج پر همراه با تزئینات گچی بندآجری هندسی تشکیل شده است. نقوش آجرکاری به کار رفته در دو لوح قرینهٔ دیگر انتزاعی است که در لابلای آنها آرایههای گچی بندآجری زنجیرهای وجود دارد. لوح وسط نیز از برش آجرهایی به شکل مثلث که روی آن نقوشی انتزاعی نقر شده و همچنین کتیبههای آجری قرآنی در لابلای نقوش گچبری تشکیل شده است.

## سپاس گزاری

با قدردانی از همکاری صمیمانه استادان گرامی آقایان دکتر احمد صالحی کاخکی و دکتر محسن جاوری و دوست عزیزم خانم مهندس واله وفایی.

# پینوشت

- ۱. هنر چیدن آجر در بناها به منظور عرضه نماهای تزئینی متناسب با شکل و هیأت کلی بنا است (کیانی، ۱۳۷۶: ۵۸).
- ۲. لطفالله هنرفر معتقد است برسیان یا بارسیان به احتمال قوی دراصل، پارسیان بوده است ولی ساکنین دهکده آن را بیسیون تلفظ می کنند (هنرفر، ۱۳۵۰: ۱۳۷۴). همچنین در کلمه برسیان، سیان را بر وزن میان که در لغت به معنی عَشَقه و پیچک است نیز، بیان کردهاند. شاید به علت این که در آن حدود، گیاه عشقه می روئیده به این نام خوانده می شده است (رفیعی مهر آبادی، ۱۳۵۲: ۱۳۵۸: ۲۰۰).
- ۳. برسیان در دوره صفوی به سبب آبادانی و خرمی، محل تفرج پادشاهان این سلسله بوده است (جابری انصاری، ۱۳۷۸: ۴۲۶).
- 4. Andre Godard
- 5. J. Christy Wilson
- 6. Yedda Godard
- 7. Jean Sauvaget
- 8. Myron Bement Smith
- 9. Sheila Blair
- ۱۰. تقریباً تمامی محققان، تاریخ موجود در کتیبه محراب را تاریخ احداث بنای گنبدخانه دانستهاند.
- ۱۱. متن كتيبه مناره بدين شرح است: «و اركعو و اسجدوا و اعبدوا ربكم و افعلوا الخير لعلكم تفلحون سنه احدى و تسعين و اربعمائه» این متن به آیه ۷۲ سوره حج اشاره دارد: «یا ایها الذین آمنوا اركعو و اسجدوا و اعبدوا ربكم و افعلوا الخیر لعلكم تفلحون».
  - ۱۲. مسجدی منفرد است با گنبدخانه بدون الحاقات جانبی مثل ایوان و رواق.
- ۱۳. خط کوفی تزئینی دو نوع است: کوفی مورق (برگدار) و مزهر (گلدار). اگر خط موجود در حاشیهٔ اول این محراب به تنهایی در نظر گرفته شود، کوفی برگدار است. چون حروف کشیدهٔ آن به یک برگچه ختم می شود ولی اگر خط مدنظر همراه با زمینهٔ گل و بوتهٔ گچبری اطراف آن به حساب آورده شود، کوفی گلدار قلمداد می شود (صالحی کاخکی، ۱۳۸۹: مصاحبه).
  - ۱۴. قرائت این بخش از کتیبه را نگارندگان انجام دادهاند.
- ۱۵. شماره ۱ متعلق به اولین و پائین ترین شمسه موجود در سمت راست و آخرین شماره (۴۱)، مربوط به پائین ترین شمسه در بخش انتهایی حاشیه دوم در سمت چپ است.
- ۱۶. این نمونه خط، یکی از نخستین نمونههای شناختهشده از این نوع خط بهشمار می آید که پس از آن و تا به امروز بسیار رایج بوده و کاربرد داشته است (تبریزی برماوی،۱۳۸۱: ۷۱۸).
- ۱۷. از حدود قرن چهارم ه.ق. به بعد فاصلههای طولی و عرضی بین رگههای آجرچینی (بندکشی آجرها) در عمده نماهای آجری که قبلاً با ملات ساده گچی پر می شد، به گونهای از سادگی خارج و به شیوههای مختلف تزئین شدهاند (کیانی، ۱۳۷۶: ۵۹). محدودیت فضایی در اجرای طرحهای این آرایههای گچی به ظهور برخی از نقوش خاص این شیوه تزئینی انجامیده است (دادور و مصباح، ۱۳۸۵: ۸۹). نقوش هندسی از عمده ترین نقشهای مشاهده شده در آرایههای گچی یادشده است. این نوع تزئین، قبلاً باعنوان نقوش گچی موسوم به مهری معرفی می شده است که در این مقاله با استناد به یافتههای میثم کاظمیان (۱۳۹۱) در مقاله "شناسایی نقوش و فنون آرایههای گچی بند آجری مسجد جامع عتیق اصفهان " با نام آرایههای گچی بند آجری که به چند دسته هندسی، گیاهی، زنجیره ای و اسمای مقدس تقسیم می شود، معرفی شده است.
- ۱۸. درک هیل و الگ گرابار در کتاب "تزئینات معماری اسلامی"، موضوعات اصلی تزئینات معماری را به پنج گروه تقسیم کرده است (هیل و گرابار، ۱۳۸۶؛ ۱۰۹ ۱۱۳). گروهی از موضوعات تزئینی دربردارنده طرحهای عجیبی است که نمی توان جزء هیچ کدام از موضوعات تزئینی دیگر به حساب آورد، انتزاعی نامیده شده است (همان: ۱۱۳). باید بیان کرد که طرحهای انتزاعی مذکور را به نوعی می توان در گروه هندسی نیز جای داد.
- ۱۹. برای آگاهی بیشتر مراجعه شود به: بخش ۴-۲-۴-۲ (مرمتهای غلط پیشین)، صفحه ۵۶ از پایاننامه کارشناسی زهره مطلبی (۱۳۸۹) باعنوان "حفظ و مرمت بخشی از محراب مسجد جامع برسیان متعلق به دوره سلجوقی".
- ۲۰. نظر به شواهد موجود، احتمالاً تزئینات گچبری در این قسمت و همچنین نیمی از آجر کاریهای به کار رفته در این کتیبه از بین رفته که در حال حاضر مرمت شده است.

# S

# منابع و مآخذ

- آرشیو سازمان میراث فرهنگی استان اصفهان.
- تبریزی برماوی، بابافرج (۱۳۸۱). **دائره المعارف بزرگ اسلامی**، ج ۱۱، زیرنظر کاظم موسوی بجنوردی، تهران: مرکز دائره المعارف بزرگ اسلامی.
  - جابری انصاری، حسن (۱۳۷۸). تاریخ اصفهان، به کوشش جمشید مظاهری، اصفهان: مشعل.
- حاتم، غلامعلی (۱۳۷۹). معماری اسلامی ایران در دوره سلجوقیان، تهران: جهاد دانشگاهی، مؤسسه انتشارات.
- حاجیقاسمی، کامبیز (۱۳۸۳). گنجنامه (فرهنگ آثار معماری اسلامی ایران)، دفتر هفتم: مساجد جامع (بخش اول)، تهران: دانشگاه شهید بهشتی، دانشکده معماری و شهرسازی، مرکز اسناد و تحقیقات، انتشارات روزنه.
- دادور، ابوالقاسم و مصباح اردکانی، نصرت الملوک (۱۳۸۵). بررسی نقوش و شیوه تزئین توپی گچی ته آجری در بناهای دوره سلجوقی و ایلخانی، ن**شر یه هنرهای زیبا،** (۲۶)، ۸۵–۹۲.
  - رفیعی مهرآبادی، ابوالقاسم (۱۳۵۲). **آثار ملی اصفهان،** تهران: انجمن آثار ملی.
  - زندی، میثم (۱۳۹۰). **هنر و معماری مساجد اسلامی،** تهران: پژوهش گران نشر دانشگاهی– پردازش گران.
- سجادی، علی (۱۳۷۵). سیر تحول محراب در معماری اسلامی ایران از آغاز تا حمله مغول، چاپ اول، تهران: سازمان میراث فرهنگی کشور.
- کاظمیان، میثم و اصلانی، حسام (۱۳۹۱). شناسایی نقوش و فنون آرایههای گچی بند آجری مسجد جامع عتیق اصفهان، **دوفصلنامه پژوهش هنر،** (۴)، ۶۱–۷۰.
- کیانی، محمدیوسف (۱۳۷۶). **تزئینات وابسته به معماری ایران دوران اسلامی،** تهران: سازمان میراث فرهنگی کشور.
  - گدار، آندره (۱۳۸۴). **آثار ایران،** ج ۱، ترجمه ابوالحسن سروقد مقدم، مشهد: آستان قدس رضوی.
  - مشکوتی، نصرتالله (۱۳۴۹). فهرست بناهای تاریخی و اماکن باستانی ایران، تهران: وزارت فرهنگ و هنر.
- مطلبی، زهره (۱۳۸۹). حفظ و مرمت بخشی از محراب مسجد جامع برسیان متعلق به دوره سلجوقی، پایاننامه کارشناسی، رشته مرمت آثار تاریخی، اصفهان: دانشگاه هنر.
- مکینژاد، مهدی (۱۳۸۸). **تاریخ هنر ایران در دوره اسلامی: تزئینات معماری**، تهران: سازمان مطالعه و تدوین کتب علوم انسانی دانشگاهها (سمت)، مرکز تحقیق و توسعه علوم انسانی.
- ملازاده، کاظم و محمدی، مریم (۱۳۷۹). **دائره المعارف بناهای تاریخی ایران در دوره اسلامی ۳: مساجد تاریخی،** تهران: سازمان تبلیغات اسلامی، حوزه هنری.
  - مهریار، محمد (۱۳۸۲). فرهنگ جامع نامها و آبادیهای کهن اصفهان، ج ۱، اصفهان: فرهنگ مردم.
- هنرفر، لطفالله (۱۳۵۰). گنجینه آثار تاریخی اصفهان؛ آثار باستانی و الواح و کتیبههای تاریخی در استان اصفهان، چاپ دوم، تهران: کتابفروشی ثقفی.
- هیئت باستان شناسان آلمانی (۱۳۵۴). گزارشهای باستان شناسی در ایران، ترجمه مهندس سروش حبیبی، تهران: بنگاه ترجمه و نشر کتاب.
- هیل، درک و گرابار، الگ (۱۳۸۶). معماری و تزئینات اسلامی، ترجمه مهرداد وحدتی دانشمند، تهران: علمی و فرهنگی.
- هیلن براند، روبرت (۱۳۹۱). **معماری اسلامی: شکل کار کرد و معنی،** چاپ ششم، ترجمه باقر آیتاللهزاده شیرازی، تهران: روزنه.
- http://www.gaabie.blogfa.com (access date: 15/01/2014)



# پژوهشی درباره پدیداریِ عکس پادشاهان قاجار \*روی نخستین اسکناسهای ایران

محمد خدادادي مترجمزاده \*حسين چنعاني \*\*سيمين آقاخاني نژاد \*\*\*

## چکیده

نخستین اسکناس جهان در چین منتشر شد و از همان ابتدای چاپ اسکناس (۱۸۹ م.)، سازندگان دست به انتشار اسکناس مصور زدند. سنت مصور کردن اسکناس در اروپا نیز ادامه داشت. پس از متداول شدن اسکناس، تصاویر بسیاری بر رو و پشت اسکناس جای گرفت. در بین این تصاویر، اهمیت پرترهٔ شخصیتهای مهم و مشهور همچون شاه و رهبران حکومتی، درخور توجه است. اولین پرتره یک پادشاه، در سال ۱۷۸۹م. در فرانسه روی اسکناس منتشر شد. از ابتدای نشر اسکناس به شکل امروزی (۱۷۸۹م.) تا اختراع عکاسی (۱۸۳۹م.)، تنها چهار پرتره از شاهان روی اسکناس جای گرفت.

در ایران از همان ابتدای نشر اسکناس (۱۲۶۹ه.ش./ ۱۸۸۹م.)، پرتره شاه ایران، ناصرالدین شاه، روی اسکناس نقش بست. در دوران قاجار محور اصلی تزئین و طراحی اسکناسها، استفاده از تصویر شخص اول مملکت، سپس نقوش گیاهی و شیوه نگارش (خط ثلث) و نماد شیر و خورشید بود. تصویر ناصرالدین شاه به عنوان نخستین شخص مهم جامعه مدت ۳۵ سال روی اسکناسها دیده می شد. آن چنان که عکس و تصویری از دیگر شاهان قاجار، مناظر و بناهای تاریخی روی اسکناسها قرار نگرفت. این پرترهها حاصل کار عکاسان بنام آن دوران، عبدالله میرزای قاجار، ویلیام و دانیل دوونی (عکاسان دربار سلطنتی ملکه ویکتوریا) است. بنابر آنچه بیان شد، در پژوهش حاضر ۲۳ سری اسکناس دوران قاجاریه با مراجعه به مراکز نگهداری اسناد، مدارک و آرشیو عکسهای مربوط همچنین، مطالعه کتابخانهای بررسی شده است. بااینکه تاکنون کتابهای بسیاری در زمینه عکاسی و اسکناس نوشته شده است و از جنبههای گوناگون نیز مطالعه گردیدهاند، درباره پرترههای عکسی به کار رفته در طراحی اسکناسها و عکاسان این عکسها بحثی به میان نیامده است.

بنابراین، در مقاله پیشرو تلاش شده تا نخست، معرفی پرتره عکسی به کاررفته از شاهان روی اسکناس ایران انجام شود و پس، عکسهای استفادهشده روی اسکناسهای دوره قاجاریه شناسایی و معرفی شوند.

# **کلیدواژگان**: اسکناس، عکاسی، عکس پادشاهان.

<sup>\*</sup> مقاله پیشرو، برگرفته از پایاننامه کارشناسی ارشد سیمین آقاخانینژاد باعنوان "بررسی نقش عکاسی در روند تولید اسکناسهای دوره پهلوی و جمهوری اسلامی ایران" به راهنمایی محمد خدادادی مترجمزاده است.

<sup>\*\*</sup> استادیار، دانشکده هنر تجسمی، دانشگاه هنر تهران.

<sup>\*\*\*</sup> مربی، دانشکده هنر تجسمی، دانشگاه هنر تهران.

<sup>\*\*\*\*</sup> کار شناس ار شد عکاسی، دانشگاه هنر تهران.

#### ىقدمە

از همان ابتدای چاپ اسکناس در دنیا، انتشار اسکناسها با تصاویر شاهان، علامتها و اسطورهها مرسوم بوده است. اما پس اختراع عکاسی استفاده از تصاویر مناظر، بناها، شهرها و اوضاع جغرافیای و اقلیمی نیز متداول شد و دیری نپایید که از این عکسها برای چسباندن روی تمبرها، اسکناسها، کاشی کاری و اشیا هم استفاده شد. چنانچه به گفته سلماسی «این پرترهها کاربردهای دیگری هم مانند چاپ بر روی سربرگ سلطنتی، تزئین جعبه قلمدان، چاپ اسکناس، تمبر، سر سکه و ... نیز تزئین جعبه قلمدان، چاپ اسکناس، تمبر، سر سکه و ... نیز نوش گیاهی (ختائی) و نقش اژدها برای تزئین اسکناسهای خود بهره برد و پس از آن در اروپا از آرم و نشان پادشاهی برای مصور کردن اسکناسها استفاده کردند.

نزدیک به یک قرن پس از چاپ اولین اسکناس در اروپا، فرانسه برای اولینبار تصویر شاه کشورش را روی اسکناس چاپ کرد. لویی شانزدهم، نخستین پادشاه در طول تاریخ است که پر ترهاش بهعنوان شخص اول مملکتی روی اسکناس منتشر شد. اما اسکناسها، تغییر چشم گیری صورت گرفته است و استفاده از تصویر عکسی پادشاهان بر اسکناس متداول شد. تاکنون کتابهای زیادی در زمینه عکاسی و اسکناس نوشته شده است که از جنبههای گوناگونی این دو را بررسی کردهاند. لیکن از منظر تأثیر عکاسی و عکس در طراحی اسکناسها ازاینرو پژوهش حاضر سعی دارد به شناسایی و معرفی میزان یا تأثیر عکاسی و عکاسی و معرفی میزان تاثیر عکاسی و عکاسی و معرفی میزان دست یازد و عکسی و عکسی از وی این اسکناسها تأثیر عکاسی و عکسی از وی این اسکناسها تاثیر عکاسی و عکسی از وی این اسکناسها تاثیر عکاسی و عکسی از وی این اسکناسها دوران واکاوی کند.

بنابر آنچه بیان شد، یافتههای این پژوهش عبارتند از:

- شناسایی اولین پرتره پادشاه نقشبسته روی اسکناس. - شناسایی پرترههای عکسی شاهان قاجار روی اسکناس. - شناسایی عکاسان و عکسهای اسکناسهای دوران قاجار.

#### پیشینه پژوهش

با توجه به پژوهشهای انجامشده قبلی در ایران و نتایج بهدست آمده از آنها، تا به حال پژوهشی با موضوع پدیداری عکس پادشاهان روی اسکناس در ایران انجام نشده است. با این حال در این زمینه، تنها می توان این سه پژوهش را ارزیابی کرد: پیتر سیمز ۱ (۲۰۰۳–۲۰۰۴)، در تحقیقی باعنوان "پر تره ملکه الیزابت دوم" دست به تحلیل اسکناسهایی که تصویر ملکه الیزابت بر آنها نقش بسته، زده است. وی در این پژوهش، مشخصاتی از عکسهای استفادهشده، عکاسان و طراحان و سال انتشار اسکناسها را بیان می کند.

سلماسی (۱۳۸۳) در مقاله محققانه خود "صورتی از تار گیسو"، عکس پرترههای رسمی و غیر رسمی شاه ایران، ناصرالدین شاه و عکاسان داخلی و خارجی را مشخص می کند. درادامه، سه شیء: پرده سوزن دوزی، جلد مجله و مدالیونی از جنس عاج را نیز که با عکس تزئین شدهاند، معرفی مینماید. هوشنگ سلامت (۱۳۸۷) در "جلوه عکسهای ناصری و مظفری در نشریات شرف و شرافت" درباره میزان تأثیر پذیری عکس و عکاسی بر صنعت روزنامه نگاری سخن می راند و به معرفی عکاسان آنها دست می زند.

## روش پژوهش

مطالعات این پژوهش به روش توصیفی - تحلیلی انجام شده است. از این روش برای تعیین نقش عکاسی در روند تولید اسکناسها نیز استفاده می شود. جامعه آماری، عکسهای پرتره است که به روش سیاه و سفید یا رنگی عکاسی شدهاند و درنهایت روی اسکناسهای ایران و جهان از آنها استفاده شده است. درباره جمع آوري اطلاعات هم، از روش مطالعه كتابخانهاي، روزنامه و مقالات، همین طور مراجعه به مراکز نگهداری اسناد، مدارک و آرشیو عکسهای مربوط به تحقیق بهره گرفته شده است. پیش از رواج اسکناس به شکل امروزی، بشر معاملات، ارتباطات و داد و ستد خود را از طریق مبادله کالا انجام می داد. شکل اولیه این مبادلات بسته به نوع اشیای مورد استفاده با عواملی مانند آب و هوا، ساختار فرهنگی، محل سکونت و خصوصیات افراد یک منطقه باهم متفاوت بود. در سواحل دریاها از صدف، مروارید و مرجان، در نقاط سردسیر از پوست حیوانات و در مناطق گرمسیر از مواد غذایی به عنوان پول استفاده می کردند. به دلیل رونق تجارت، داد و ستد در بین مردم و عواملی مانند نگهداری کالای پولی و درنتیجه فساد حمل و نقل آن، پول فلزی پدید آمد. در آن دوران انسان به روش ذوب فلزات آشنا بود، همچنین سهولت در حمل و نقل سبب ایجاد یک نظام ارزش واحد برای مبادلات شد و تمام مردم همچنین دولت، به پول فلزی توجه کردند. بنابر شهادت گزنفون ٔ و هرودوت ، نخستین دولتی که سکه ضرب کرد، حکومت لیدی ٔ بود. لیدی، حدود ۷۰۰ سال قبل از میلاد اولین پول فلزی از جنس طلا و نقره را ضرب کرد. افزایش حجم مبادلات و گسترش جوامع بشری موجب شد تا دشواریهایی را برای استفاده از طلا و نقره در حمل و نقل و محافظت، به وجود آورد. به موجب این امر، زمینه پیدایش یول کاغذی فراهم شد (اصفهانیان، ۱۳۵۷: ۱۰۰).

چین در زمان امپراطوری خاندان سوئی  $^{0}$  موفق شد اولین پول کاغذی، اسکناس را در جهان چاپ کند. جنس این اسکناسها درابتدا از چرم و کاغذ ساقههای درخت توت بود.



نصویر ۱. چائو<sup>۸</sup> (نخستین پول کاغذی)، ۱۳۶۸م. (موزه پول)



تصویر ۲. نخستین پول کاغذی استکهلم سوئد، ۱۶۶۶ (Cuhaj: 2008: 1111)

مانند چین به جای زر و سیم پول کاغذی که چاو خوانده میشد، رواج دهند. کیخاتون، فرمانی صادر کرد که از آن روز دیگر داد و ستد با مسکوک زر و سیم باز داشته شود. مردم باید زر و سیم خود را تحویل خزانه دهند و در قبال آن پول کاغذی یا چاو دریافت کنند. این دستور موجب ناراحتی مردم و بریاشدن آشوب در کشور گردید و پس از گذشت سه روز، کیخاتون مجبور به لغو این فرمان شد. بدین ترتیب، انتشار اولین اسکناس در ایران بدون هیچ تداومی متوقف شد. تاکنون نمونهای از این اسکناس در هیچیک از موزههای جهان و ایران و همچنین مجموعههای خصوصی یافت نشده است (فضل الله، ۱۳۶۲، ج ۲: ۸۳۵). پس از آن، در ایران از سکهٔ طلا یا نقره و ... برای خرید و فروش استفاده می شد تا اینکه در دوران ناصرالدین شاه، اولین پول کاغذی منتشر شد. مى توان تاريخ انتشار اسكناس را به صورت متعارف در روابط اولین نمونه اسکناس موجود چین مربوط به سال ۱۳۶۸م. است (تصویر ۱). اروپائیان با مفهوم اسکناس برای نخستینبار، در قرن سيزدهم ميلادي توسط مسافراني مانند ماركوپولو آشنا شدند (مار کوپولو، ۱۳۵۰: ۳۵۳–۳۵۵). بانک پالمستروخ ً، اولین بانک ناشر اسكناس است. اين بانك موفق شد تا نخستين اسكناس را به معنای امروزی در سال ۱۶۶۱ م. در استکهلم سوئد منتشر کند (تصویر ۲). پس از آن بانکهای آمستردام، انگلستان و عمومی فرانسه، نخستین بانکهایی بودند که دست به انتشار اسکناس زدند. پول کاغذی در اواسط قرن هفدهم میلادی در اروپا متداول شد (ریووار، ۱۳۶۹: ۲۹). واژه اسکناس از لغت فرانسوی آسیگنات<sup>۷</sup> گرفته شده است. بعد از انقلاب کبیر فرانسه، مجلس آن کشور با وضع قانونی خاص اراضی و املاک متعلق به کلیسا را ملی اعلام کرد. این اراضی در اختیار دولت قرار گرفت. دولت برای پرداخت ارزش املاک در سالهای ۱۷۸۹ تا ۱۷۹۶م.، پول کاغذی منتشر کرد که درواقع آن را نوعی کاغذ تضمین شده از طرف دولت تلقى مى كردند (يالمر، ١٣۴٩: ۴۴٧-۴۵۷). از ابتدای اختراع اسکناس در جهان در چین سده هفتم میلادی تا سال ۱۸۰۰ م. كمتر از بيست كشور اسكناس منتشر می کردند که می توان به کشورهایی مانند: سوئد (۱۶۶۱)، بریتانیا (۱۶۹۴)، فرانسه (۱۷۰۱)، دانمارک (۱۷۱۳)، اتریش (۱۷۵۹)، روسیه (۱۷۷۸)، برزیل (۱۷۷۱)، ایسلند (۱۷۷۸)، هلند (۱۷۹۴) و پرتقال (۱۷۹۷) اشاره نمود. از این زمان به بعد کشورها، یکی پس از دیگری از اسکناس (پول کاغذی) برای داد و ستد استفاده کردند. تا جایی که پس از گذشت کمتر از نیم قرن، اسکناس به عنوان کالایی باارزش در چرخه اقتصادی کشورها جای گرفت.

براساس قرائن موجود، اولین اسکناس ایران روز شنبه نوزدهم شوال ۶۹۳ ه.ق./۱۲۹۴ م.، در شهر تبریز منتشر شد. این اسکناس قطعه کاغذی بود به شکل مربع مستطیل که در بالای دو طرف آن عبارتهای "لا اله الا الله" و "محمد رسول الله" چاپ شده بود. در زیر این عبارتها، نام و عنوان پادشاه که به شکل ختائی رسم شده، به چشم می خور د. در وسط اسکناس، دایرهای چاپ کرده بودند که در آن ارزش اسمی اسکناس از نیم درهم تا ده درهم قید شده بود (وصاف، ۱۳۴۶: ۱۶۶). این اسکناس در زمان پادشاهی کیخاتون مغول چاپ شد. کیخاتون برادر ارغون خان از پادشاهان مغول نژاد از خاندان چنگیز و مردی زنباره و خوش گذران بود. وزیر او صدر جهان زنجانی نیز مردی بود دست و دل باز، بخششهای بیجای این دو، سبب خالی شدن خزانه دولت شد. کار به جایی رسید که برای هزینه آشپزخانه شاهی به درهم و دینار یا تومان دسترسی نداشتند. برای چاره این کار چنین اندیشیدند که

بانک و بانکداری کشور ایران در سه دوره بخشبندی کرد: ۱. بانک شاهی (۱۲۶۹ تا ۱۳۰۷ ه.ش.)،

۲. بانک ملی (۱۳۰۷ تا ۱۳۳۹ه.ش.)،

۳. بانک مرکزی (۱۳۳۹ تا کنون).

## پیدایش تصویر روی اسکناس

از زمان انتشار اولین اسکناس در کشور چین تاکنون حدود ۱۸۸۹ سال می گذرد. از همان ابتدای نشر اسکناس در جهان، چین از نقوش گیاهی (ختائی) و نقش اژدها برای تزئین اسکناسهای خود بهره برد. این نقوش در حاشیه اسکناسها چاپ می شد. به گونهای که این اسکناسها یادآور طومارهای چینی هستند. پس از متداول شدن چاپ و نشر اسکناس در غرب و اروپا، بهره گیری از نقوش برای مصور کردن اسکناسها نیز رایج شد. در ابتدای کار از نقوش گیاهی استفاده می شد، پس از گذشت در ابتدای آرم و نشان پادشاهی هر کشور کاربرد داشت (تصویرهای ۳-۵) تا اینکه فرانسه پس از گذشت ۷۵سال از



تصویر ۳. نقوش گیاهی بر روی اسکناس، دانمار ک،۱۷۸۴م. (Cuhaj, 2008: 430)



تصویر ۴. نقوش گیاهی روی اسکناس، دانمارک، ۱۰-۱۷۰۱م. (Cuhaj، 2008: 496)

چاپ و نشر اسکناس، از نماد و اسطوره برای تزئین اسکناس سود برد. این نقش، تصویر زنی نشسته را نشان می داد که در دستش نماد عدالت قرار داشت (تصویر ۶). در سال ۱۷۹۹م. پر تقال از نقوش در سطح گسترده ای استفاده کرد؛ شش تصویر متفاوت از مزارع کشاورزی به طور همزمان در کادرهای بیضی شکل در بالای اسکناس جای داد (تصویر ۷).

از اوایل دهه ۱۸۴۰م.، کشورها یکی پس از دیگری به چاپ اسکناس اقدام کردند. بیشتر آنها از همان ابتدا، پولهای کاغذی خود را مصور چاپ کردند به گونهای که نقاشی و عکس از دهه ۱۸۷۰ م. به بعد جزء جدانشدنی اسکناسها گردیدند.

# پیدایش تصویر بزرگان روی اسکناس

سنت چهرهنگاری را ابتدا می توان در هنر مصر جستجو کرد. تصویر فراعنه نخستینبار روی دیوارههای مقبرهها نمایان شد. پس از آن، فراعنه در هیبت مجسمهها و برجستهنگاریها ظاهر گردیدند. در گذشتههای بسیار دور حجاران، نقاشان و سایر هنرمندان در عرصه هنرهای تجسمی در زمینههای شبیهسازی و ترسیم دقیق صورت و پیکرهسازی تلاش می کردند. توجه نقاشان دوره کلاسیک به اهمیت چهره جدی شد. کم کم به نقاشی چهره به عنوان یکی از شاخههای اصلی در آثار نقاشان توجه شد. از همان ابتدای تاریخ چهرهنگاری (احتمالا در مصر باستان)، تک چهرهنگاری مخصوص شاهان و افراد متمول بود. چهرهٔ شاهان، به عنوان پرتره و چهره رسمی، افزونبر سطح تابلوهای نقاشی روی مدالها، سکهها، اسکناسها و اشیای کاربردی همچون طلا و جواهرات جای گرفت. نزدیک به یک قرن پس از چاپ اولین اسکناس در اروپا، فرانسه برای نخستینبار تصویر شاه کشورش را روی اسکناس چاپ کرد. لویی شانزدهم ٔ اولین پادشاه در طول تاریخ است که پرترهاش به عنوان شخص اول مملکتی روی اسکناس منتشر شد. پرتره نیمرخ این پادشاه از سال ۱۷۸۹م. به مدت چهار سال زینتبخش اسکناسهای فرانسه گردید. پرتره وی روی چهار اسکناس باارزش و دارای شماره سری متفاوت بین سالهای ۱۷۸۹ تا ۱۷۹۲م. نقش بست



تصویر ۵. آرم و نشان پادشاهی روی اسکناس، فرانسه، ۹۲–۱۷۶۲ م. (Cuhaj $\cdot$  2008: 437)

ن به شمار می آمد. ها، اسکناسها، اربردهای دیگری

(تصویر ۸). از ابتدای چاپ اسکناس در چین (قرن هفتم میلادی) تا اختراع عکاسی در فرانسه (۱۸۳۹م.)، تنها چهار پرتره از شاهان روی اسکناسها نقش بست. شاه فرانسه؛ پرتره لویی شانزدهم (۱۸۷۹م.)، شاه پروتوریکو؛ ۱۰ فردینانلد ((۱۸۱۹م.)، شاه ایرلند؛ ویلیام (۱۸۳۵م.)، شاه ایرلند؛ از این پرترهها در زمان حکومت و پادشاهی شاهان، روی اسکناس استفاده شد و اغلب، پرترههای نیم تنهای هستند که در سمت چپ، راست و وسط اسکناس جای گرفته اند. ۱۸۳۵

# یر تره بزرگان روی اسکناسهای ایران

عکاسی، در دوران قاجار وارد ایران شد و در زمان ناصرالدین شاه گسترش فراوان یافت. از میان مجموعه عکسهای ناصرالدین شاه، پر ترههای رسمی وی در لباس رسمی و پُزدهی دقیق به رسم عکاسان آن دوران، زینتبخش کاخهای سلطنتی، منزل رجال و نزدیکان وی بود. به تقلید از تشریفات اروپایی، اعطای این



تصویر ۶. نماد و نشانه روی اسکناس، فرانسه، ۱۷۷۶م.، (Cuhaj، 2008: 497)



تصویر ۸. تصویر لویی شانزدهم روی اسکناس، فرانسه، ۱۷۸۹م. (Cuhaj، 2008: 497)



تصویر ۱۰. تصویر ویلیام دوم روی اسکناس، ایرلند، ۱۸۳۵م. (Cuhaj، 2008: 743)

عکسها به رجال داخلی و خارجی جزء امتیازات به شمار می آمد. دیری نپایید که از این عکسها روی تمبرها، اسکناسها، کاشی کاری و اشیا به کار رفت. این پرترهها کاربردهای دیگری همانند چاپ روی سربرگ سلطنتی، تزئین جعبه قلمدان، چاپ اسکناس، تمبر و سر سکه نیز می یافت (سلماسی، ۱۳۸۳: ۲۲۳ و ۲۲۳). در این بین، اسکناس به عنوان سندی ملی و اوراق بهادار و معیاری برای سنجش نیروی اقتصادی و مالی یک کشور، تحت تأثیر عکاسی قرار گرفت. علاقه ناصرالدین شاه به عکس و عکاسی سبب شد تا این فن چهل سال زودتر نسبت به اسکناس، وارد ایران شود.

اسکناس نزدیک به یک قرن بعد از متداول شدنش در جهان، پس از بازگشت ناصرالدین شاه از سفر سوم (۱۲۶۸ه.ش/۱۸۸۹.م)، سال ۱۲۶۹ه.ش./۱۸۹۰م. به ایران وارد شد (نوین فرحبخش، ۱۳۶۳: ۳). از همان ابتدای نشر اسکناس در ایران (۱۲۶۹ه.ش./۱۸۹۰م.)، طراحی و کلیشه سازی از روی عکس صورت گرفت. بانک جدید



تصویر ۷. تصویر مزارع کشاورزی روی اسکناس، پرتقال، ۱۷۹۹م. (Cuhaj، 2008: 984)



تصویر ۹. تصویر شاه فردینانلد روی اسکناس، پروتوریکو،۱۸۱۹م. (Cuhai 2008: 1000)



تصویر ۱۱. تصویر شاه تگزاس روی اسکناس، تگزاس، ۱۸۳۷م. (Cuhaj، 2008: 1138)

شرق، نخستین بانکی است که به سال ۱۲۶۸ه.ش. ۱۸۸۹م. فعالیت خود را در ایران از سر گرفت. پس از آن در تهران، مشهد، اصفهان، شیراز و رشت اقدام به گشایش شعبه کرد. ایرانیها در این زمان برای نخستین بار با بانک داری نوین آشنا شدند. بانک جدید شرق، مدت یک سال به فعالیت خود ادامه داد که طی این زمان، هیچ اسکناسی را منتشر نکرد. یک سال بعد در بهار ۱۲۶۹ه.ش./۱۸۹۰م.، بارون جولیوس دورویتر ۱۵ امتیاز تأسیس بانک شاهی و حق انحصاری چاپ اسکناس را از ناصرالدین شاه گرفت. اولین اسکناس تاریخ ایران زمان ناصرالدین شاه قاجار در انگلستان طراحی و کلیشهسازی شد. نخستین سری اسکناسهای بانک شاهی را مؤسسه برادبوری ویلکینسون ٔ در سال ۱۲۶۹ه.ش./۱۸۹۰م. چاپ کرد. این اسکناسها کاملاً شبیه اسکناسهای امروزی بودند و به ارزش سری ۱، ۲، ۳، ۵، ۱۰، ۲۰، ۵۰، ۲۰، ۵۰۰ و ۱۰۰۰ تومانی (تصویرهای ۱۲ و ۱۴). اسکناسهای یادشده، ابتدا در شهرهای آبادان، بوشهر، شیراز، رشت، اصفهان، کرمانشاه، کرمان، بصره، تبریز و تهران رایج شدند. در بالای آنها عبارت "فقط در .... ادا شود" نوشته شده بود تا در ديگر شهرها از آنها استفاده نشود. بنابر مطالعه حاضر، اين اسكناس، نخستین اسکناس رسمی کشوری آسیایی است که عکس پادشاه را روی خود دارد. پس از آن، کشورهایی مانند چین، ژاپن و هند به ترتیب در سالهای ۱۸۹۶، ۱۸۸۹ و ۱۹۱۷م. عکس پادشاه و رئیس جمهور خود را روی اسکناس کشورهای خود چاپ کردند. پذیرش اولین اسکناس به کندی صورت گرفت آن گونه که، در دهه اول چاپ اسکناسهای ناصرالدین شاه تنها دویست برگ به گردش درآمد. سری دوم اسکناسهای این بانک را سال ۱۳۰۴ه.ش./۱۹۲۵م. را مؤسسه برادبوری ویلکینسون چاپ کرد. اسکناسهای دوران قاجاریه تا سال ۱۳۱۲ه.ش. در گردش بودند تااینکه با روی کار آمدن رضا شاه پهلوی تصویری متفاوت روی اسكناسها نقش بست (شرقى، ١٣٨٩: ٣٨ و ٣٩).

فرمانفرمای هندوستان، جی. ان. کرزُن ۱۷ انگلیسی، درباره اسكناسهاى اوليه بانك شاهنشاهى، چنين مىنويسد: «مدتها صرف انتخاب نقش زیبایی شد. تا اینکه در سال ۱۲۶۹ه.ش./۱۸۹۰م. اسکناسهای جدید بانک با یک سر لوحه یارسی با علامت شیر و خورشید در یک طرف و یک سر لوحه انگلیسی با تصویری از چهره شاه در طرف دیگر با نوشتن ارزش اسکناس از یک تا هزار تومان منتشر گردید» (شهبازی فراهانی، ۱۳۸۰: ۲۹). اسکناسهای دوران قاجاریه تا بیستم آبان ۱۳۱۲ه.ش./۱۹۳۳م. در جریان بودند. پس از این تاریخ، اسكناسهاى ناصرالدين شاه به طور كامل از جريان خارج شدند. در دوران قاجار محور اصلی تزئین و طراحی اسکناسها استفاده از تصویر شخص اول مملکت، سپس نقوش گیاهی،

شیوه نگارش (خط ثلث) و نماد شیر و خورشید بود. تصویر ناصرالدین شاه به عنوان نخستین شخص مهم جامعه مدت ۳۵ سال روی اسکناسها نقش بست. جالب اینکه در این مدت هیچ عکس و تصویری از مظفرالدین شاه، محمدعلی شاه و احمد شاه قاجار روی اسکناسها چاپ نشد. همچنین در این دوران، تنها دو سری اسکناس منتشر شد.

از ابتدای چاپ اسکناس تا اختراع عکاسی، حدود بیست کشور اسکناس منتشر می کردند. در این بین، تنها چهار کشور پرتره شاهان خود را روی اسکناس به چاپ رساندند. از ابتدای اختراع عکاسی تا پایان سال ۱۹۰۰م. حدود صد کشور چاپ اسکناس را در چرخه اقتصاد کشور خود جای دادند. کمتر از سی کشور، عکس را مبنایی برای طراحی و کلیشه سازی اسکناس قرار دادند. ایران جزء نخستین کشورهای آسیایی است که عکس پادشاه خود را روی اسکناسها به کار برد. کشورهای دیگر یکی پس از دیگری پرتره شاهان، رئیسجمهوران، سیاست مداران، سناتوران و قهرمانان خود را روی سطح اسکناس جای دادند. پس از پایان دهه ۱۸۶۰م.، استفاده از عکس و عکاسی در طراحی و چاپ اسکناس امری عادی و در عین حال ضروری به شمار میرفت. اسکناس با عکاسی تبدیل به رسانهای جمعی ولی از نوع بهادار شد؛ رسانهای جمعی که روی آنها تصاویر بناهای تاریخی، شخصیتهای مشهور و .... یک کشور نقش بسته است. درواقع، اسکناسها تبدیل به نماد و مشخصه یک کشور گردیدند که ملتهای مختلف به وسیله آنها خود را به جهانیان معرفی مینمودند. در طی سالها، نشر اسکناس در دوران قاجار تنها دو عكس از ناصرالدين شاه بود كه روى اسكناسها جاى گرفت.





تصویر ۱۲. نخستین اسکناس ایران، ۱۸۹۰/۱۲۶۹ (موزه پول)



مشخصاتی که بیان شد، در کتابخانه دانشگاه تهران موجود است. این عکسها به صورت کارت ویزیت چاپ شدهاند که زیر آنها نام ویلیام و دانیل دوونی نوشته شده است.

سه عکس دیگر از ناصرالدین شاه با مشخصاتی که بیان شد، در کتابخانه دانشگاه تهران موجود است. این عکسها به صورت کارت ویزیت چاپ شدهاند که زیر آنها نام ویلیام و دانیل دوونی نوشته شده است.

مشخصات اسكناس يادشده بدين قرار است:

روی اسکناس تصویر ناصرالدین شاه در سمت راست همراه با کتیبه خط ثلث، پشت اسکناس در وسط تصویر ارزش سری



تصویر ۱۳. تصویر عکسی ناصرالدین شاه روی اسکناس، عکاس عبدالله میرزای قاجار (روحالامینی طرقی،۱۳۸۰ (۲۱۱)



تصویر ۱۴. دومین اسکناس ایران، ۱۲۶۹ هــق./۱۸۸۹م. (موزه پول)

این عکسها را عبدالله میرزای قاجار *ویلیام دوونی ۱<sup>۸</sup> و دانیل دوونی*<sup>۱۹</sup> گرفته بودند.

عبدالله میرزای قاجار در زیر یکی از عکسها با دستخط خود نوشته است: «تمثال بی مثال اعلی حضرت شهریاری روح العالمین فداه عکس از روی حکاکی لندن که به اهتمام جناب اشرف پرنس میرزا ملکم خان انجام یافته در دارالخلافه ناصری. خانزاد عبدالله قاجار در مدرسه مبار که دارالفنون چاپخانه جدید مخصوص تمام اعمال عکاسی که منطبق در روی سنگ و بلور فلزی می شود از قبل فتولیتو گرافی فتوتی بی رنگ اگرافی و غیره» (تصویر ۱۳).

#### مشخصات اسكناس دوره قاجار

روی آن تصویر ناصرالدین شاه با لباس رسمی در سمت راست، علامت شیر و خورشید در دایره در سمت چپ، تزئینات با نقوش گیاهی و نوشتههایی با خط ثلث در وسط، پشت اسکناس علامت شیر خورشید در دایره در وسط اسکناس و ارزش سری به شکل لاتین.

ناصرالدین شاه، طی زمان پادشاهی خود در ایران سه سفر به اروپا داشت. در این سفرها عکسهای بسیاری از وی و اطرافیانش توسط عکاس مخصوص دربار ایران گرفته شد. در این بین، شاه ایران به هر شهر و کشوری که سفر می کرد، سری به عکاسخانههای مخصوص دربار آن کشور میزد تا از وی عکسی گرفته شود و این عکسها را به عنوان سوغاتی از فرنگ به ایران بیاورد. عکاسان مخصوص دربار روسیه، اتریش، لندن و ...، عکسهای زیادی از وی گرفتهاند. ناصرالدین شاه در نوشتههای خود «خاطرات ناصرالدین شاه» در سفر اول، دوم و سوم به عکاسی شدن توسط عکاسان خارجی اشاره مینماید. در این بین، نظر به یادداشتهای وی در سفرهایش درباره عكاسى شدن توسط عكاساني مانند لويتسكي؛ ٢٠عكاس روسي (۱۲۹۰ه.ق.)، نادار؛۲۱ عکاس معروف فرانسوی (۱۲۹۰ه.ق.) و *پل نادار* ۲۲ (۱۳۰۶ه.ق.) سخن می راند (ناصرالدین شاه، ۱۳۶۹: ۳۹-۱۴۲). همچنین شاه ایران در جایی دیگر، از عکاسی شدن در انگلستان، لهستان و نروژ نیز یاد می کند (ناصر الدینشاه، ۱۳۷۷: ۵۹-۲۲۳). افراد نامبرده، عکاسان مشهور آن دوراناند که ناصر الدين شاه افتخار عكاسي شدنش را نصيب آنها كرده است. نمونه عکسی که از شاه قاجار روی اسکناسهای این دوران چاپ شده است، مربوط به آخرین سفرش به فرنگ است. زیر این عکس شرح مختصری بدین قرار آورده شده است: این عکس را سال ۱۳۰۶ه.ق. عكاس مخصوص ملكه ويكتوريا انگلستان گرفته است. عکاسان مخصوص ملکه ویکتوریا در آن زمان ویلیام و دانیل دوونی میباشند. سه عکس دیگر از ناصرالدین شاه با اسکناس با حروف لاتین. سری دوم اسکناسها، سال ۱۳۰۴ ه.ش. با علامت شیر و خورشید همراه با شمشیر و دو تصویر یادشده (۱۳ و ۱۵) روی قطعات ۱، ۲، ۳، ۵، ۱۰، ۲۰، ۵۰ و ۱۰۰ تومانی، به دست واترلو و پسر با مسئولیت محدود<sup>۳۲</sup> و بقیه توسط مؤسسه برادبوری ویلکینسون چاپ شد.

طی سالها انتشار اسکناس در دوران قاجار تنها دو تصویرِ عکسی زینت بخش اسکناسهای این دوران بوده است که آنها را دو عکاس: عبدالله میرزای قاجار و ویلیام و دانیل دوونی تهیه کردهاند.

# عبدالله ميرزاي قاجار

حدود سال ۱۲۶۶ه.ق. متولد شد. پس از انجام تحصیلات مقدماتی وارد مدرسه دارالفنون می شود تا در رشته عکاسی تحصیل کند. سپس در عکاسخانه دارالفنون مشغول به کار شد. سال ۱۲۹۵ه.ق. با کمک معیرالممالک به فرنگ می رود تا در آنجا به تحصیل در زمینه عکاسی ادامه دهد. نخست، مدت یک سال و نیم در پاریس عمل عکاسی و رتوش عکس را فرا می گیرد. بعد از آن، به وین در اتریش می رود تا فوت و فن عکاسی را یاد گیرد. در آنجا ابتدا، به مدت شش ماه به کار عکس برداری از روی عکس مشغول می شود و پس از آن، عمل فتولیتو گرافی را طی یک سال فرا می گیرد. درادامه، یک سال هم کار فتوتی پی ۲۴ انجام می دهد و عمل زنگ اگرافی ۲۵ و تهیه صحفه گالوانوپلاستیک ۲۶ را نیز آموخت. نخستین عکسبرداری عبدالله میرزای قاجار به عنوان عکاس دربار، پس از بازگشت از اروپا در سال ۱۳۰۰ه.ق./۱۸۸۳م. انجام گرفته است. وی در طول ۲۶ سال عکاسی حرفهای خویش در ایران، عکسهای زیادی از شاگردان دارالفنون با اونیفورم، عکسهای خصوصی از رجال مملکتی و درباری، نواحی ایران مانند خراسان، استرآباد، ری، قم، تبریز، کرمانشاه، گرگان، آثار تختجمشید و ... گرفته است (ذکاء، ۱۳۷۶: ۹۸ – ۱۰۸). بیشتر آثار این عکاس قاجاری، دارای عنوان است. وی هیچ عکسی را بدون توضیح رها نکرده و نام و نشان عکاسخانه خود را هم زیریا پشت عکسها ثبت کرده و در کنار آنها نام مناظر، رجال و حتی مناصبشان را مشخص نموده است. همچنین، درباره بناهای عکاسی شده توضیحاتی مختصر ارائه داده است (حقیقی، ۱۳۷۹: ۱۳۵). همان گونه که پیش تر بیان شد، عبدالله میرزای قاجار نام خود را پائین عکس ناصرالدین شاه که روی اولین اسکناس قاجاری نقش بسته، آورده است. در آنجا خود را باعنوان "خانزاد عبدالله" معرفي مينمايد و توضيحات كوتاهي هم درباره عکس گرفتهشده می دهد. وی بنابر روایت یحیی ذكاء، سال ١٣٢۶ه.ق./١٩٠٨م. (ذكاء، ١٣٧٤: ١٠٨) و همچنين طبق پژوهش عاطفه حقیقی، به سال ۱۳۳۱ه.ق./۱۹۱۳م. چشم از جهان فروبسته است (حقیقی، ۱۳۷۹: ۱۳۵).

# ویلیام و دانیل دوونی

سال ۱۸۲۹م. در جنوب شیلز<sup>۲۷</sup> انگلستان متولد شد. وی در ابتدا به نجاری روی می آورد. پس از آن، کسب و کاری در زمینه عکاسی راه میاندازد. ویلیام همراه برادرش دانیل (۱۸۸۱-۱۸۳۱م.)، اولین استودیو عکاسی شان را سال ۱۸۵۵م. در جنوب شیلز راهاندازی می کنند. پس از گذشت مدتی، موفقیتهای بسیاری در زمینه عکس و عکاسی پیدا می کنند تا آنجا که، دو شعبه دیگر نیز در شهرهای بلیت ۲۸ و مورپیت ۲۹ باز می کنند. ملکه ویکتوریا در سال ۱۸۶۲م، به ویلیام دوونی مأموریت میدهد تا فاجعه زغال سنگ هارتلی کولر ۳۰ را با عکس به نمایش بگذارد. این نخستین همکاری دوونی با خانواده سلطنتی است. اولین عکس ویلیام از خانواده سلطنتی در ۱۸۶۵م. از پرنس *ولز*<sup>۳۱</sup>به نمایش گذاشته می شود. پس از آن، دوونی به لندن می آید و همراه برادرش دانیل، یک استودیو عکاسی در خیابان الدن۳۳ راهاندازی می کنند. آنها پس از عکاسی از ملکه ویکتوریا بین خانواده سلطنتی بسیار مشهور می شوند به گونهای که بازیگران، موسیقی دانان، نویسندگان و سیاست مداران، دوونی را در استودیو عكاسىاش ملاقات مى كردند. ويليام و دانيل از سال ١٨۶٠م. تا ۱۹۱۰م.، عکاس استودیو ویکتوریا در لندن بودند. دانیل، سال ۱۸۸۱م. در گذشت ولی پس از او ویلیام به فعالیت خود تا سال ۱۹۱۰م. در خانواده سلطنتی ادامه داد. آن دو، عکسهای بسیاری از شخصیتهای حکومتی، سرمایهداران، مهمانان ملکه ویکتوریا و ... گرفتهاند. سال ۱۹۱۵ م. نیز، ویلیام دوونی چشم از جهان فرو بست (Hannavy, 2008: 1365-1366).



تصویر ۱۵. تصویر عکسی ناصرالدین شاه روی اسکناس، ویلیام و دانیل دوونی (مؤسسه مطالعات تاریخ معاصر ایران)



#### نتيجهگيري

با ابداع عكاسي، استفاده از تصوير عكسي پادشاهان براي تزئين اسكناس متداول شد. تا پيش از اختراع عكس و عكاسي براي مصورشدن اسكناسها از نقاشي و مجسمهها استفاده ميشد. از ابتداي چاپ اسكناس، ١۶۶۱ م. تا ۱۸۴۰م.، تنها چهار کشور تصویر شاه کشورشان را روی اسکناس منتشر کردند. لویی شانزدهم اولین پادشاهی بود که تصویرش در سال ۱۷۸۹م. روی اسکناس نقش بست. پس از اختراع عکاسی، تنوع نقوش به حدی بود که برای چاپ هر سری اسکناس تصاویر متفاوتی روی آنها نقش میبست به گونهای که سنت مصور کردن اسکناسها با اختراع عکاسی گسترده تر شد و در طول کمتر از یک دهه، چند تصویر متفاوت از یک کشور روی اسکناسها منتشر می شد. برای چاپ هر سری اسکناس یک تصویر متفاوت بر رو و پشت اسکناس ها جای گرفت. افزون بر اینها، تصویرهایی از چهره شاهان، رئیسجمهوران، سیاستمداران و قهرمانان نیز روی اسکناسها منتشر شد. از همان ابتدای چاپ اسکناس در ایران (۱۲۶۹ه.ش./۱۸۹۰م.)، از عکس برای مصور کردن اسکناس استفاده شد و عکاسی چهرهنگاری، به خدمت صنعت چاپ اسکناس درآمد. پرترههای رسمی شاه قاجار علاوهبر آلبومها و دیوار کاخهای سلطنتی، زینتبخش اسکناسها نیز گردید. ناصرالدین شاه اولین و آخرین شاه قاجار بود که تصویر عکسیاش روی اسکناسها منتشر شد. تصویر عکسی ناصرالدین شاه به عنوان شخص اول کشور، مدت ۳۵ سال روى اسكناسها نقش بست آن چنان كه طي اين مدت، هيچ عكس و تصويري از مظفرالدين شاه، محمدعلي شاه و احمد شاه روی اسکناسها چاپ نشد. ۲۳ سری اسکناس در دوران قاجار منتشر شد و تنها دو تصویر عکسی از ناصرالدین شاه روی اسکناس جای گرفت. درباره عکاسان این دوران باید یادآوری کرد که عکاسان ایرانی و خارجی به یک نسبت در تزئین اسکناسهای قاجاریه نقش داشتند. در این میان، عبدالله میرزای قاجار و ویلیام و دانیل دوونی عکاسان اسکناسهای دوره قاجار بودند.

# سپاسگزاری

درپایان بسزاست تشکر خود را از همکاری و مساعدت مسئولین محترم بانک مرکزی جمهوری اسلامی ایران در راستای گردآوری اطلاعات پژوهش، اعلام داریم.

#### يىنوشت

#### 1. Peter Symes

- ۲. Xenophon (فیلسوف و مورخ یونانی، ۴۳۰ ۳۴۵ ق.م.)
  - ۳. Herodotus (مورخ یونانی، ۴۸۴- ۴۲۵ ق.م.)
- ۴. سرزمین و کشوری در غرب آناتولی؛ پایتخت لیدی سارد نام داشت و آخرین پادشاه آن کرزوس بود. کرزوس در نبرد با کورش شکست خورد و منجر به سقوط کشور لیدی شد.
- 5. Sui (589-618)
- 6. Palmstruch
- 7. Assignat
- 8. Tchao
- 9. King Louis IV(1793-1754)
- 10. Puerto Rico
- 11. King FerdinandVII (1833-1784)
- 12. King William IV (1837-1765)
- Texas .۱۳؛ یکی از پنجاه ایالت آمریکا، دومین ایالت پرجمعیت و بزرگ این کشور پس از آلاسکا.
- money Standard» تمامی مطالب بخش، پیدایش تصویر روی اسکناس با مشاهده و مقایسه تمام اسکناسهای جهان برگرفته از کتاب «catalog of world paper» است.

98

15. Baron julios de Reuter

- 16. Bradbury Wilkinson Co
- 17. G.N.Curzon (1925–1859)
- 18. William. Downey
- 19. Daniel. Downey
- 20. Levitski (1889-1819)

Nadar :۲۱؛ نام مستعار گاسیار فلیکس تورناشون (۱۹۱۰–۱۸۲۰)

- 22. P. Nadar (پسر نادار عكاس)
- 23. Walterlow& Sons
  - phototypie .۲۴ چاپ عکس از روی عکس یا شیشه که از دور نما و اشخاص دور افتاده می شود. در حقیقت، این عمل تکمیل عمل فتوليتو كرافي است.
    - ۲۵. zancographie؛ این عمل، مخصوص تصاویری است که برای حکاکی و نیازی به خطوط پرداز نداشته باشد.
      - galvanoplastique .۲۶ تهیه صحفه برای چاپ عکس.

- 27. Shields
- 28. Blyth
- 29. Morpeth
  - ۳۰. HartlyColliery؛ این فاجعه بدین قرار است که انفجاری در یکی از معادن زغال سنگ شمال امبرلند انگلستان در ۱۶ ژانویه ۱۸۶۲ رخ می دهد که منجر به مرگ ۲۰۴ کارگر معدن می شود.
    - Prince Wales . ۳۱؛ ادوارد هفتم، پادشاه انگلستان و قلمرو بریتانیا (۱۹۱۰–۱۸۴۱).

32. Eldon

# منابع و مآخذ

- آرشیو و بایگانی عکسهای مؤسسه مطالعات تاریخ معاصر ایران.
- آقاخانی نژاد، سیمین (۱۳۹۲). بررسی نقش عکاسی در روند تولید اسکناسهای دوره پهلوی و جمهوری اسلامی ایران، پایان نامه کارشناسی ارشد عکاسی، تهران: دانشگاه هنر.
  - اصفهانیان، داوود (۱۳۵۷). چاو نخستین پول کاغذی، بررسیهای تاریخی، (۷۷)، ۹۹-۱۰۶.
  - پالمر، روزول (۱۳۴۹). ت**اریخ جهان نو**، ترجمه ابوالقاسم طاهری، چاپ هفتم، تهران: امیر کبیر.
- حقیقی، عاطفه (۱۳۷۹). بررسی و تحلیل زندگی و آثار عبدالله میرزای قاجار عکاس مخصوص، پایاننامه کارشناسی ارشد عکاسی، تهران: دانشگاه هنر.
  - ذكاء، يحيى (۱۳۷۶). تاريخ عكاسي و عكاسان پيشگام در ايران، چاپ سوم، تهران: علمي و فرهنگي.
    - روابط عمومی و کتابخانه موزه پول استان تهران.
- ریووار، ژان (۱۳۶۹). ت**اریخ بانک و بانکداری**، ترجمه شیرین هشترودی، چاپ اول، تهران: سازمان انتشارات و انقلاب اسلامي.
- روحالامینی طرقی، زهره (۱۳۸۰). بررسی عکاسی پرتره در دوره قاجار، پایاننامه کارشناسیارشد عکاسی، تهران: دانشگاه هنر.
- سلامت، هوشنگ (۱۳۸۷). جلوه عکسهای دورههای ناصری و مظفری در نشریات شرف و شرافت، پایاننامه کار شناسی ار شد عکاسی، تهران: دانشگاه هنر.
  - سلماسی، کاتیا (۱۳۸۳). صورتی از تار گیسو، بخارا، (۳)، ۲۱۷ -۲۲۵.
  - شهبازی فراهانی، داریوش (۱۳۸۰). تاریخ سکه در دوران قاجاریه، چاپ اول، تهران: پیکان.
    - شرقی، علی (۱۳۸۹). تاریخ انتشار اسکناس در ایران، دو ماهنامه خبر یزدا، (۲۷)، ۳۷-۴۲.
  - فضل الله، رشيدالدين (١٣۶٢). جامع التواريخ، ج ٢، به كوشش بهمن كريمي، چاپ اول، تهران: اقبال.
    - مار کوپولو (۱۳۵۰). **سفرنامه مار کوپولو**، ترجمه حبیبالله صحیحی، چاپ اول، تهران: بنگاه.
- ناصرالدین قاجار، شاه ایران (۱۳۶۹). روزنامه خاطرات ناصرالدین شاه در سفر سوم فرنگستان، به کوشش محمداسماعیل رضوانی و فاطمه قاضیها، چاپ دوم، تهران: سازمان اسناد ملی.



- ناصرالدین قاجار، شاه ایران (۱۳۷۷). روزنامه خاطرات ناصرالدین شاه در سفر اول فرنگستان، به کوشش فاطمه قاضیها، چاپ دوم، تهران: سازمان اسناد ملی.
  - نوین فرحبخش، فریدون (۱۳۶۳). **راهنمای اسکناسهای ایران،** چاپ اول، تهران: فرحبخش.
    - واحد چاپ و نشر بانک مرکزی.
    - وصاف، شهاب الدين (۱۳۴۶). ت**اريخ وصاف،** چاپ اول، تهران: بنياد فرهنگ ايران.
- Cuhaj, G. (2008). Standard Catalogue of World Paper Money. USA: Krause Publications.
- Seens, P. (2003). **The International Bank Note Society Journal,** The Portraits of Queen Elizabeth. Canada: seke shenasi.



99

# تحلیل ساختار طرح روایی در فیلم ملک سلیمان نبی\*

اسماعيل صادقي \*\* جهانگير صفري \*\*\* محمود آقاخاني بيژني \*\*\*\*

## چکیده

در پژوهش حاضر، ساختار طرح روایی در فیلم "ملک سلیمان نبی" ساخته *شهریار بحرانی* به عنوان یکی از متون روایی ادبیات پایداری مبتنی بر نظریات تودروف و گریماس تحلیل می شود. بنابر آنچه بیان شد، سؤال پژوهش حاضر این است که چگونه میتوان ساختار طرح روایی فیلم یادشده را با الگوهای این دو ساختار گرا، تودروف و گریماس، منطبق نمود. روش پژوهش به کار گرفتهشده، توصیفی ـ تحلیلی است.

این فیلم براساس زمان خطی- روایی پیش میرود و کنش و واکنشهای شخصیت اصلی، سلیمان، باعث شکل گیری حوادثی می گردد که یک سلسله را بهوجود می آورد و پیرو آن، روایت در طول محور زمان گسترش می یابد. طبق الگوی تودروف، در فیلم ملک سلیمان نبی حرکت از وضعیت متعادل به نامتعادل و سیس بازگشت به تعادل و طبق الگوی گریماس، شناسنده؛ سلیمان، موضوع شناسایی؛ امتحان ملک سلیمان با اجنه توسط خداوند، گیرنده؛ سلیمان، فرستنده؛ خداوند، پاریگر؛ خدا، آبشالوم، آسف و ... و مخالف؛ سران یهود، اجنه، پازار و ... است. هم گزارهها و هم زنجیرههای روایی در این فیلم منطبق با الگوی گریماس است.

**کلیدواژگان**: ملک سلیمان نبی، ادبیات پایداری، روایتشناسی فیلم، نقد ساختارگرایی، تودروف، گریماس.

<sup>\*</sup> مقاله پیشرو، برگرفته از پایان نامه کارشناسی ارشد محمود آقاخانی بیژنی باعنوان "بررسی ساختاری طرح متون روایی ادبیات پایداری براساس نظریات تودروف و گریماس" بهراهنمایی دکتر اسماعیل صادقی است.

<sup>\*\*</sup>استادیار، گروه زبان و ادبیات فارسی، دانشگاه شهر کرد.

<sup>\*\*\*</sup> دانشیار، گروه زبان و ادبیات فارسی، دانشگاه شهر کرد.

<sup>\*\*\*\*</sup> دانشجوی کار شناسی ار شد ادبیات مقاومت فارسی، دانشگاه شهر کرد.

# S

#### مقدمه

ساختار گرایی نظریهای است که به شناخت، مطالعه و بررسی پدیده ها براساس قواعد و الگوهایی که ساختار بنیادی آنها را به وجود آورده اند، می پردازد. این شیوه، رشته های علمی گوناگون و پدیده های موجود در آنها را همچون مجموعه هایی متشکل از عناصر به هم پیوسته می داند. «ویژگی این روش در آن است که پژوهشگران، پدیده های مختلف علم خود را بطور مستقل و جداگانه از یکدیگر مورد مطالعه قرارنمی دهند بلکه همواره می کوشند هر پدیده را در ارتباط با مجموعه پدیده هایی که جزئی از آنها است، بررسی کنند.» (بالایی و کویی پرس، ۱۳۶۶: ۲۶۷). درواقع ساختار گرایان همواره درپی یافتن ساختارهایی منسجم در سطح جهانی برای انواع مختلف روایت هستند به نحوی که قابلیت اعمال روی گونه های متفاوت روایی را داشته باشند.

است که در تحلیلهای ساختار گرایان در زمینهٔ انواع متون روایی بررسیمیشود. با این پیش فرض، طرح اساس و پایهٔ روایت را به وجود می آورد؛ چونکه سببیت زمانی و روابط علی و معلولی میان وقایع همچون ریسمانی ناپیدا وقایع داستان را به هم پیوند می زند (مستور، ۱۳۸۷: ۱۴؛ داد، ۱۳۸۰: ۲۷۴). هر فیلم معمولاً از دو جزء؛ داستان (فیلمنامه) و تکنیکهای سینمایی (کار گردانی، تصویربرداری و ...) تشکیل می شود. داستان از عناصر اصلی فیلم به حساب می آید. هر داستان شامل عناصری چون طرح روایی، شخصیت و دیدگاه است و از آنجاکه بن مایه اصلی فیلم را داستان ایجادمی کند پس این عناصر در فیلم نیز حضوری چشمگیر دارند. هر فیلم دست کم از عناصر مهمی چون طرح روایی و شخصیت (کنشگر) برخوردار است (مککی، چون طرح روایی و شخصیت (کنشگر) برخوردار است (مککی، ۱۳۸۳: ۳۰). این دو عنصر نقش بسزایی در گسترش فیلم دارند

طرح، یکی از اساسی ترین عناصر روایت و مهم ترین جزئی

بنابراین در پژوهش حاضر تلاش شده تا طرح روایی فیلم ملک سلیمان نبی ساخته شهریار بحرانی براساس نظریات ساختار گرایانی چون تزوتان تودورف و آلجیرداس جولین گریماس بررسی و تحلیل شود. از دلایل انتخاب دیدگاهها و الگوهای این دو پژوهشگر برای بررسی و تحلیل، یکی این است که کارشان در ادامه کار ولادیمیر پراپ و کامل کنندهٔ پژوهشهای وی در زمینه شکل شناسی طرح متون روایی است پژوهشهای وی در زمینه شکل شناسی طرح متون روایی است فیلم است. چراکه هدف افرادی مانند تودروف، گریماس و دیگر ساختار گرایان این بود که به دستور زبان جهانی (الگوهای فراگیر) روایت دست یابند و یک نظام نحوی جهان شمول را برای بررسی روایت تدوین کنند (سلدن، ۱۳۷۸: ۱۰۸). ضمن اینکه الگوی

گریماس به طرز چشم گیری در بیشتر متون روایی ازقبیل داستان، قصه و فیلم کارایی دارد (تولان، ۱۳۸۳: ۸۲). این فیلم به عنوان یک فیلم دنباله دار سینمایی، محصول ایران است که روایت مقطعی از زندگی حضرت سلیمان (ع) را به نمایش می گذارد و سال ۱۳۸۸ ه.ش. اولین بخش از بخش های سه گانه آن به روی پرده سینماهای ایران رفته است.

در این فیلم، خداوند با نشانههایی به سلیمان نشان می دهد که باید از شرایط سختی برای رسیدن به یک جامعه آرمانی عبور کند. لیکن سلیمان برای به دست آوردن چنین حکومتی باید جهان اجنه و شیاطین را تحت سلطه خود در آورد. در این بین فتنههایی در سه شهر اورشلیم  $^{\Lambda}$ ، اریحا  $^{\dagger}$  و زبولون  $^{\Upsilon}$ ، به نمایش در می آیند. سلیمان به یاری خداوند از این مراحل دشوار گذر کرده، بر اجنه و شیاطین غلبه می کند و به هدفش دست می یابد.

داستان سباء، داستان تمدنی است که به سبب انحراف و فساد مردمش به وسیله سیل عَرِم نابود شد. در این داستان به سرنوشت حضرت سلیمان نبی نیز اشاره می شود که خداوند باد را مسخر سلیمان ساخت و برخی از دیوان را به فرمان وی در آورد. همچنین از مرگ سلیمان نیز یاد می شود که بر عصا تکیه داده، ایستاده بود تا اینکه خداوند جانش را گرفت (طباطبایی، ۱۳۶۶: ۵۵۶).

بنابر آنچه بیانشد، هدف پژوهش حاضر بررسی ساختاری داستان زندگی حضرت سلیمان یا فیلمنامه ملک سلیمان نبی نیست بلکه بررسی ساختاری طرح روایی فیلم ملک سلیمان نبی ساخته شهریار بحرانی براساس نظرات ساختار گرایانی همچون تودروف و گریماس است.

پرسشهای قابل طرح در آن نیز بدین قرار است که آیا نظرات تودروف و گریماس برای خوانش فیلم ملک سلیمان نبی به کار می آیند، آیا ساختار طرح روایی این فیلم بر الگوهای این دو ساختار گرا منطبق است.

# پیشینه پژوهش

مطالعات و پژوهشهایی که تاکنون درباره بررسی ساختار گرایانه متون روایی براساس نظرات تودروف و گریماس انجام گرفتهاست، بدین قرار است. سیدحسین فاطمی و مریم کرپر (۱۳۸۸) مقالهای را باعنوان "بررسی ساز و کار شخصیتها در خسرو و شیرین نظامی"نگاشتهاند. صادقی و دیگران بهترتیب در سالهای (۱۳۹۰ و ۱۳۹۱) پژوهشهایی باعنوان "بررسی ساختاری داستان رفتن کیکاووس به مازندران" و "تحلیل ساختاری طرح داستان غنایی یوسف و زلیخای جامی" را انجامدادهاند. مسعود فروزنده (۱۳۸۷) نیز "تحلیل ساختاری داستان ورقه و گلشا عیوقی" به تألیف در آورده است. باوجود پژوهشهای انجامشده در زمینه یاد شده، نگارندگان در این پژوهشهای انجامشده در زمینه یاد شده، نگارندگان در این

تحقیق به تحلیل ساختاری طرح روایی این فیلم و نقشهای کنشگر (شخصیت) آن براساس نظرات تودروف و گریماس مى پردازند چراكه تاكنون دراين باره پژوهشى صورت نگرفتهاست. ازهمین رو پس از نگاهی گذرا به حوزه نقد ساختار گرایی، طرح روایی فیلم ملک سلیمان نبی تحلیل خواهد شد.

#### روش پژوهش

توصیفی - تحلیلی با رویکرد ساختار گرایی است. گردآوری اطلاعات آن هم به شيوه كتابخانهاي صورت پذيرفتهاست. نتايج این تحلیل مبتنی بر نظریات ساختار گرایانی چون تودروف و گریماس است. ملاکها و عنصرهای آن هم ساختار روایی و تحلیل عناصر کنشگر است و درنهایت با تحلیل این عناصر به پرسش اصلی پاسخداده خواهد شد.

# نقد ساختار گرایی

در مطالعات ساختار گرایانه، داستان "نقل حوادث با تکیه بر موجبیت و روابط علت و معلول" (فورستر، ۱۳۸۴: ۴۲) و روند منطقی سلسلهای از رویدادهاست که در ذهن خواننده شکل می گیرد. طرح<sup>۸</sup>، فرم ادبی حوادث داستان و تمهیدات هنری است که می تواند نظم منطقی و روابط علی نداشته باشد. همچنین پرداختن به چرایی است که در ذهن خواننده شکل می گیرد و او را همراه شخصیتها در بحرانهای متفاوتی قرارمی دهد. این چرایی با تکیه بر عقلانیت و ارزشها بنامی شود و با تحلیل حوادث بسته به عوامل تشكيل دهنده آنها (روابط على و معلولي) که به موشکافی داستان می پردازند، شکل می گیرد. مهم ترین و ارزشمندترین اثر ادبی، تلفیقی از چگونگی (داستان) و چرایی (طرح یا روایت) است. به بیان دیگر "طرح عبارت از نقشه، نظم، الگو و نمایی از حوادث است." (یونسی، ۱۳۸۸: ۶۵). درواقع، طرح داستان به حوادث أن نظم منطقى مىدهد. بنابر گفتهٔ *هنری جیمز*<sup>۹</sup>"زندگی همه تداخل و درهم ریختگی و آشوب است و هنر همه تمایز و بازشناسی و گزینش" (آلوت، ۱۳۶۸: ۱۱۹). بنا بر این طرح باعثمی شود که خواننده با کنجکاوی و اشتیاق حوادث داستان را تعقیب کند و درپی كشف علت وقوع آنها باشد.

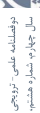
ازآنجا که عرصه روایت از یکسو به اسطوره می رسد که کوتاه، ساده، همگانی و شفاهی است و ازسویی دیگر به رمان که پیچیده، طولانی و مکتوب است، عرصهای بسیار عالى براى مطالعات ساختار گرايانه بهشمار مي رود. مطالعات صورت گرایان و ساختار گرایان در بررسی داستان، انقلابی پدیداورد و درحقیقت، دانشی ادبی باعنوان روایت شناسی را بنیاننهاد (ایگلتون، ۱۳۸۰: ۱۴۳). در سالهای اخیر، دامنهٔ فعالیتهای دانش روایتشناسی گسترشیافته و از متون

ادبی\_داستانی فراتر رفته، بررسی منظومه های روایی، متون تاریخی، مذهبی، فلسفی و فیلم نیز در حوزه مطالعات آن قرار دادهشده و به حوزههای گسترده فرهنگ و مردمشناسی راه یافتهاست. بااینهمه ساختار گرایان بر این باور بودند که ساختار تمامی داستانها را می توان به ساختارهای روایتی اساسی و مشخصی تقلیل داد.

در زمان خطی - داستانی، زمان تأثیر زیادی بر شکل گیری ساختار داستان دارد زیرا با رخداد هر حادثه، حادثهٔ بعدی براساس روابط علت و معلول بهوجود می آید و داستان برحسب زمان خطی- داستانی (گاهنامهای\_ تقویمی)، پیشمی رود که چگونگی تأثیر پذیری تنش از زمان را نشانمی دهد. در این گونه داستانها، حادثهای رخمی دهد و آرامش اولیه دچار روند تغییر می شود. کنش یا واکنشهایی از طرف شخصیت اصلی یا دیگر شخصیتها صورتمی گیرد و در یک زنجیره علی و معلولی، حادثه بعدی را پدیدمی آورند. این در گیریها به نحوی درادامه جریان داستان، به گره یا گرههایی تبدیل می شوند و به همین ترتیب درطول محور زمان، تنشها (کنشها و واکنشها) اوجمی گیرند و بحران شکل می گیرد. سپس در تداوم خطی ماجرا (زمان خطی- داستانی) همه کردارها و اندیشههای شخصیتها (قهرمان و ضدقهرمان) در نقطه اوج داستان به همدیگر برخورد می کنند. این گرهافکنیها، همان میانه داستان را میسازند. درپایان، تمامی نیروهای شخصیتی و حادثهای آزادمی شوند. گویا انفجاری رخمی دهد و سرانجام گرهها گشودهمی شوند و نتیجه رقابت مشخص می شود (نایت، ۱۳۸۸: ۱۴۶). تمام متون روایی منطبق با زمان خطی - داستانی، براساس این روند بهوجود می آیند که گاه با مرگ و گاه با پیروزی پایان می یابند. بدین معنی که در انتهای داستان نتیجه گیری قطعی وجود دارد. البته گاهی در متون روایی که طرحشان براساس زمان خطی گسترش مییابد، ممکن است نتیجه گیری قطعی وجود نداشته باشد.

# خلاصه فیلم ملک سلیمان نبی

پس از وفات حضرت داوود (ع)، فرزند نه ساله وی سلیمان به نبوت برگزیدهمی شود و بر تخت حکومت تکیه می زند. سلیمان درطول سلطنت خود عدالت را بر ملک خویش حاکم می کند و حکومت دینی تشکیل میدهد. باوجود امنیت و برکت، خداوند اسباب امتحان او را فراهممي سازد. عوالم شياطين و جنيان به عالم مادی نزدیکمی شوند و جادوگر شهر با جادوی خود، شیاطین و اجنه را به شرارت کردن در دنیا دعوت می کند و شیاطین، افراد سست ایمان را به تسخیر خودشان درمی آورند. سلیمان برای برچیدن شر علیه لشکر شیاطین و مجانین مبارزهمی کند و آنان را به کمک خداوند و یارانش شکست می دهد.





# تحلیل ساختار روایت در فیلم براساس دیدگاه تودروف

نظریه تزوتان تودروف، یکی دیگر از روشهای روایت شناسی مبتنی بر ساختار گرایی است. وی سه جنبه کلی متن روایت را به سه بخش: معنایی، نحوی و کلامی تقسیم می کند. از میان آنها بخش نحوی را بیشتر در کانون مطالعات روایت شناسانه خویش قرار می دهد. «از نظر تودروف، گریماس و دیگران، روایت صرفاً مجموعه ای از امکانات زبانی است که به طریقی خاص براساس مجموعه ای از قواعد ساختار بندی دستوری یکجا جمع آمده اند.» (اسکولز، ۱۳۸۳: ۱۵۹).

این اندیشمند ساختار گرا معتقد است «کلیه قواعد نحوی زبان در هیأتی روایتی باز گومیشوند. وی واحد کمینه روایت را "قضیه" (Proposition) می داند و پس از تأیید واحد کمینه (قضیه)، دو سطح عالی تر آرای خود را نیز توصیف می کند: سلسله (Sequence) و متن (Text). بنابر اعتقاد وی گروهی از قضایا، سلسله را به و جود می آورند و سلسله پایه ای از پنج قضیه تشکیل می شود که ناظر بر توصیف و ضعیت معینی است که در هم ریخته و دوباره به شکلی تغییریافته، سامان گرفته است. لذا این پنج قضیه را می توان به شرح زیر مشخص کرد:

۱. تعادل؛ براى مثال صلح.

٢. قهر (١)؛ دشمن هجوم مي آورد.

٣. ازميان رفتن تعادل، جنگ.

۴. قهر (۲)، دشمن شکست میخورد.

۵. تعادل (۲)؛ صلح و شرایط جدید.» (تودروف، ۱۳۸۲: ۷۳). طبق نظریه تودروف، طرح روایی فیلم ملک سلیمان نبی از یک سلسله متوالی تشکیل شده است که در این بخش بررسی می شود.

#### - وضعيت متعادل اوليه

حدود سه هزار سال پیش، خداوند باردیگر یکی از بندگان صالح خود، سلیمان فرزند داوود نبی (ع) را به پیامبری برمی گزیند تا بنی اسرائیل را به سوی حق و عدالت دعوت و راهنمایی کند. نخست سلیمان (ع) تنهاست و سپس چند کودک به وی می پیوندند و شاهد صحبت کردن او با پرنده هستند. سلیمان با مردم دیدار می کند و به آنها اجازه برداشت محصول را می دهد و آنان هم با خوشحالی می پذیرند (تصویر ۱).

در این فیلم، ابتدا وضعیت متعادل حاکم است. منظور از وضعیت متعادل این نیست که شخصیتها زندگی و موقعیتی آرام دارند و بهدور از هر نوع نگرانی زندگی می کنند بلکه زندگی شخصیتها، صحنه در گیریها و کشمکشها است. بدین معنا که آبستن حادثههای گوناگونی است اما این کشمکشها کاملاً مخفیاند و هرلحظه ممکن است با رخداد یک حادثه این وضعیت به تمامی دگرگون شود.

در فیلم نامبرده، ابتدا مردم در آرامش زندگی می کنند اما برخی از آنها از هوا و هوسهای شیطانی پیروی می کنند. بنا براین وجود آبادانی و برپایی عدالت همیشه ثابت و ماندگار نبوده و نیست و درمعرض خطر قرار می گیرد. پس این وضعیت، حادثهای را درون خود می پروراند.

# - نقطه عطف اول؛ قهر ١

سلیمان رویایی میبیند که در آن اسبی سفید تیزرو یکباره همراه اسبهای دیگر از آتش بیرون میآیند و به مزارع رو می کنند و سپس سیاهی همه جا را فرامی گیرد. در همین حین خورشید غروبمی کند و با درخواست سلیمان خورشید دوباره به آسمان بازمی گردد و اسبها کنار برکه به چرا مشغول می شوند و سلیمان به اور شلیم برمی گردد (تصویر ۲). نقطه عطف اول که باعث برهم خوردن تعادل اولیه (وضعیت پایدار) می شود و حادثهای را به وجود می آورد، «نخستین حادثهای است که در فیلم رویمی دهد (حادثه محرک) و علت اولیه و اصلی تمام حوادث بعدی است.» (مککی،۱۳۸۳: ۱۹؛ فیلد، ۱۳۸۸: ۳۳). تمام حوادث بعدی فیلم حول محور نقطه عطف اول شكل مي گيرند. «اين حادثه (عطف اول)، طرح فیلم را به جهت دیگر (خط سیر صعودی و پیشرفت حوادث) پرتاب می کند؛ یعنی خارج کردن آن از حالت متعادل اولیه و تبدیل کردن سکون به حرکت است و نیز مقدمه را به میانه ربطمی دهد و حادثه بعدی را به وجود می آورد.» (صادقی و دیگران، ۱۳۹۱: ۱۱۳). روپایی که سلیمان نبی میبیند، بیانگر آن است که خداوند قصددارد تا ملکش را امتحان کند. براساس این امتحان ملک او با تجسم مادی اجنه و پیریزی شرّ صورت می گیرد و سلیمان می بایست خطرات زیادی را پشت سر بگذارد تا به نتیجه برسد. هدف خداوند نشان دادن ضعف ملک سلیمان به اوست که مردمش از شیطان پیروی می کنند و بدین ترتیب، اسباب امتحان ملکش را فراهممی کند. بنابراین چنین حادثهای در گسترش خود، حادثهای دیگر را می آفریند. روپایی که سلیمان در معبد می بیند که خود آغازگاه حوادث بعدی است و حوادث بعدی یکی پس از دیگری بهصورت زنجیروار پدید می آیند و فیلم گسترش می یابد. عنصرهای ۱ و ۲ (وضعیت متعادل اولیه و قهر ۱)، مقدمه فیلم را تشکیل میدهند (تصویر ۱۰). در مقدمه، هدفی برای شخصیت اصلی، سلیمان نبی، مشخص می گردد؛ پیروزی بر شرّ و این شخصیت برای دستیابی به آن، حوادثی را پشت سر می گذارد.

با شروع نقطه عطف اول و وقوع نخستین حادثه (حادثه محرک)، فیلم وارد میانه (وضعیت ناپایدار) می شود و اولین گرهافکنی فیلم اتفاق می افتد. میانه، نقشی مهم و محوری در داستان دارد چراکه این قسمت داستان، حاوی تمامی نکات

اساسی طرح (ذکر حوادث، گرهافکنی، هول و ولا، کشمکشها و تقابلها) و همه آن چیزهایی است که داستان را میسازند و شکل میدهند (یونسی، ۱۳۸۸: ۱۵۱). در وضعیت نامتعادل، شخصیت آزمایش میشود.

### – وضعیت ناپایدار

در حادثه اول، باردیگر حضرت سلیمان در معبد رویایی دیگر میبیند که روحش از جسمش جدامی شود. این رویا ضعف ملکش را نشان می دهد که دربرابر ملک خداوند مانند جسدی بی روح است. سپس وحی بر او نازل می شود که بسیاری از مردمانش از شیطان پیروی می کنند. کشمکش در این حادثه از نوع عاطفی است (تصویر ۳).

چنین حادثهای معلول حادثه پیشین؛ رویای سلیمان در مزرعه و علت حادثه پسین؛ دعوت از سران ملک برای غلبه بر شرّ است و بدین ترتیب، حادثه دیگر بهوجود می آید. در زمان خطی – روایی، هر حادثه از حادثه پیشین خود پدید می آید و حادثه پسین خود را ایجادمی کند. بدین معنا که حادثه نخست، معلول نقطه عطف اول و علت حادثه دوم است و همهٔ حوادث به همین صورت رویمی دهد. این فراشد ادامه می یابد تا به نتیجه ختم شود. بنابراین می توان بیان کرد که این حوادث دارای ار تباطی استنتاجی هستند و یکی از دیگری منتجمی گردد و به شکلی منطقی به هم مربوطمی شوند و هریک نتیجه حادثه پیشین خود است. چنین امری موجب شکل گیری روابط علت و معلول در متن روایی می گردد.

در حادثه دوم، سلیمان (ع) سران قوم خویش را به اورشلیم فرامیخواند و از آنها میخواهد تا در برپایی عدالت و برچیدن شرّ به وی یاری رسانند اما سران قوم مخالفت می ورزند. بنا براین سلیمان فرماندهان خود را به نقاط مختلف ملکش برای مبارزه با شیاطین و جلوگیری از اغتشاش می فرستد و آنها پیام سلیمان نبی را به مردم می رسانند. در اینجا، کشمکش از نوع ذهنی و روحی – روانی است (تصویر ۴).

این حادثه معلول حادثه پیشین؛ رویای سلیمان در معبد و علت حادثه پسین؛ پدیدارشدن اجنه است و بدین ترتیب، حادثه دیگر رخمی دهد.

در حادثه سوم، نخست شیاطین در شرق و سپس شهرهای دیگر پدیدارمی شوند. با تجسم مادی آنها مردم به جان همدیگر میافتند و کشت و کشتار راهمیافتد که یاران سلیمان نبی مانع ادامه در گیریها میشوند. در این حادثه، کشمکش از نوع جسمانی است (تصویر ۵).

این حادثه معلول حادثه پیشین؛ پدیدارشدن اجنه و علت حادثه پسین؛ همکاری سران یهود با جادو گران و اجنه و حمله به سلیمان است و بدین ترتیب، حادثه دیگری اتفاق می افتد.

در حادثه چهارم، *آرا*، جادوگر و شیطان پرست شهر با جادوی خود زن سلیمان نبی را می کشد و سلیمان را عزادار می کند. در این حادثه، کشمکش از نوع ذهنی و روحی\_روانی است (تصویر ۶).



تصویر ۱. تعادل اولیه (نگارندگان)



تصویر ۲. نقطه عطف اول و برهم خور دن تعادل اولیه (نگارندگان)



تصویر ۳. حادثه اول؛ وضعیت ناپایدار (نگارندگان)



تصوير ۴. حادثه دوم؛ وضعيت ناپايدار (نگارندگان)



تصویر ۵. حادثه سوم، وضعیت ناپایدار (نگارندگان)



این حادثه معلول حادثه پیشین؛ همکاری با اجنه و علت حادثه پسین؛ گسترش شرّ است و بدین ترتیب، حادثه دیگر به وجود می آید.

در حادثه پنجم، اجنه باردیگر در شهر حیران پدیدار می شوند و سلیمان نبی با کمک یاران خود مردم را از این شر نجات می دهد (حادثه پنجم؛ بحران داستان). در این حادثه کشمکش عاطفی، روحی - روانی و جسمانی است (تصویر ۷).

### - نقطه عطف دوم (نقطه اوج)؛ قهر ۲

سران قبایل و نظامیان آنها به اورشلیم حملهمی کنند اما آسف از سلیمان نبی حمایتمی کند. خداوند باد را تحت فرمان سلیمان نبی قرار می دهد و وی با استفاده از آن به اورشلیم می رود و نبرد بین سلیمان با اجنه و سران یهود درمی گیرد (تصویر ۸). نقطه عطف دوم، میانه را به پایان ربط می دهد؛ تغییر حالت از یک مرحله به مرحله دیگر. شباهتش با نقطه عطف اول در این است که هر دو مسیر، متن روایی را تغییر می دهند و تفاوت آنها در این است که عطف اول، داستان را وارد و تفاوت آنها در این است که عطف دوم، داستان را وارد وارد پایان (گره گشایی) می کند. عنصرهای ۳ و ۴، (وضعیت ناپایدار و قهر ۲) میانه فیلم (تصویر ۱۰) را تشکیل می دهند.

### - وضعیت متعادل ثانویه

سلیمان بر کافران پیروزمی گردد، شرّ رسوا و نابودمی شود و خداوند تسخیر و مادی شدن اجنه را برای سلیمان آماده و فراهم می کند و آن را در انگشترش قرار می دهد (تصویر ۹). در پایان، وضعیت کلی (سرنوشت) شخصیت تعیین می شود و داستان به وضعیت پایدار تازهای می رسد که محصول رخداد شخصیتها و حوادث پیشین است. شخصیت یا پیروزمی شود و به هدفش دستمی یابد یا شکست می خورد و ناکام می ماند. عنصر ۵، پایان فیلم را تشکیل می دهد که نمایشگر پیروزی سلیمان نبی بر شرّ است. براساس آنچه توضیح داده شد، می توان نمودار زیر را رسم کرد.

### تحلیل ساختار روایت در فیلم براساس دیدگاه گریماس

آلجیر جولین گریماس، نشانهشناس اهل لیتوانلی مقیم فرانسه، از برجستهترین نشانهشناسان عصر حاضر است. او روایتشناسی ساختارگراست که درزمینه روایتشناسی به ارائه الگوهایی معین و ثابت برای بررسی انواع مختلف روایت تلاشهای فراوانی کرده و روایتشناسی را براساس ریختشناسی حکایت پراپ استوار نمودهاست. گریماس با طرح دیدگاه خود، الگوی کنشی را مطرحمی کند که بسیار انتزاعی است و باید بتواند روایت به مفهوم عام را توصیف کند و

تمامی عناصر احتمالی یک روایت و انواع تر کیبات این عناصر را در متون ادبی و غیرادبی مشخص سازد تا به یاری این الگوی کنش، عناصر و اجزای روایت، شناسایی و روابط آنها با یکدیگر سنجیده شود. این امر باعث مشخص شدن هنجارها و نابهنجارهای هر روایت می شود. در این راستا هدف گریماس نیز آن است که با بهره گیری از این تحلیل به دستور زبان روایت دستیابد. بر اساس این دستور زبان، روایتهای مختلف بررسی و باهم مقایسه می شوند تا تفاوتها و شباهتهای آنان با هدف بهره گیری بهتر و فهم بیشتر آنها شناسایی گردند. وجود گزارهها (وضعیتها)، زنجیرهها (پیروزی و شکست) و عناصر روایی همچون قهرمان و ضدقهرمان، یاریگر و مخالف در این فیلم از عوامل ایجاد تناسب با نظریه گریماس است.

### - بررسی گزارههای روایی در فیلم

گریماس هر روایت را متشکل از گزارههای مختلفی می داند که مجموع آنها پی رفتی ۱۰ را در متن روایی به وجود می آورند. وی آنها را در سه دسته کلی جای می دهد:

«۱- گزارهٔ وصفی :(Descriptive Proposition) که ویژگیهای فاعل (شرایط) و موقعیت او را مشخص و توصیف می کند.
۲- گزاره وجهی (Modal Proposition) که دلالت بر کنش دارد و در آن آرزوها، ترسها و باورهای فاعل معرفی می شوند.
۳- گزاره متعدی (Transitive Proposition): که بر انجام کاری دلالت دارد و در آن جابجایی ارزش یا تغییر موقعیت انجام می شود.» (اسکولز، ۱۳۸۳: ۱۴۸ و ۱۴۸).

برای نمونه، ۱. پادشاه سالم است؛ گزاره وصفی ۲. پادشاه از بیماری می ترسد؛ گزاره وجهی ۳. پادشاه برای پیشگیری دارو می خورد؛ گزاره متعدی (همان؛ اخوت، ۱۳۷۱: ۶۳). گزارههای روایی در فیلم ملک سلیمان نبی عبار تند از:

۱. در این گزاره موقعیت و شخصیت سلیمان نبی توصیف می شود؛ حدود سه هزار سال پیش خداوند باردیگر یکی از بندگان صالح خود، سلیمان فرزند داوود نبی را به پیامبری برمی گزیند تا بنی اسرائیل را به سوی حق و عدالت دعوت و راهنمایی کند. در ابتدا سلیمان (ع) تنهاست و سپس چند کودک به او می پیوندند و شاهد صحبت کردن او با پرنده هستند. سلیمان با مردم دیدارمی کند و به آنها اجازه برداشت محصول را می دهد و آنان هم با خوشحالی می پذیرند (گزاره وصفی). ۲. باوجود امنیت و برکت، خداوند اسباب امتحان او را فراهم می کند. عوالم شیاطین و جنیان به عالم مادی نزدیک می شوند و جادو گر شهر با جادوی خود، شیاطین و اجنه را به شرارت کردن در دنیا دعوت می کند و شیاطین افراد سست ایمان مرا به تسخیر خودشان در می آورند. سلیمان برای برچیدن شر، را به تسخیر خودشان در می آورند. سلیمان برای برچیدن شر، علیه لشکر شیاطین و مجانین و برخی از عالمان یهود مانند یازار



تصویر ۶. حادثه چهارم، وضعیت ناپایدار (نگارندگان)



تصویر ۷. حادثه پنجم، وضعیت ناپایدار (نگارندگان)



تصویر ۸. نقطهٔ عطف دوم؛ بازگشت به تعادل ثانویه (نگارندگان)



تصویر ۹. تعادل ثانویه (نگارندگان)

مبارزه می کند (گزاره وجهی). آرزوی سلیمان غلبه بر شرّ و ترس وی، پناهبردن مردم مُلکش به اجنه است. لیکن باور و اعتقاد به خدای یکتا، از ترس او می کاهد و به آرزویش نزدیک می شود. ۳. این گزاره نشان دهنده وضعیت سلیمان بعد از انجام مراحل سخت و دشوار است؛ سلیمان نبی با حمایت خداوند بر کافران پیروز می گردد (گزاره متعدی).

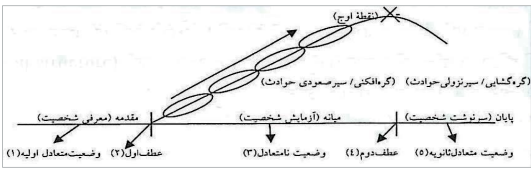
### - زنجیرههای روایی در فیلم

گریماس، کل ساختار قصه را منتج از سه توالی یا زنجیره (زیر می داند و از این سه زنجیره بهمثابه سه قاعده نحوی ناممی برد. ۱. زنجیره پیمانی ۱۲؛ این زنجیره وظیفه ای را بر عهده قصه گذاشته است، به سرانجام معهود خود می رساند یا به سرانجام نمی رساند (بستن و شکستن پیمانها).

۲. زنجیرهٔ اجرایی $^{1}$ ؛ زنجیرهای است که دلالت بر عمل یا انجام ماموریتی می کند (آزمونها و مبارزهها).

۳. زنجیره انفصالی یا انتقالی<sup>۱۹</sup>؛ زنجیرههایی که دلالت بر تغییر وضعیت یا حالتی می کنند و دربر گیرنده تغییر شکلهای مختلف قصهاند. بنابر عقیده گریماس، سیر حرکت بسیاری از قصهها از منفی به مثبت است.

زنجیره اجرایی، طرح اصلی داستان را میسازد و ساختار روایی هر داستان متکی بر آن است. لیکن از دیدگاه روششناسی، زنجیره پیمانی یا هدفمند، مهمتر از آن است چراکه نشانمی دهد وضعیتها به خودی خود نکته مرکزی طرح نیستند بلکه آنچه وضعیت خوانده می شود در حکم پذیرش امتحان سلیمان از سوی خداوند است. پیمان معمولاً امری است که بین قهرمان و قدرتی مافوق بسته می شود همچون سلیمان با خدا. رابطه میثاقی مستلزم قاعده یا مجموعه قواعدی است که قدرتی مافوق همراه با وعده پاداش برای رفتار نیک همانند تسخیر برخی از اجنه و نشان دادن ضعف ملک سلیمان که پاداش برخی از اجنه و نشان دادن ضعف ملک سلیمان که پاداش ترتیب ساختارهای بنیادین نوع روایت مورد بحث، در اینجا سه کارکرد یا خویش کاری ۱۵ پایه و نقش های ملازم آن ها را دربردارند. این کارکردها عبارتند از: پیمان، آزمون و داوری.



تصویر ۱۰. نمودار تحلیل ساختار روایت در فیلم ملک سلیمان نبی (نگارندگان)



اما این ساختار کار کردها با شش نقش آن، یک روایت نیست. درواقع تا نقشهای متعهد پیمان، آزمونشونده و مورد داوری به یک شناسنده که قهرمان قصه می شود، داده نشود، ساختار به یک روایت بدل نمی شود که این کار دقیقاً با دادن نام یا عنوانی به این سه نقش انجاممی شود. قهرمان به محض اینکه نامی بهخود گرفت، شناسنده یا فاعل یک روایت می شود (اسکولز، ١٣٨٣: ١٥٣١؛ احمدي، ١٣٨٨: ١٤٢ و اخوت، ١٣٧١: ۶۶). بنابر آنچه بیان شد، زنجیرههای روایی در فیلم ملک

سليمان نبي عبارتند از:

زنجیره پیمانی: در این داستان که توالی میثاق و آزمون شخصیت سلیمان نبی است، پیمانی بین سلیمان با خدا بستهمی شود و حضرت سلیمان متعهد می گردد که خود و ملکش را از شرّ شیاطین رها سازد. چنانکه گریماس گفتهاست در چارچوب کلی داستان، پیمان همیشه در ابتدای داستان آورده می شود. در این متن روایی هم پیمان در ابتدا آورده شدهاست. **زنجیره اجرایی**: شامل مأموریتها و آزمونهایی است که شناسنده (سلیمان نبی) باید پشت سر بگذارد. آزمونهای سلیمان نبی؛ دعوت مردم به حق، مبارزه با شیاطین و شر است. سلیمان نبی به دنبال ماموریتی که خداوند اجرای آن را بر عهده وی گذاشته است، می رود و آن را اجرامی کند؛ آزمونها را یشت سر می گذارد.

**زنجیرههای انفصالی**: زنجیرههای انفصالی در این فیلم، بیانگر سیر رخدادهای داستان از وضعیت منفی به مثبت است و نیز حاکی از وضع نابسامان و نامتعادل طرح روایی فیلم بهسوی وضعیت متعادل؛ پیروزی سلیمان نبی بر شرّ است.

### - عناصر روایی در فیلم

عنصر روایی (الگوی کنش)۱۶ به کارکردها و نقشهای گوناگون یک روایت خواه انسانها یا جانوران باشند و خواه اشیای ساده، اشاره می نماید. او بجای هفت حوزه عمل پراپ، سه جفت تقابل دو گانه ۱۷ را براساس مناسبات و تقابل هایی که با یکدیگر دارند، پیشنهاد می کند. هر شش عنصر نقش یا کنشگر مورد نظر را دربرمی گیرند؛ شناسنده ۱۸، موضوع شناسایی ۱۹، فرستنده/ گیرنده، یاریگر/ مخالف (اخوت، ۱۳۷۱: ۶۳ سلدن، ۱۳۷۸: ۱۰۸ و احمدی، ۱۳۸۸: ۱۶۳).

جفت شناسنده و موضوع شناسایی، بنیادی ترین جفت است که همراه با جفت دوم؛ فرستنده و گیرنده، ساختار پایه دلالت را در همه سخنها تشکیل می دهند. محوری که از جفت اول عناصر روایی تشکیل می شود، به شخصی که کنش را انجاممی دهد، شناسنده (قهرمان یا ضدقهرمان) متن روایت، و به آنچه او می خواهد بهدست آورد، هدفی که برای او

تعریف می شود (موضوع شناسایی)، اشاره دارد. محور دوم به شخصی، چیزی یا حسی که مأموریتی (موضوع شناسایی) را به قهرمان (فرستنده) انتقال میدهد و نیز به شخصی که این ماموریت به خاطر وی انجام می شود، موضوع و مقصودی که هدف اوست و به دنبال آن می رود (گیرنده)، اشارهمی نماید. گریماس هریک از این چهار عنصر روایی را مقولهای میداند که می توانند در مربع نشانهای قرار گیرند و براساس قطبهای مثبت و منفی آن تجزیه و تحلیل شوند. وی الگوی خود را با افزودن یک جفت دیگر تکمیل می کند؛ یاری دهنده / مخالف (تولان،۱۳۸۳: ۸۲؛ مکاریک،۱۳۸۴: ۲۰۹؛ اسکولز، ۱۳۸۳: ۱۵۰و ۱۵۱ و تادیه، ۱۳۷۸: ۲۵۴).

گیرنده عموما قهرمان است که به یاری نیرو یا نیروهایی یاری دهنده، به هدف خود دستمی یابد و درنهایت نیرو یا نیروهای مخالف، در راه رسیدن وی به هدفش، مانع ایجادمی کنند. بهبیان دیگر از دیدگاه گریماس «شخصیت اصلی در پی دستیابی به هدف خاصی است که با مقاومت حریف روبرو می شود و از پاریگر کمکمی گیرد و یک قدرت راسخ (فرستنده) او را به ماموریتی گسیل می دارد. این روال یک دریافتگر (گیرنده) هم دارد.» (مکاریک، ۱۳۸۴: ۱۵۲). یاریدهنده و مخالف لزوماً نباید انسان باشند بلکه یک تفکر، احساس، توانایی یا عدم توانایی می توانند به عنوان یاری دهنده و مخالف در روایت حضوریابند و به قهرمان کمک یا در رسیدن او به هدف مانع ایجاد کنند. فرستنده نیز بیشتر یک احساس یا ویژگی ذاتی است که بهصورت فطری در همه انسانها وجوددارد و سرچشمه بسیاری از تلاشها برای رسیدن به اهداف گوناگون است. بنابر عقیده گریماس گاه هر شش عنصر در یک روایت دریافتمی شود و گاه نیز شماری از آنها حضور دارند. بنابر آنچه بیانشد، عناصر روایی در فیلم ملک سلیمان

شناسنده (فاعل، قهرمان)؛ سليمان نبي، موضوع شناسايي؛ امتحان ملک سلیمان نبی بهوسیله اجنه توسط خداوند، فرستنده؛ خداوند، گیرنده؛ سلیمان نبی، نیروی یاری دهنده؛ خداوند، شای (پسر معارد و سرباز سلیمان)، آبشالوم و آدنیا (برادران سلیمان)، آسف و باد، نیروهای مخالف یا منفی؛ سران یهود، اجنه، یازار (از رهبران عالمان یهود) و آرا (جادوگر و شيطان پرست).

نبی عبارتند از:

در این فیلم روایی، بنابر طرحواره یا الگوی یادشده، هر شش عنصر روایت وجود دارند. شناسنده، سلیمان نبی و هدف او برپایی عدالت و برچیدن کفر و شرّ در مبارزه علیه شیاطین و اجنه است. فرستنده وی، خداوند است که وی را بهسوی هدف سوق می دهد و قصد امتحان ملکش را دارد تا نقاط ضعف



و آرا (جادوگر و شیطانپرست) دانست. اجنه نیز به مردم سحر و جادو می آموختند؛ «وَ لَکِنَّ الشَّیاطِینَ کَفَروا یُعَلِّموُنَ النَّاسَ السِّحرَ» (۱۰۲) و وسیله آزمایش سلیمان در نشاندادن ایمان مردم ملکش بودند. از آنجا که سران یهود باعث گمراهی مردم ملک سلیمان و گسترش شرّ می شدند، می توان آنها را نیروی مخالف به حساب آورد. از این لحاظ آنها نیروی مخالف قلمدادمی شوند که معتقدند حکومت سلیمان مشروعیت ندارد و پدرش در انتخاب جانشینی با آن ها مشورت نکرده است.

آن را به سلیمان نبی نشان دهد. او باد را به تسخیر سلیمان درمی آورد و برای رسیدن به هدفش، او را یاری می رساند. نیروی یاریگر نیروی یاریگر به الله است. باد از آن جهت نیروی یاریگر به حساب آورده می شود که به سلیمان در شکست دشمنانش یاری می رساند و فرمان خداوند را مبنی بر کمک به سلیمان اجرامی کند؛ «وَ لِسُلَیمَنَ الرِیحَ غُدُوَّهَا شَهرٌ وَرَوَاحُهَا شَهرٌ» (ساء/ ۱۲).

نیروهای مخالف را که مانع برقراری سلیمان به هدفش میشوند، می توان سران یهود، اجنه، یازار (از رهبران عالمان یهود)

### نتيجهگيري

با بررسی نقد ساختارگرایی و تجزیه و تحلیل عنصر طرح روایی، می توان به این نتیجه دستیافت که نظریات تودروف و گریماس برای خوانش فیلم ملک سلیمان نبی به کار می آیند آن چنان که ساختار طرح روایی این فیلم بر الگوهای این دو ساختارگرا منطبق است. روند داستانی در این فیلم، حرکت از آرامش اولیه؛ تعادل اولیه (وجود آبادانی و برپایی عدالت و پیروی برخی از هوا و هوسهای شیطانی اقهر ۱)، رؤیای سلیمان در مزرعه؛ مقدمه، به به عدالت و پیروی برخی از هوا و وضعیت ناپایدار؛ پدیدار شدن اجنه و ایجاد اختشاش و کشت و کشتار به به می خوردن تعادل و وضعیت ناپایدار؛ پدیدار شدن اجنه و سپس بازگشت به آرامش و تعادل در ملک سلیمان اقهر ۲، نبرد سلیمان با اجنه، سران یهود و جادوگران امیانه و سپس بازگشت به آرامش و تعادل مجدد؛ پایان و وضعیت پایدار تازه ای که شکل می گیرد (پیروزی سلیمان بر کفار یا شرّ)، است.

هر شش عنصر کنشگر گریماس در این فیلم حضور دارند و صحنههایی ملموس و عینی را بهنمایش می گذارند. سلیمان نبی، شناسنده و کنشگر اصلی فیلم است که تمام حوادث برای وی بهوجود می آیند. او برای رسیدن به هدفش (امتحان ملکش از سوی خدا و برچیدن شرّ) می بایست موانعی چون اجنه، سران قوم یهود و جادوگران را ازمیان بر دارد. رویارویی حضرت سلیمان با موانع باعث ایجاد پایداری و مقاومت در فیلم شده که این مقاومت نمایش دهنده و بیانگر تضادها و تعارضهای زندگی آن حضرت است. سلیمان نبی با حمایت نیروهای یاریگری چون خداوند، برادران، باد و یاران خود، سرانجام از مراحل دشوار عبور کرده و به هدفش دست می یابد. در نهایت اینکه روند داستانی در این فیلم از وضعیت منفی به مثبت است که بیانگر پیروزی سلیمان است.

### پینوشت

- ۱. این فیلم سال ۱۳۹۰ ساخته شد و محصول سینمای جمهوری اسلامی ایران است.
- 2. Tzvetan Todorov
- 3. A.J.Greimas
- 4. Vladimir Propp
- ۵. اورشلیم یا بیت المقدس، شهری در دامنهٔ جبال الخلیل و یکی از قدیمی ترین شهرهای جهان است.
  - ۶. نام شهری واقع در کرانه باختری رود اردن در مناطق خودگردان فلسطین است.
    - ۷. شهری در کنار دریا که بر روی صخره قرار دارد.

- 8. Plot
- 9. Henry James (1843-1916)
- 10. Sequence
- 11. Syntagm
- 12. Contractual
- 13. Per formative
- 14. Disjunctive

- 15. Function
- 16. Actant
- 17. Binary Opposition
- 18. Subject
- 19. Object
  - ۰۲. ما باد را در اختیار سلیمان قراردادیم که در صبح راه یکماهه را طیمی کرد و در عصر نیز همین طور و معدن مس را برای او (مانندآب) سیلان کردیم (سباء/۱۲).
    - ۲۱. اما شیاطین کافرشدند که به مردم سحر تعلیممیدادند (بقره/۱۰۲).

### منابع و مآخذ

- قرآن کریم (۱۳۸۵). ترجمه ناصر مکارم شیرازی، قم: مدرسه الامام علی بن ابی طالب (ع).
  - احمدی، بابک (۱۳۸۸). ساختار و تأویل متن، چاپ یازدهم، تهران: مرکز.
    - اخوت، احمد (۱۳۷۱). **دستور زبان داستان،** چاپ اول، اصفهان: فردا.
- اسکولز، رابرت (۱۳۸۳). **در آمدی بر ساختار گرایی در ادبیات**، ترجمه فرزانه طاهری، تهران: آگه.
- آلوت، میریام (۱۳۶۸). **رمان به روایت رمان نویسان**، ترجمه محمدعلی حقشناس، تهران: مرکز.
  - ایگلتون، تری (۱۳۸۰). پیش در آمدی بر نظریه ادبی، ترجمه عباس مخبر، تهران: مرکز.
- بالایی، کریستف و کویی پرس، میشل (۱۳۶۶). **سرچشمههای داستان کوتاه،** ترجمه احمد کریمی حکاک، تهران: پاپیروس.
  - تادیه، ژان ایو (۱۳۷۸). نقد ادبی در قرن بیستم، ترجمه مهشید نونهالی، تهران: نیلوفر.
  - تودروف، تزوتان (۱۳۸۲). **بوطیقای ساختارگرا**، ترجمه محمد نبوی، چاپ دوم، تهران: آگه.
- تولان، مایکل جی (۱۳۸۳). **در آمدی نقادانه\_زبانشناختی بر روایت**، ترجمه ابوالفضل حری، تهران: بنیاد سینمایی فارابی.
  - داد، سیما (۱۳۸۰). فرهنگ اصطلاحات ادبی، تهران: مروارید.
  - سلدن، رامان (۱۳۷۸). **راهنمای نظریه ادبی معاصر**، ترجمه عباس مخبر، تهران: طرح نو.
- صادقی، اسماعیل؛ آقاخانی بیژنی، محمود و رضایی، حمید (۱۳۹۰). بررسی ساختاری داستان رفتن کیکاووس به مازندران، **نشریه مطالعات و تحقیقات ادبی**، دانشگاه تربیت معلم تهران، (۱۶)، ۱۱۸–۹۵.
- \_\_\_\_\_(۱۳۹۱). تحلیل ساختاری طرح داستان غنایی یوسف و زلیخای جامی، پ**ژوهشنامه ادب غنایی دانشگاه سیستان و بلوچستان**، سال دهم، (۱۹)، ۱۰۴–۱۰۳.
- طباطبایی، سید محمدحسین (۱۳۶۶). تفسیر المیزان، ترجمه سید محمدباقر موسوی همدانی، ج ۱۴، تهران: دفتر انتشارات اسلامی.
- فاطمی، سیدحسین و دُرپُر، مریم (۱۳۸۸). بررسی ساز و کار شخصیتها در خسرو و شیرین نظامی، **جستارهای ادبی،** (۱۶۷)، ۷۷–۵۳.
- فروزنده، مسعود (۱۳۸۷). تحلیل ساختاری داستان ورقه و گلشا عیوقی، نشریه زبان و ادبیات فارسی، دانشگاه تربیت معلم تهران، (۶۰)، ۸۱–۶۵.
  - فورستر، ادوارد مورگان (۱۳۸۴). **جنبههای رمان**، ترجمه ابراهیم یونسی، چاپ پنجم، تهران: نگاه.
    - فیلد، سید (۱۳۸۸). **راهنمای فیلمنامه نویسی**، ترجمه عباس اکبری، چاپ اول، تهران: ساقی.
      - مستور، مصطفی (۱۳۸۷). **مبانی داستان کوتاه**، چاپ دوم، تهران: مرکز.
  - مکاریک، ایرنا ریما (۱۳۸۴). **دانش نامه نظریه ادبی معاصر**، ترجمه م. مهاجر و محمد نبوی، تهران: اُگه.
- مککی، رابرت (۱۳۸۳). داستان: ساختار، سبک و اصول فیلمنامه نویسی، ترجمه محمد گذرآبادی، تهران: هرمس.
  - نایت، دیمن (۱۳۸۸). خلق داستان کوتاه، ترجمه آراز بارسقیان، چاپ اول، تهران: افراز.
    - یونسی، ابراهیم (۱۳۸۸). **هنر داستان نویسی**، چاپ دهم، تهران: نگاه.

Received: 2013/11/24 Accepted: 2014/10/11



# The Analysis of Narrative Plot Structure in "Solomon's Kingdom" Movie

Esmaeel Sadeghi\*
Jahangir Safari\*\* Mahmoud Aghakhani Bizhani\*\*\*

### **Abstract**

The present article analyses the structure of narrative plot in "Solomon's Kingdom" movie directed by Shahriyar Bahrani as a narrative text of resistance literature based on Todorov and Greimas theories. Accordingly, the question raised in this study is how it is possible to map the structure of narrative plot of this film onto the models of the two mentioned structuralist thinkers. The method of this study is descriptive-analytic.

This movie develops in linear-narrative time and the main character's actions and reactions create a sequence of events and consequently the narrative develops in the time axis. In this movie, according to Todorov model, the movement pattern is from a balanced situation to an unbalanced one and finally back to the balanced one. According to Greimas model, the protagonist is Solomon, theme is the testing of Solomon's kingdom by God using demons, receiver is Solomon, sender is God, helpers are God, Absalom, Asef, etc, and antagonists are Jewish leaders, demons, Yazar, etc. In this movie, both narrative propositions and narrative sequences correspond to Greimas model.

**Keywords:** Solomon's kingdom, resistance literature, movie narratology, structuralist criticism, Todorov, Greimas

<sup>\*</sup> Assistant Professor, Shahrekord University

<sup>\*\*</sup> Assistant Professor, Shahrekord University

<sup>\*\*\*</sup> MA student, Shahrekord University



Received: 2014/06/01 Accepted: 2014/10/11

# A Study on the Appearance of Qajar Kings' Photo on the First Persian Banknotes

Mohammad Khodadadi Motarjemzadeh\*
Hossein Chanani\*\* Simin Aghakhaninezhad\*\*\*

### **Abstract**

The first paper money of the world was published in China. From the beginning, the creators published illustrated paper money. The tradition of illustrating banknotes continued in Europe, too. After paper money's being widely used, many images appeared on the front and back of the banknotes. Among these images, portraits of important characters like kings and state leaders are significant. First portrait of a king was released in France in 1789 on the paper money. From the beginning of paper money publication to the invention of photography only four portraits of kings were published on paper money.

From the beginning of publishing notes in Iran in 1889 portraits of the Shah of Iran (Nasser-al-din-Shah) was put on paper money. During the Qajar era, the main axis of decorating and designing the banknotes was using the image of the first person in the country, and then plant motifs as well as writing style and the lion and sun emblem were also used. The image of Nasser-al-din-Shah, as the first important person of the country, was used on banknotes for 35 years so that there was no image of other Qajar kings and historical monuments and landscapes on the banknotes. These portraits are the result of the works of famous photographers of that time like Abdullah Mirza Qajar and William and Daniel Downey (photographers of royal court of Queen Victoria). Accordingly, 23 series of banknotes published from 1890 to 1933 have been explored in this study via referring to centres of preserving documents and archives of the related photos as well as library study. Though there are numerous books about photography and banknotes, there is no discussion about the photo portraits used in designing the banknotes and the photographers of such photos.

Thus, this article aims to introduce, first, the photo portrait of kings used on Iranian banknotes and, then, identify and present the used photos on Qajar banknotes

**Keywords:** paper money, photography, kings photos

<sup>\*</sup> Assistant Professor, Art University of Tehran

<sup>\*\*</sup> Visiting Professor, Art University of Tehran

<sup>\*\*\*</sup> MA of Photography, Kirman

Pazhuhesh-e Honar (Biannual) Vol.4,No.8, Fall & Winter 2014-2015

Received: 2013/03/02 Accepted: 2014/10/11



## Identifying and Introducing the Motifs of Stucco and Brickwork Decorations in the Mihrab of Bersian Jame' Mosque

Zohreh Motalebi\* Hesam Aslani\*\*

### **Abstract**

Bersian Jame' mosque which has a brick dome chamber and single minaret is a building belonging to Seljugi period. The main decorations of this mosque are a mixture of brickwork and stucco of Seljugi era to which a number of decorations and attachments have been added in Safavid time. It is located in Bersian village which is in the environs of Isfahan province. Its mihrab is an outstanding instance of Seljugi's mihrabs. The decorations of its mihrab are a mixture of brickwork and stucco which is rare in its type. There are different ideas about its construction date and mihrab in the sources. Since existent information about this building, especially its decorations, is limited this article aims to identify and introduce the visual features of various kinds of stucco and brickwork motifs used in the decorations of this mosque's mihrab. Moreover, by answering the questions about this issue it takes a step in further knowledge about the decorations of this Seljuqi's mosque. The method of this study is descriptive-analytic and case study. Using library and field studies, the mihrab is divided into different parts and by coding each part, the introducing of its decorations and reading of some parts of its unread inscriptions are done. The decorative themes in this mihrab include muqarnas, geometry, herbal elements, various kinds of calligraphy and abstract patterns. The stucco motifs include geometric, herbal, mehri motifs and different kinds of calligraphy and inscription, and the motifs of brickworks include geometric motifs, mugarnas, various kinds of calligraphy as well as inscription and abstract motifs.

**Keywords:** Seljuqi period, mihrab, Bersian Jame' mosque, motifs, brickwork, stucco

<sup>\*</sup> MA, Faculty of Restoration, Art University of Isfahan

<sup>\*\*</sup> Assistant Professor, Faculty of Restoration, Art University of Isfahan



Received: 2013/03/02 Accepted: 2014/10/11

# Comparative Study of Pictorial Aspects of Motifs in Qajar Coins and Stamps

Abulghasem Dadvar\* Arezoo Iravani\*\*

### Abstract

Qajar era can be considered as the period of innovation and beginning of new developments in Iranian art. One of these developments is increasing relationship and different exchanges with the West whose particular influences on various affairs in Qajar era is seen following the entrance of different kinds of knowledge and new sciences to Iran. Meanwhile, changes occurred in the official positions and due to the establishment of new postal organizations for faster communications among the internal states and provinces stamp was designed following European style. Although the motifs of coin and stamp in Qajar era are amongst the historical heritages of Iran and in spite of the importance of applied motifs on these items which can be considered as the objective evidence for retelling historical, social and cultural changes and dominant ideas upon the country's system, unfortunately, there are less research and study about recognition of motifs used on them than other industries and arts.

The applied research method in this article is historic and data collection method is library study along with review of historical documents. According to the review of historical documents as well as comparison of pictorial elements, the common pictorial aspects of coins and stamps motifs in Qajar era can be identified. Moreover, the motifs and images of stamps are somehow continuing and related to motifs on coins and both of them have been a factor for displaying power. It is hoped that the exploration of changes in coin and stamp motifs increase our knowledge about them.

**Keywords**: stamp, coin, Qajar, decorative motifs

<sup>\*</sup> Assistant Professor, Department of Art Study, Alzahra University

<sup>\*\*</sup> MA student, Ardekan University of Science and Art

Received: 2013/03/17 Accepted: 2014/10/11



# **Investigating the Identity of Illustrated Dancers on Sassanid Silver Vessels**

Nasrin Noorodini\* Mohammadtaghi Ashouri\*\*

### **Abstract**

Sassanid silver vessels are amongst the most important and valuable materials in that period which, despite the researchers' attention, are still open to discussion. Some of these vessels which have been decorated by "dancers" motives enjoy various illustrations and subjects. The variety of forms, images and objects associated with these motives and the context in which they were illustrated give rise to some comments about identities and attributions of such pictures which is the subject of this paper.

The purpose of this research is to investigate the identity of these motives and their attributions based on the hypothesis that it is possible to categorize these vessels into several groups with different identities. To do so, after stating the ideas of researchers about the identities of these pictures and the reasons of other researchers for confirming or rejecting them, the characteristics of 23 vessels in this group are presented in a table. Analyzing them according to their common characteristics with Farr indicators, they can be categorized into four groups and attributed to three identities of Anahita, the priests of Anahita's temple and non-religious women. The research method is descriptive-analytical and data was gathered using library resources.

Keywords: pre-Islam Iran, Sasanids, metalwork, silver vessels, dancers

<sup>\*</sup> MA student, Art University of Tehran

<sup>\*\*</sup> Assistant Professor, Art University of Tehran



Received: 2014/08/17 Accepted: 2014/10/11

# Richard Rorty and the Crisis in Western Classical Philosophy (Re-reading knowledge and method in the context of life)

Ahmad Mohammadpur\* Kawan Mohammadpur\*\*

### **Abstract**

Richard Rorty is regarded as a contemporary thinker who critically, but in a different way from Habermas and Foucault, attacks to theoretical system of western classical philosophy and challenges certain modern philosophical perspectives in western philosophy. In so doing, he accuses philosophy, both old and new, to Representationalism, Fundamentalism, Absolutism, separation of philosophy from life and truth from meaning. Inspired by Heidegger, Darwin, Wittgenstein, Davidson, Nietzsche, he makes a creative theoretical combination which aims at re-reading knowledge, method and truth in the context of life. The philosophy of Rorty is concerned with overcoming conventional gaps between continental and analytical philosophies in order to keep philosophy away from inadequate theoretical and conceptual dualisms.

Thus, going beyond the terminology of current philosophical approaches, Rorty intends to bring the philosophy into the historical contexts and everyday life settings so that it can be used as an instrument for problem solving in social life. For Rorty, philosophy not only refers to an academic enterprise but also it is considered as a tool to solve problem or to perceive something in practice.

This paper seeks to both explore and criticize the ideas and thoughts of thinkers influencing Rorty philosophy. Then, describing the main theoretical underpinnings of Rorty theoretical system, it makes effort to clarify the theoretical and methodological contributions of Rorty to contemporary western philosophy.

**Keywords:** Rorty, anti-Representationalism, anti-Fundamentalism, anti-Realism, knowledge in the context of living, neo-Pragmatism

<sup>\*</sup> Research Assistant Professor, Department of Anthropology, Vanderbilt University

<sup>\*\*</sup> Writer and Researcher Vanderbilt University

Pazhuhesh-e Honar (Biannual) Vol.4,No.8, Fall & Winter 2014-2015

Received: 2013/11/18 Accepted: 2014/10/11



# The Decorations of the Entrance of Jorjir Mosque in Isfahan

Samira Hadadi Sho'arsales\* Ghobad Kianmehr\*\* Bahare Taghavinezhad\*\*\*

### **Abstract**

The Buwayhid dynasty (Al-e Buye) was an Iranian Shiite dynasty which was considered to be the most powerful dynasty during the fourth and fifth centuries (A.H), before the rise of the Seljuks, regarding power and the extent of the realm of governance. The Buwayhid dynasty triggered many cultural and artistic changes in Iran, especially in Isfahan. One of the developmental activities in this period is the construction of Jorjir mosque (Jameh Saghir). Unfortunately, what has been left from the mosque today is the magnificent portal which is one of the four entrances of Hakim mosque (1067-1073 A.H). The decorative brickwork of this entrance with a large variety of geometric and herbal patterns is unique in its kind and it can be claimed that a similar building cannot be found elsewhere. The present project aims to introduce and explain the layout of the brickwork patterns of the entrance of Jorjir mosque through the historical-descriptive method based on the written sources and field observations of the writers in order to take a step in the identification, conservation and restoration of decorative arrays in Jorjir entrance as a unique sample of the buildings left from the Buwayhid period in Iran.

**Keywords**: the Buwayhid (Al-e Buye), Jorjir entrance, brickwork, patterns

<sup>\*</sup> MA, Faculty of Visual Arts, Art University of Isfahan

<sup>\*\*</sup> Assistant Professor, Faculty of Handicrafts, Art University of Isfahan

<sup>\*\*\*</sup> PhD candidate, Faculty of Handicrafts, Art University of Isfahan



Received: 2014/05/10 Accepted: 2014/10/11

# A Comparative Study of Cloth-Weaving of the Bronze Age in Shahr-e Sūkhte with Egypt, Anatolia and Mesopotamia

Sadreddin Taheri\* Roya Zarifian\*\*

### Abstract

The art and technology of Bronze Age and third Millennium BC in which urban communities grew and intercultural communications increased in West Asia is of special importance in the history of mankind. Cloth-weaving is one of the arts which emerged in such time especially in a number of lands like Anatolia, Egypt, Mesopotamia and Iran, and provided the ground for transactions and cultural relations. In such era, textile is of both ordinary and ritual usages. Accordingly, this paper aims to study comparatively the warp-weft looms of such regions in this period, and especially Shahr-e Sūkhte (The Burnt City) as the case study. For this purpose, by collecting documentary data from libraries and museums, the paper studies descriptively-analytically the origin, types and methods of cloth weaving (textile) in Shahr-e Sūkhte. This paper is of fundamental researches type in terms of goal and of historical ones with respect to methodology. The present paper seeks to find answers to these questions: what warp-weft looms were commonly used in such regions in third Millennium BC? which weaving looms were used by the residents of Shahr-e Sūkhte?

The results of this study show that the use of three kinds of loom including horizontal ground looms, vertical looms and warp-weighted looms were common in the ancient sites of the third Millennium BC. The design of different complicated textiles found in Shahr-e Sūkhte along with round discs used as textile weights as well as the discovery of the samples showing the application of tablet weaving in decorated end warps of fabrics all are the evidence of using warp-weighted looms in Shahr-e Sūkhte.

**Keywords:** Bronze Age, cloth-weaving, warp-weighted loom, Shahr-e Sūkhte

<sup>\*</sup> Assistant Professor, Faculty of Tourism & Entrepreneurship of Art, Art University of Isfahan

<sup>\*\*</sup> MA, Faculty of Art and Architecture, Sistan University



### **Contents**

- A Comparative Study of Cloth-Weaving of the Bronze Age in Shahr-e Sūkhte with Egypt, Anatolia and Mesopotamia Sadreddin Taheri, Roya Zarifian
- The Decorations of the Entrance of Jorjir Mosque in Isfahan Samira Hadadi Sho'arsales, Ghobad Kianmehr, Bahare Taghavinezhad
- Richard Rorty and the Crisis in Western Classical Philosophy (Re-reading knowledge and method in the context of life)
  Ahmad Mohammadpur, Kawan Mohammadpur
- Investigating the Identity of Illustrated Dancers on Sassanid Silver Vessels

Nasrin Noorodini, Mohammadtaghi Ashouri

■ Comparative Study of Pictorial Aspects of Motifs in Qajar Coins and Stamps

Abulghasem Dadvar, Arezoo Iravani

- Identifying and Introducing the Motifs of Stucco and Brickwork

  Decorations in the Mihrab of Bersian Jame' Mosque

  Zohreh Motalebi, Hesam Aslani
- A Study on the Appearance of Qajar Kings' Photo on the First Persian Banknotes

Mohammad Khodadadi Motarjemzadeh, Hossein Chanani, Simin Aghakhaninezhad

■ The Analysis of Narrative Plot Structure in "Solomon's Kingdom" Movie

Esmaeel Sadeghi, Jahangir Safari, Mahmoud Aghakhani Bizhani

# Scientific Journal of Pazhuhesh-e Honar (Biannual)

Research of Art

Vol.4.No.8. Fall & Winter 2014-2015 Concessionaire: Art University of Isfahan Editor-in-charge: Farhang Mozaffar (Assoc.

Prof.)

Editor-in-chief: Mehdi Hosseini (Professor)

### Editorial Board (in alphabetical order)

### Eisa Hojjat

Assoc. Professor, Pardis of fine Arts,

Tehran University **Mehdi Hosseini** 

Professor, Art University of Tehran

Asqhar Javani

Assis. Professor, Art University of Isfahan

**Mohammad Masoud** 

Assis. Professor, Art University of Isfahan

Afsaneh Nazeri

Assis. Professor, Art University of Isfahan

Parvin Partovi

Assoc. Professor, Art University of Tehran

Jalaledin Soltan Kashefi

Assoc. Professor, Art University of Tehran

Ali Yaran

Assoc. Professor, Ministry of Science,

Research and Technology

**General Editor:** Mehri Qobadi **Coordinator:** Bahare Navidzadeh

Logo type: Hamid Farahmnad Boroojeni

Cover designing: Afsaneh Nazeri Graphic designer: Sam Azarm Persian editor: Bahare Abasi Abdoli English editor: Ehsan Golahmar Layout: Somayeh Faregh

**Address:** Journal of Pazhuhesh-e Honar. No. 17, Pardis Alley, Chahar Bagh Paeen St. Isfahan, Iran.

Art University of Isfahan

Postal code: 8148633661

**Phone:** (+9831) 34460755-34460328

Fax: (+9831) 34460909 E-mail: p.honar@aui.ac.ir Website: http://ph.aui.ac.ir

ISSN: 2345-3834

### **Referees and Contributors**

- Ismael Baniardalan (Ph.D.)
- Abolghasem Dadvar (Ph.D.)
- Mehdi Hamedi (Lecturer)
- Qolamali-Ali Hatam (Ph.D.)
- Mohammad Masoud (Lecturer)
- Ali Mohammad Vali (Lecturer)
- Mehdi Moqimnejad (Ph.D.)
- Afsaneh Nazeri (Ph.D.)
- Hasan Qaseminejad Raini (Ph.D.)
- Zahra Rahbarnia (Ph.D.)
- Mehdi Rahimian Ph.D.)
- Ahmad Salehi Kakhki (Ph.D.)
- Mohammad Satari (Ph.D.)
- Sadredin Taheri (Ph.D.)
- Iman Zakariaee Kermani (Ph.D.)

### **Executive Coordinator**

Naser Jafarnia

### Note:

- The author(s) is responsible for views, statements and ideas expressed in papers.
- No part of the papers in this journal may be published elsewhere without being referred to this journal.

This journal is indexed and abstracted in the following databases:

- Islamic World Science Citation Database (ISC) (www.ric-est.ac.ir)
- Scientific Information Database (www.sid.ir)
- www.magiran.com



# Instructions for Contributors Scientific Journal of Pazhuhesh-e Honar (Biannual)

The biannual journal of *Research of Art* accepts and publishes papers in visual arts, architecture and urbanization, conservation and restoration, industrial designing fields as well as all related interdisciplinary subjects.

- Papers should be original and comprise previously unpublished materials, as well as not being currently under review for publication elsewhere.
- Manuscripts must be written in Persian language.
- The papers will be published after being reviewed and evaluated by reviewers and editorial board.
- The author(s) is responsible for views, statements and ideas expressed in their paper.
- The journal has the authority to accept or reject the papers. Received paper will not be returned.
- No part of the published papers in this journal may be published elsewhere without being referred to this journal.
- The papers should be a research work done by the authors(s). Review papers will be accepted provided that various authentic references have been used and the journal will not publish the research reports and notes.
- For submitting the article, go to the website of the journal (http://ph.aui.ac.ir) and register your article.

The letter of publication request and confirmation letter by supervisor professor and co-author should be submitted with the article (these letters can be downloaded from the journal website).

### Preparation of Manuscript Cover Page

The cover page, separated from the manuscript and unnumbered, must include: title (which should be brief and emphasize the subject), the names of author(s), scientific affiliation and corresponding author(s)' address (postal address, phone and fax numbers and e-mail).

### Abstract

Abstract, written in a separate page and in Persian and not exceed 300 words, should include research question, objectives, methodology, major results and conclusion.

The English abstract should be a complete translation of Persian abstract and be placed at the end of paper in the same format.

### Kevwords

Keywords should be separated by comma and not exceed 5 words. They should include words that best describe the topic.

### Introduction

This part must include the research question, hypothesis and general idea of the paper as well as literature review.

### Research methodology

### Paper's main body

This part should include the research's theoretical principles, studies, investigations and results.

### Conclusion

The research conclusion should include a brief summary of research subject and answer the research question(s) in a logical way.

### Acknowledgement (optional)

Acknowledgement must be brief and confined to persons or organizations that have made significant contributions.

### **Endnotes**

Endnotes (including foreign words, expressions and remarks) must be numbered in the text using brackets and finally placed at the end in alphabetical order.

### References

All references cited in the text must be listed at the end of the paper. References should follow the below style:

- In paper: (Author's surname, year of publication: page number).
- In paper's final reference:

Books: author's surname, author's name (year of publication). **book title**. Volume. translator's name, city name: publisher.

Papers: author's surname, author's name (year of publication). paper title. **journal's title**. volume (number), page number(s).

Electronic documents: author's surname, author's name (date). Title of document.Full *electronic address*. Access date.

In English references, instead of author(s) name, the first letter(s) of his/her name and middle name is mentioned.

### Illustrations, figures and tables

Illustrations in appropriate quality (provided with at least 300 dpi in jpg format) should be inserted at nearest place to related text with their reference including the author's name, year of publication and page number which must be placed at the bottom left of it.

All illustrations must be numbered in the order to which they are referred to in the text.

The table captions must be placed at the top of the table and the figures captions must be placed at the bottom of the figures.

### Submission

The text must be typed in word 2007 (font: B-Nazanin (downloadable from the site), size 12 for Persian version and font: Times New Roman, size 11 for English version), in maximum 15 pages.

The paper manuscripts must be sent to journal email address in an attached folder including all necessary parts, with subject part named "NEW".

If the received paper manuscript doesn't follow the instruction, the journal has the right to reject it.

For more information about extensive writing method of the journal please visit our website.

# In The Name of God